
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 7

Artikel: Buddhismus und Christentum

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410544

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 7 Freidenker 201

Buddhismus und Christentum

Unter diesem Titel veröffentlicht Hellmut von Schweinitz im Verlag

Emst Reinhardt München/Basel eine interessante Broschüre als
Nr. 14 der vom Verlag herausgegebenen Schriftenreihe «Glauben und
Wissen». Wir kennen den Verlag und verfolgen die Veröffentlichungen

der genannten Schriftenreihe mit großer Aufmerksamkeit. Verlag
und Schriftenreihe stehen zwar nicht auf unserem Boden; doch sind
es dort im Verlag und hier bei uns dieselben Fragen, dieselben
Probleme, die sich aufdrängen. Gerne benützen wir immer wieder den

Anlaß, diese uns gemeinsam interessierenden Fragen auch gemeinsam

durchzudenken. Doch sind wir uns klar, daß die verschiedenen
Ausgangspunkte der Problembehandlung auch zu verschiedenen
Problemlösungen führen müssen. Das Herausarbeiten der sachlichen und
methodischen Differenzen, ja Gegensätzlichkeiten verschafft uns
immer wertvolle Einsichten. So auch hier in der Behandlung desjenigen

Problemkreises, der die beiden großen Religionen Buddhismus
und Christentum als Brennpunkte umschließt.

Zwei Vorzüge seien der vorliegenden Broschüre dankbar und sofort
zugestanden : Die kleine Schrift gibt mit ihren 78 Textseiten wirklich
das wesentliche Vergleichsmaterial und erspart uns die zeitraubende
Lektüre dicker Wälzer. Zum andern: Die Sprache der Broschüre ist
ein klares, sauberes und leicht verständliches Deutsch.

Die Ueberemstimmungen zwischen Buddhismus und Christentum
sind tatsächlich erstaunlich. Wir finden sie schon im Lehrgehalt der
beiden Religionen. Sogar das christliche Gebot der Ueberwindung
des Bösen durch das Gute, auf das sich die heutigen christlichen
Apologeten so viel zugute tun, ist bereits im Buddhismus klar vorgebildet, >

denn Buddha lehrt wörtlich: «Lasset uns Zorn durch Sanftmut
überwinden. Lasset uns Böses durch Güte überwinden. Lasset uns den

niedrigen Menschen durch eine Gabe gewinnen und einen Lügner
durch die Wahrheit.» (p. 38.)

Aber ebenso erstaunlich sind die Uebereinstimmungen in der
Legendenbildung, die sich da und dort um die Person Buddhas und
Christi bilden. Wir müssen es uns grundsätzlich versagen, diese

Uebereinstimmungen im einzelnen zu belegen, sonst müßten wir die
kleine Broschüre einfach ausschreiben und herübernehmen in unseren

Text.



202 Freidenker Nr. 7

Mit derselben Ausführlichkeit und Klarheit zeigt uns die
Broschüre aber auch die neben den Uebereinstimmungen doch auch
bestehenden sachlichen Unterschiede.

Die Uebereinstimmungen sind Tatsachen, die als solche einfach
einmal hinzunehmen sind. Die eigentliche Problematik hebt erst da

an, wo wir versuchen, diese tatsächlich bestehenden Uebereinstimmungen

nun auch noch zu deuten und verständlich zu machen. Der
Buddhismus liegt zeitlich rund 500 Jahre vor dem Christentum. Das

legt die Vermutung nahe, daß viele Elemente des älteren Buddhismus

in das Christentum eingeströmt sind, sich dort festgesetzt und
das Christentum in ganz wesentlichen Zügen determiniert haben.
Es muß aber auch die Möglichkeit erwogen werden, daß das

Christentum sich auch gegen Indien hin ausgewirkt und nachträglich die
buddhistischen Lehren in seinem Sinn modifiziert hat. War vielleicht
der Stifter des Christentums in seinen jüngern Jahren, wie das einige
apokryphe Evangelien berichten, in Indien? Die dritte Möglichkeit
ergibt sich aus der Ueberlegung, daß beiden Religionsformen
dieselben rein menschlichen religionsbildenden Kräfte zu Grunde
liegen, die nun da und dort in einer Art von überraschendem Parallelismus

die gleichen oder doch sehr ähnliche Formen der Lehre und der
Legendenbildung aus sich heraus gestalteten. Hier, in der sachlich
objektiven, religionswissenschaftlich unanfechtbaren Ueberprüfung
dieser drei Möglichkeiten heben nun erst die eigentlichen Schwierigkeiten

an. Und diese Schwierigkeiten verschärfen sich angesichts der
unbestreitbaren Tatsache, daß wir es bei beiden Religionen nicht mit
ein für allemal feststehenden Invarianten zu tun haben, daß ganz im
Gegenteil Buddhismus und Christentum sich mit ihrer geschichtlichen

Weiterentwicklung auch sachlich-dogmatisch beständig ändern
und den Betrachter vor immer neue Situationen stellen. So wird oft
übersehen, daß auch der Buddhismus des Stifters und der buddhistischen

Urgemeinde sich später, wie das Christentum, in Lehrstreitigkeiten

verwickelt, so daß, wiederum wie im Christentum, der spätere
Buddhismus auf einem Konzil zum buddhistischen Dogma
umgewandelt und autoritativ festgelegt werden muß. In dieser späten
Form spricht nun auch der Buddhismus von Gesetz, vom Erlöser und
seiner Gemeinde. Wie Christus, wird nun auch Buddha von seinen

Anhängern vergöttlicht. Fast wörtlich wie Matth. 24, 35 sagt nun
auch das Divyadavana, daß wohl Himmel und Erde vergehen werden,
niemals aber die Worte des Erlösers. In beiden Religionen sind es



Nr. 7 Freidenker 203

nun wirksame Reliquien, die den Weg zur Seligkeit im Himmel
erschließen. So entwickelt sich der spätere Buddhismus zu seiner eigenen

katholischen Form des Mahayâna. Dieser buddhistische Katholizismus

erstrebt nun auch das Missionsideal der Welterlösung, will
Weltkirche werden und nimmt alles das in sich auf, was an andern
Orten, wo er hingelangt, im Kurs steht. Dieser späte Buddhismus
bekennt sich auch, im Gegensatz zum alten stark monistisch-atheistischen

Buddhismus, zu einem eigentlichen Dualismus, denn er lehrt
eine himmlische und höllische Hierarchie von Göttern und Dämonen,
von Engeln und Teufeln, von Himmelsfreunden und Höllenqualen.
Der historische Buddha wird wie Jesus als eine Offenbarung der
ewigen Wahrheit, des göttlichen Logos, angesehen. Im Zuge dieser
Katholisierung kommt es auch zu einem buddhistischen Muttergotteskult

und zu einer buddhistischen Scholastik, analog der Scholastik
des Christentums, es kommt zu einer mächtig und straff organisierten

Kirche mit großen Klöstern und Tempeln, mit Reliquienschreinen
und Liegenschaften, mit Patriarchen und Theologen. Die Zeiten

der schlichten Mönchsgemeinde sind vorbei. Nun gibt es sogar eine
Art Messe und als Kernstück dieser Messe die Wandlung des

Weihwassers. Höhepunkt der kultisch-magischen Handlung ist auch hier
eine Art Kommunion. Dieser späte Mahayäna-Buddhismus ist es, der
sich über Tibet nach China und ganz Ostasien ausbreitet, während
Ceylon und Hinterindien am alten Hinayâna-Buddhismus mit seinem
alten Kanon und seinem alten Mönchsidol der Selbsterlösung
festhalten.

Da aber andererseits auch das Christentum sich ständig ändert,wird
klar, wie schwierig die Beziehungen zwischen den beiden Religionen,
wie schwierig die einseitigen oder gegenseitigen Beeinflussungen zu
fassen und darzustellen sind. Denn bevor man an diese Frage der 1

Beeinflussung herantritt, muß man sich immer zuvor klar werden
über den zur Zeit des Bezuges gültigen Entwicklungsstand des

Buddhismus hier und des Christentums dort.
Doch haben wir damit die Hauptschwierigkeit noch gar nicht

berührt. Sie liegt im Standort dessen, der die Bezüge überprüft und
beurteilt. Ist der Autor überzeugter Buddhist, so wird er selbstverständlich

die Bezüge anders beurteilen als ein christlicher Autor. Und
zu wiederum andern Schlüssen kommt derjenige Betrachter, der, wie
wir, auf dem Boden einer integralen Religionswissenschaft steht, der
also weder dem Buddhismus noch dem Christentum, sondern, über den



204 Freidenker Nr. 7

beiden Religionen stehend, nur der objektiven Wahrheit, der
Menschenwahrheit schlechthin, sich verpflichtet weiß. Wo nun steht der
Autor der vorliegenden Broschüre? In der breiten und zuverlässigen
Darbietung des Vergleichsmaterials ist er sicher ein Vertreter guter
Religionswissenschaft. Aber in der Auswertung dieses Materials ist
er ein etwas unklarer Dualist. Er versteht und billigt den Glauben
an eine unpersönlich gedachte göttliche Macht, möchte aber unbedingt

von da her noch seine guten Beziehungen zum Christentum
aufrecht erhalten. Die Gegenwartsformen des Christentums findet er
weitgehend flau und mutlos; diese christlichen Insuffizienten mißt
er immer wieder am strengen Dualismus des ursprünglichen Christentums

und des späteren Buddhismus, und von diesem späten, dualistischen

Buddhismus her übt er gelegentlich herbe Kritik am
Christentum. Gewiß ist diese Einstellung des Verfassers persönliches
und unantastbares Recht; aber sie hätte als solche in der Schrift
irgendwie und irgendwo ausgesprochen und kenntlich gemacht werden

sollen. Es liegt doch in dieser eigenartig gebrochenen Einstellung

eine Inkonsequenz, die dem hier ahnungslosen Leser zum
Verhängnis werden muß. Dieser Leser liest die Darbietung des

Vergleichsmaterials und läßt sich von der hier befolgten religionswissenschaftlichen

Objektivität dazu verleiten, diese Objektivität nun auch
auf die Auswertungen zu übertragen. Diese Erwartung aber führt den
Leser in die Irre, denn da in der Auswertung ist es der gut dualistische

Halbchrist von Schweinitz, der das Wort führt, aber nicht mehr
der zuverlässige Religionswissenschafter.

Wir müssen es uns versagen, diese sicher unbeabsichtigte Irreführung

im einzelnen zu belegen. An wesentlichen Punkten der
Untersuchung tritt sie aber deutlich zutage, am deutlichsten wohl in der
Behandlung der Gottesfrage p. 45 ff. Denn dort wird deutlich, daß
der Verfasser der modern philosophischen Transzendenz wie auch
dem buddhistischen Begriff eines ganz unpersönlich gefaßten Gottes

in der Sache selbst viel näher steht als dem persönlich gefaßten
Gott des Christentums, daß er aber nun doch, um die von ihm
gewollten Beziehungen zum Christentum, um vor allem Begriff und
Wort «Gott» zu retten, den buddhistisch unpersönlichen Gott und
den persönlichen Gott des Christentums zusammenbindet und nun
die beiden an sich ganz disparaten Gottesbegriffe gemeinsam der
philosophischen Transzendenz gegenüberstellt.

Trotz dieser Irrtümer und Inkonsequenzen wissen wir sowohl dem



Nr. 7 Freidenker 205

Verlag wie auch dem Verfasser Dank. Indem wir diese Irrtümer und
Inkonsequenzen durchdenken, sehen wir uns in unseren eigenen
religionswissenschaftlichen und weltanschaulichen Positionen bestätigt
und bestärkt. Wer in streng religionswissenschaftlicher Sicht so
wertvolles Vergleichsmaterial zusammenträgt, darf nicht in der Auswertung

dieses Materials plötzheb und ohne Ankündigung den
religionswissenschaftlichen Boden verlassen, darf sich nicht zum Anwalt eines
Dualismus und von da aus erst noch zum Anwalt eines christhchen
Gottesbegriffs machen. Der Verfasser schreibt p. 47 wörtlich:
«Buddhas Lehre vom gottlosen Absoluten als einem überpersönlichen

Geistgrund steht dem lebendigen Gottesgedanken vielleicht
näher als das anthropomorphe Gottesbild, das sich so viele Christen
machen. — Erst wenn wir den schweigenden, unerforschheh erhabenen

Daseinsgrund wieder gefunden haben, können wir das Licht
aufleuchten sehen, das in dem aus der anfangslosen Weltenursache
heraustretenden schöpferischen Lebensprinzip, das wir Christus nennen,
in Erscheinung getreten ist.» Mit diesen Sätzen zeigt der Verfasser,
daß er nicht mehr auf dem Boden des Christentums steht, daß er
aber trotzdem noch an den Begriffen und Wörtern «Gott» und «Christus»

festhalten will. Das aber ist eine Praxis, die wegen ihrer
unsauberen Verschwommenheit sowohl vom integralen Christen wie von
uns Diesseitsgläubigen mit aller Bestimmtheit abgelehnt wird. An
Gott und Christus scheiden sich die Geister, hier gibt es weder
Synthese noch Kompromiß. Dem Christen ist Gott nicht «überpersönh-
cher Geistgrund der Welt», und Christus ist ihm nicht «schöpferisches

Lebensprinzip». Das sind die typisch verschommenen Worte,
mit denen man einer Entscheidung aus dem Wege geht.

Wh stehen da erneut vor derselben Unzulänglichkeit, die wir auch
andern Verfassern dieser Schriftenreihe zum Vorwurf machen mußten.

In der Sache selbst stehen sie nicht mehr auf christlichem,
sondern auf philosophischem Boden. Sie haben aber irgend ein Interesse

daran, sich die Zugänge zum Christentum noch offen zu halten,
denn sie wollen doch noch als Christen gelten. Darum halten diese
Autoren an den christlichen Begriffen und Wortbildern fest, verzerren

und verbiegen sie aber, um sie der phüosophischen Ueberzeugung
dienstbar machen zu können. Wir befolgen hier eine andere Taktik:
Wo wir die Sache ablehnen, lehnen wir auch die jener Sache dienenden

Worte und Begriffe ab, denn wir wollen vor uns selbst und vor
dem Gebot der Wahrhaftigkeit sauber dastehen.



206 Freidenker

Der Buddhismus ist nicht, wie unser Autor meint, eine Vorstufe
des Christentums, und das Christentum ist nicht Erfüllung des
Buddhismus. Das Christentum kann sich heute weder auf die Philosophie,
noch auf den Buddhismus als seinen großen Vorgänger stützen; es
kann sich heute auch auf gar keine derartigen rehgionswissenschaft-
lichen Zusammenhänge mehr stützen. Es kann nur noch aus sich
selbst heraus gestützt und gerettet werden durch den Glauben an seine

Offenbarungslehre. Mit dem Glauben an die Möglichkeiten einer
solchen Offenbarung bricht auch der Glauben an die Möglichkeiten des

Christentums in sich zusammen. EHB

Die religiöse Lüge und das Gemeinwesen

Noch unerträglicher und empörender als die religiöse Lüge des

Einzelnen ist die rehgiöse Lüge des Gemeinwesens. Der einzelne Bürger,

selbst wenn er äußerlich einer positiven Religion angehört und an
ihren Praktiken teilnimmt, macht oft kein Hehl daraus, daß er innerlich

dem Aberglauben fremd gegenüberstehe und nicht überzeugt sei,
durch das Aussprechen bestimmter Worte den Lauf der Weltgesetze
ändern zu können, durch die Besprengung eines Kindes mit Wasser
dasselbe dem Teufel zu entreißen und durch den Gesang und durch
die Besprechung eines Mannes im schwarzen Talar einem toten
Angehörigen den Eingang ins Paradies zu erleichtern oder wohl auch
erst zu ermöglichen. Aber als Glied der Gemeinde und des Staates

zögert derselbe Bürger nicht, alle Einrichtungen für notwendig zu
erklären, welche die positive Religion erfordert, und er bringt für
dieselben alle materiellen und moralischen Opfer, welche die besoldeten
Heger des staatlich anerkannten und aufrechterhaltenen Aberglaubens

von ihm verlangen. Derselbe Staat, der Universitäten, Schulen,
Bibliotheken errichtet, baut auch Kirchen; derselbe Staat, der
Professoren anstellt, besoldet auch Priester ; dasselbe Gesetzbuch, das die
Schulpflichtigkeit der Kinder verfügt, bestraft zugleich Gotteslästerung

und Verspottung oder Beleidigung anerkannter Religionen. Man
vergegenwärtige sich nur recht, was all das bedeutet: Du sagst, die
Erde stehe fest und die Sonne drehe sich um sie, obwohl man dir mit
allen Mitteln der Wissenschaft unanfechtbar das Gegenteil beweist,
oder du behauptest, die Erde sei erst fünftausend und etliche Jahre


	Buddhismus und Christentum

