Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 7

Artikel: Buddhismus und Christentum
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410544

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 7 Freidenker 201

Buddhismus und Christentum

Unter diesem Titel veroffentlicht Hellmut von Schweinitz im Ver-
lag Ernst Reinhardt Miinchen/Basel eine interessante Broschiire als
Nr. 14 der vom Verlag herausgegebenen Schriftenreihe «Glauben und
Wissen». Wir kennen den Verlag und verfolgen die Versffentlichun-
gen der genannten Schriftenreihe mit groBBer Aufmerksamkeit. Verlag
und Schriftenreihe stehen zwar nicht auf unserem Boden; doch sind
es dort im Verlag und hier bei uns dieselben Fragen, dieselben Pro-
bleme, die sich aufdringen. Gerne beniitzen wir immer wieder den
Anlal, diese uns gemeinsam interessierenden Fragen auch gemein-
sam durchzudenken. Doch sind wir uns klar, da3 die verschiedenen
Ausgangspunkte der Problembehandlung auch zu verschiedenen Pro-
bleml6sungen fithren miissen. Das Herausarbeiten der sachlichen und
methodischen Differenzen, ja Gegensitzlichkeiten verschafft uns
immer wertvolle Einsichten. So auch hier in der Behandlung desjeni-
gen Problemkreises, der die beiden groflen Religionen Buddhismus
und Christentum als Brennpunkte umschliet. A

Zwei Vorziige seien der vorliegenden Broschiire dankbar und sofort
zugestanden: Die kleine Schrift gibt mit ihren 78 Textseiten wirklich
das wesentliche Vergleichsmaterial und erspart uns die zeitraubende
Lektiire dicker Wilzer. Zum andern: Die Sprache der Broschiire ist
ein klares, sauberes und leicht verstindliches Deutsch.

Die Uebereinstimmungen zwischen Buddhismus und Christentum
sind tatsdchlich erstaunlich. Wir finden sie schon im Lehrgehalt der
beiden Religionen. Sogar das christliche Gebot der Ueberwindung
des Bosen durch das Gute, auf das sich die heutigen christlichen Apo-
logeten so viel zugute tun, ist bereits im Buddhismus klar vorgebildet,
denn Buddha lehrt wortlich: «Lasset uns Zorn durch Sanftmut iiber-
winden. Lasset uns Boses durch Giite iiberwinden. Lasset uns den
niedrigen Menschen durch eine Gabe gewinnen und einen Liigner
durch die Wahrheit.» (p. 38.) '

Aber ebenso erstaunlich sind die Uebereinstimmungen in der
Legendenbildung, die sich da und dort um die Person Buddhas und
Christi bilden. Wir miissen es uns grundsitzlich versagen, diese
Uebereinstimmungen im einzelnen zu belegen, sonst miillten wir die
kleine Broschiire einfach ausschreiben und heriibernehmen in unse-
ren Text.



202 Freidenker Nre. 7

Mit derselben Ausfiithrlichkeit und Klarheit zeigt uns die Bro-
schiire aber auch die neben den Uebereinstimmungen doch auch
bestehenden sachlichen Unterschiede.

Die Uebereinstimmungen sind Tatsachen, die als solche einfach
einmal hinzunehmen sind. Die eigentliche Problematik hebt erst da
an, wo wir versuchen, diese tatsichlich bestehenden Uebereinstim-
mungen nun auch noch zu deuten und verstindlich zu machen. Der
Buddhismus liegt zeitlich rund 500 Jahre vor dem Christentum. Das
legt die Vermutung nahe, daf3 viele Elemente des dlteren Buddhis-
mus in das Christentum eingestromt sind, sich dort festgesetzt und
das Christentum in ganz wesentlichen Ziigen determiniert haben.
Es mull aber auch die Méglichkeit erwogen werden, da3 das Chri-
stentum sich auch gegen Indien hin ausgewirkt und nachtriglich die
buddhistischen Lehren in seinem Sinn modifiziert hat. War vielleicht
der Stifter des Christentums in seinen jiingern Jahren, wie das einige
apokryphe Evangelien berichten, in Indien? Die dritte M6glichkeit
ergibt sich aus der Ueberlegung, daBl beiden Religionsformen die-
selben rein menschlichen religionsbildenden Kriifte zu Grunde lie-
gen, die nun da und dort in einer Art von iiberraschendem Parallelis-
mus die gleichen oder doch sehr d@hnliche Formen der Lehre und der
Legendenbildung aus sich heraus gestalteten. Hier, in der sachlich
objektiven, religionswissenschaftlich unanfechtbaren Ueberpriifung
dieser drei Moglichkeiten heben nun erst die eigentlichen Schwierig-
keiten an. Und diese Schwierigkeiten verschirfen sich angesichts der
unbestreitbaren Tatsache, dafl wir es bei beiden Religionen nicht mit
ein fiir allemal feststehenden Invarianten zu tun haben, da ganz im
Gegenteil Buddhismus und Christentum sich mit ihrer geschicht-
lichen Weiterentwicklung auch sachlich-dogmatisch bestindig @indern
und den Betrachter vor immer neue Situationen stellen. So wird oft
iibersehen, daf3 auch der Buddhismus des Stifters und der buddhisti-
schen Urgemeinde sich spiter, wie das Christentum, in Lehrstreitig-
keiten verwickelt, so daf3, wiederum wie im Christentum, der spitere
Buddhismus auf einem Konzil zum buddhistischen Dogma umge-
wandelt und autoritativ festgelegt werden mufl. In dieser spiiten
Form spricht nun auch der Buddhismus von Gesetz, vom Erloser und
seiner Gemeinde. Wie Christus, wird nun auch Buddha von seinen
Anhiingern vergottlicht. Fast wortlich wie Matth. 24, 35 sagt nun
auch das Divyadavana, daB3 wohl Himmel und Erde vergehen werden,
niemals aber die Worte des Erlosers. In beiden Religionen sind es



Nr. T Freidenker : 203

nun wirksame Reliquien, die den Weg zur Seligkeit im Himmel er-
schlieBen. So entwickelt sich der spitere Buddhismus zu seiner eige-
nen katholischen Form des Mahayana. Dieser buddhistische Katholi-
zismus erstrebt nun auch das Missionsideal der Welterlgsung, will
Weltkirche werden und nimmt alles das in sich auf, was an andern
Orten, wo er hingelangt, im Kurs steht. Dieser spite Buddhismus be-
kennt sich auch, im Gegensatz zum alten stark monistisch-atheisti-
schen Buddhismus, zu einem eigentlichen Dualismus, denn er lehrt
eine himmlische und hollische Hierarchie von Géttern und Dimonen,
von Engeln und Teufeln, von Himmelsfreunden und Héllenqualen.
Der historische Buddha wird wie Jesus als eine Offenbarung der
ewigen Wahrheit, des gottlichen Logos, angesehen. Im Zuge dieser
Katholisierung kommt es auch zu einem buddhistischen Muttergot-
teskult und zu einer buddhistischen Scholastik, analog der Scholastik
des Christentums, es kommt zu einer michtig und straff organisier-
ten Kirche mit groBen Kléstern und Tempeln, mit Reliquienschrei-
nen und Liegenschaften, mit Patriarchen und Theologen. Die Zeiten
der schlichten Ménchsgemeinde sind vorbei. Nun gibt es sogar eine
Art Messe und als Kernstiick dieser Messe die Wandlung des Weih-
wassers. Hohepunkt der kultisch-magischen Handlung ist auch hier
eine Art Kommunion. Dieser spite Mahayéna-Buddhismus ist es, der
sich iiber Tibet nach China und ganz Ostasien ausbreitet, wihrend
Ceylon und Hinterindien am alten Hinayana-Buddhismus mit seinem
alten Kanon und seinem alten Ménchsidol der Selbsterlésung fest-
halten.

Da aber andererseits auch das Christentum sich stédndig @ndert, wird
klar, wie schwierig die Beziechungen zwischen den beiden Religionen,
wie schwierig die einseitigen oder gegenseitigen Beeinflussungen zu
fassen und darzustellen sind. Denn bevor man an diese Frage der
Beeinflussung herantritt, muf3 man sich immer zuvor klar werden
ither den zur Zeit des Bezuges giiltigen Entwicklungsstand des
Buddhismus hier und des Christentums dort.

Doch haben wir damit die Hauptschwierigkeit noch gar nicht be-
rithrt. Sie liegt im Standort dessen, der die Beziige iiberpriift und
beurteilt. Ist der Autor iiberzeugter Buddhist, so wird er selbstver-
stindlich die Beziige anders beurteilen als ein christlicher Autor. Und
zu wiederum andern Schliissen kommt derjenige Betrachter, der, wie
wir, auf dem Boden einer integralen Religionswissenschaft steht, der
also weder dem Buddhismus noch dem Christentum, sondern, iiber den



204 Freidenker Nr. 7

beiden Religionen stehend, nur der objektiven Wahrheit, der Men-
schenwahrheit schlechthin, sich verpflichtet weifl. Wo nun steht der
Autor der vorliegenden Broschiire? In der breiten und zuverlissigen
Darbietung des Vergleichsmaterials ist er sicher ein Vertreter guter
Religionswissenschaft. Aber in der Auswertung dieses Materials ist
er ein etwas unklarer Dualist. Er versteht und billigt den Glauben
an eine unpersonlich gedachte gottliche Macht, mochte aber unbe-
dingt von da her noch seine guten Beziehungen zum Christentum
aufrecht erhalten. Die Gegenwartsformen des Christentums findet er
weitgehend flau und mutlos; diese christlichen Insuffizienten mif3t
er immer wieder am strengen Dualismus des urspriinglichen Christen-
tums und des spidteren Buddhismus, und von diesem spiten, dualisti-
schen Buddhismus her iibt er gelegentlich herbe Kritik am Chri-
stentum. Gewil} ist diese Einstellung des Verfassers personliches
und unantastbares Recht; aber sie hiitte als solche in der Schrift
irgendwie und irgendwo ausgesprochen und kenntlich gemacht wer-
den sollen. Es liegt doch in dieser eigenartig gebrochenen Einstel-
lung eine Inkonsequenz, die dem hier ahnungslosen Leser zum Ver-
hingnis werden muf}. Dieser Leser liest die Darbietung des Ver-
gleichsmaterials und 1463t sich von der hier befolgten religionswissen-
schaftlichen Objektivitit dazu verleiten, diese Objektivitidt nun auch
auf die Auswertungen zu iibertragen. Diese Erwartung aber fiithrt den
Leser in die Irre, denn da in der Auswertung ist es der gut dualisti-
sche Halbchrist von Schweinitz, der das Wort fiihrt, aber nicht mehr
der zuverlissige Religionswissenschafter.

- Wir miissen es uns versagen, diese sicher unbeabsichtigte Irrefiih-
rung im einzelnen zu belegen. An wesentlichen Punkten der Unter-
suchung tritt sie aber deutlich zutage, am deutlichsten wohl in der
Behandlung der Gottesfrage p. 45 ff. Denn dort wird deutlich, daf3
der Verfasser der modern philosophischen Transzendenz wie auch
dem buddhistischen Begriff eines ganz unpersonlich gefaBlten Got-
tes in der Sache selbst viel ndher steht als dem personlich gefaliten
Gott des Christentums, da3 er aber nun doch, um die von ihm ge-
wollten Beziehungen zum Christentum, um vor allem Begriff und
Wort «Gott» zu retten, den buddhistisch unpersonlichen Gott und
den persénlichen Gott des Christentums zusammenbindet und nun
die beiden an sich ganz disparaten Gottesbegriffe gemeinsam der
philosophischen Transzendenz gegeniiberstellt.

Trotz dieser Irrtiimer und Inkonsequenzen wissen wir sowohl dem



Nr. 7 Freidenker 205

Verlag wie auch dem Verfasser Dank. Indem wir diese Irrtiimer und
Inkonsequenzen durchdenken, sehen wir uns in unseren eigenen reli-
gionswissenschaftlichen und weltanschaulichen Positionen bestitigt
und bestirkt. Wer in streng religionswissenschaftlicher Sicht so wert-
volles Vergleichsmaterial zusammentrigt, darf nicht in der Auswer-
tung dieses Materials plotzlich und ohne Ankiindigung den religions-
wissenschaftlichen Boden verlassen, darf sich nicht zum Anwalt eines
Dualismus und von da aus erst noch zum Anwalt eines christlichen
Gottesbegriffs machen. Der Verfasser schreibt p. 47 wortlich:
«Buddhas Lehre vom gottlosen Absoluten als einem iiberperson-
lichen Geistgrund steht dem lebendigen Gottesgedanken vielleicht
niher als das anthropomorphe Gottesbild, das sich so viele Christen
machen. — Erst wenn wir den schweigenden, unerforschlich erhabe-
nen Daseinsgrund wieder gefunden haben, konnen wir das Licht auf-
leuchten sehen, das in dem aus der anfangslosen Weltenursache her-
austretenden schépferischen Lebensprinzip, das wir Christus nennen,
in Erscheinung getreten ist.» Mit diesen Sitzen zeigt der Verfasser,
da3 er nicht mehr auf dem Boden des Christentums steht, daB3 er
aber trotzdem noch an den Begriffen und Wortern «Gott» und «Chri-
-stusy festhalten will. Das aber ist eine Praxis, die wegen ihrer un-
sauberen Verschwommenheit sowohl vom integralen Christen wie von
uns Diesseitsgldubigen mit aller Bestimmtheit abgelehnt wird. An
Gott und Christus scheiden sich die Geister, hier gibt es weder Syn-
these noch Kompromill. Dem Christen ist Gott nicht «iiberpersonli-
cher Geistgrund der Welt», und Christus ist ihm nicht «schépferi-
sches Lebensprinzip». Das sind die typisch verschommenen Worte,
mit denen man einer Entscheidung aus dem Wege geht.

Wir stehen da erneut vor derselben Unzuldnglichkeit, die wir auch
andern Verfassern dieser Schriftenreihe zum Vorwurf machen mul-
ten. In der Sache selbst stehen sie nicht mehr auf christlichem, son-
dern auf philosophischem Boden. Sie haben aber irgend ein Inter-
esse daran, sich die Zuginge zum Christentum noch offen zu halten,
denn sie wollen doch noch als Christen gelten. Darum halten diese
Autoren an den christlichen Begriffen und Wortbildern fest, verzer-
ren und verbiegen sie aber, um sie der philosophischen Ueberzeugung
dienstbar machen zu kénnen. Wir befolgen hier eine andere Taktik:
Wo wir die Sache ablehnen, lehnen wir auch die jener Sache dienen-

den Worte und Begriffe ab, denn wir wollen vor uns selbst und vor

dem Gebot der Wahrhaftigkeit sauber dastehen.



206 Freidenker Nr. 7

Der Buddhismus ist nicht, wie unser Autor meint, eine Vorstufe
des Christentums, und das Christentum ist nicht Erfiillung des Bud-
dhismus. Das Christentum kann sich heute weder auf die Philosophie,
noch auf den Buddhismus als seinen groflen Vorgidnger stiitzen; es
- kann sich heute auch auf gar keine derartigen religionswissenschaft-
lichen Zusammenhinge mehr stiitzen. Es kann nur noch aus sich
selbst heraus gestiitzt und gerettet werden durch den Glauben an seine
Offenbarungslehre. Mit dem Glauben an die Moglichkeiten einer sol-
chen Offenbarung bricht auch der Glauben an die Moglichkeiten des

Christentums in sich zusammen. EHB

‘Die religiése Liige und das Gemeinwesen

Noch unertriglicher und emporender als die religiose Liige des
Einzelnen ist die religiése Liige des Gemeinwesens. Der einzelne Biir-
ger, selbst wenn er duflerlich einer positiven Religion angehort und an
ihren Praktiken teilnimmt, macht oft kein Hehl daraus, daf3 er inner-
lich dem Aberglauben fremd gegeniiberstehe und nicht iiberzeugt sei,
durch das Aussprechen bestimmter Worte den Lauf der Weltgesetze
dndern zu kénnen, durch die Besprengung eines Kindes mit Wasser
dasselbe dem Teufel zu entreiflen und durch den Gesang und durch
die Besprechung eines Mannes im schwarzen Talar einem toten An-
gehorigen den Eingang ins Paradies zu erleichtern oder wohl auch
erst zu ermoglichen. Aber als Glied der Gemeinde und des Staates
‘zogert derselbe Biirger nicht, alle Einrichtungen fiir notwendig zu er-
kldren, welche die positive Religion erfordert, und er bringt fiir die-
selben alle materiellen und moralischen Opfer, welche die besoldeten
Heger des staatlich anerkannten und aufrechterhaltenen Aberglau-
bens von ihm verlangen. Derselbe Staat, der Universitidten, Schulen,
Bibliotheken errichtet, baut auch Kirchen; derselbe Staat, der Pro-
fessoren anstellt, besoldet auch Priester; dasselbe Gesetzbuch, das die
Schulpflichtigkeit der Kinder verfiigt, bestraft zugleich Gottesliste-
rung und Verspottung oder Beleidigung anerkannter Religionen. Man
vergegenwirtige sich nur recht, was all das bedeutet: Du sagst, die
Erde stehe fest und die Sonne drehe sich um sie, obwohl man dir mit
allen Mitteln der Wissenschaft unanfechtbar das Gegenteil beweist,
oder du behauptest, die Erde sei erst fiinftausend und etliche Jahre



	Buddhismus und Christentum

