
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 7

Artikel: Unerwartete Schützenhilfe

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 7 Befreiung 165

unglückt ist, bei einem Brande retten wir, was zu retten ist und
fragen nicbt nach Konfession, Nationalität, nach Sympathie und
Antipathie, nach guten oder schlechten Erfahrungen mit dem Betroffenen.

Man mag einwenden : «Ja, in außerordentlichen Fällen schon »

Aber — hat der Prediger Jesus zur Veranschaulichung der Feindeshebe
nicht selber einen außerordentlichen Fall gewählt, das Gleichnis vom
barmherzigen Samariter? Dieser hob den von Räubern übel zugerichteten

Juden auf und ließ ihn auf eigene Kosten pflegen, obwohl die
Samariter (Bewohner von Samaria) und die Juden aufeinander zu
sprechen waren wie Hund und Katze. Zwei jüdische Kleriker waren
achtlos an ihrem blessierten Landsmann vorübergegangen. Das
Gleichnis wird im Lukas-Evangelium erzählt. Das war unstreitig eine
edle Tat von dem Samariter. Aber seltsam, dieses eigene Gleichnis
hinderte Jesus nicht, zu einem Weibe aus Samaria, das er an einem
Ziehbrunnen um Wasser bat, zu sagen : «Das Heil kommt von den
Juden», wie das Johannis-Evangelium zu erzählen weiß. Dieses Wort
zeugt auch wieder dafür, daß der Prediger Jesus sich selber nicht für
den Gründer einer neuen Religion hielt, sondern sich durchaus als
Jude fühlte, wie hier schon früher gesagt wurde.

(Fortsetzung folgt.)

Unerwartete Schützenhilfe

Jesus lehrte eindeutig und klar: «Mein Reich ist nicht von dieser
Welt.» Mit Recht beweist und belegt die liberale protestantische Theologie,

wie ernst es Jesus in seiner Eschatologie, in seiner Lehre also

von den letzten Dingen, mit seiner Weltflucht und mit seiner
Jenseitigkeit gewesen ist. Um so befremdlicher wirkt es zu sehen, wie
dieselbe Theologie darauf versessen ist, gerade in der modernen
Philosophie und Wissenschaft, die doch sicher Kinder des Diesseits und
nicht des Jenseits sind, Anknüpfungs- und Stützpunkte für ihre
Jenseitslehre zu finden. Diese Theologie sucht so, ihre eigene innere
Schwäche zu überwinden, indem sie verkündet: «Seht unser religiöses
Anliegen wird ja auch von der modernen Philosophie, ja sogar von
der modernen Atomphysik her bestätigt!» Verschiedene Aufsätze in
der «Befreiung» und auch in den letzten Heften der Reihe «Wissen
und Wahrheit» haben mit Nachdruck die Verkehrtheit und innere
Unmöglichkeit aller dieser theologischen Bemühungen aufgezeigt



166 Befreiung Nr. 7

und haben deutlich gemacht, daß es für die Theologie ein sinnloses
Unterfangen ist, sich im Kern ihrer Lehre auf eine Form moderner
Existenzphilosophie auszurichten oder gar ihre Wundersüchtigkeit
sich von der vermeintlichen «Akausalität» der Atomtheorie her bestätigen

zu lassen.

Nun erhalten wir in unseren Bemühungen eine Schützenhilfe, die
uns um so willkommener ist, als wir sie von dieser Seite her wirklich

nicht glaubten erwarten zu dürfen. Diese Unterstützung bringt
uns Prof. Dr. Hermann Gauß, Ordinarius für Philosophie an der
Universität Bern. Er steht nicht in unseren Reihen, auch nicht auf dem
Boden einer Diesseitsphilosophie. Aus seinem platonisch unterbauten

und anglikanisch abgestempelten Christenglauben hat er nie das

geringste Hehl gemacht. Er vertritt sein Christentum aber ohne alle
Sturheit, schreibt er doch einmal im «Bund» Nr. 391/1951 angesichts
der Versuche der dialektischen Theologie, die Kirche zu erobern:
«Ich gebe offen zu, daß mich ein solches Kirchentum immer
abgestoßen hat und daß ich mich angesichts solcher Usurpationsversuche
immer lieber zu den ,edlen Heiden', wenn ich das überhaupt darf,
gerechnet wissen wollte als zu den christhchen ,Zeloten\» Auch ist
er sich klar darüber, daß er mit seiner anglikanisch-christlich geprägten

Philosophie nur seinen persönlichen Standort, seine opinio pri-
vata, vertritt und nicht das Anliegen der Philosophie überhaupt. Nun
hat Prof. Gauß im Januar 1955 in einem Vortrag über «Philosophie
und Theologie» der heutigen Theologie drei Ratschläge gegeben,
deuthcher gesagt: Er hat ihr drei Warnungen ans Herz gelegt, die
auch wir von unserem so ganz anderen Standort aus lebhaft begrüßen
und unterstützen:

1. Er warnt sie davor, den jetzigen Stand der Kausalitätsdiskussion
in der Atomtheorie theologisch zu mißdeuten und apologetisch
auszuwerten. «Wenn unter anderm die an der modernen Physik orientierte

Grundlagenforschungsphilosophie erklärt, es ließen sich bei
den letzten Bausteinen, aus denen die Wirklichkeit zusammengesetzt
sei, keine strikten Naturgesetze mehr aufweisen im Sinne, wie das

Galilei oder Newton noch glaubten tun zu können, sondern nur noch
statistisch zu erfassende Zeitabläufe, so wäre es kurzsichtig, darin
nun schon einen Erweis für die menschliche Willensfreiheit und die
mit ihr fälschlicherweise gleichgesetzte Verantwortlichkeit zu sehen
und zu behaupten, das Gespenst eines durchgehenden Naturmechanismus

und des daraus resultierenden Determinismus sei nun ein für



Nr. 7 Befreiung 167

allemal gewichen. Waruni? Weil wir von statistisch zu erfassenden
Geschehnissen nur urteilen können unter der Voraussetzung eines
strikten Gesetzesbegriffes, an dem gemessen die Statistik eben nur
Statistik ist. Hielten wir uns nicht an jenen Gesetzesbegriff, so könnten

wir auch nicbt sagen, was wir mit Statistik meinen. Erkenntniskritisch

ist also durch die Entwicklung der modernen Physüs keineswegs

etwa ein neues geistiges Klima geschaffen worden, in dem der
Theologe ,Morgenluft' wittern dürfte. Die großen Probleme liegen
noch so ziemlich am gleichen Ort.»

2. Er warnt sie davor, Heisenbergs Unschärferelation theologisch
und daher falsch auszudeuten. «Oder wenn der Physiker behauptet,
es sei heutzutage keine strikte Objektivität mehr möglich, weil jede
Beobachtung eines Tatbestandes durch das beobachtende Subjekt
gestört werde, so ist auch das kein Freibrief für eine neuentdeckte
Unabhängigkeit des Menschen von der Natur.»

3. Besonders angelegentlich warnt er die Theologie davor, sich
irgend einer Art oder Abart von Existenzphilosophie zu verschreiben
und diese Verschreibung in den Dienst der Theologie zu stellen : «Vor
einer solchen Beeinflussung durch die jeweils modernste Philosophie
ist also dringend zu warnen. Auf diese Weise gewinnt man nicht die
nötige Distanz vom Zeitgeist, und eine Theologie, die sich in dieser
Sache irreführen läßt, kommt ohne einen großen Verlust an Kredit
und Ansehen nicht davon. Aus diesem Grund kommt es mir heute
auch sehr fraglich vor, ob es für Theologen klug ist, sich auf den
,existentialistischen' Ast des philosophischen Wunderbaumes zu
setzen. Besteht nicht die Gefahr, daß man ihn mit dem zusätzlichen
eigenen Gewicht so sehr belastet, daß er plötzlich kracht, bevor man
noch rechtzeitig abspringen konnte?»

(Schweizerische Theologische Umschau, Heft Nr. 2/1955)

Aufs allerbeste decken sich Gaussens Warnungen mit unseren eigenen

Ratschlägen an die Theologie. Sofort aber trennen sich die Wege,
wenn wir nach den Motiven fragen ; da tritt natürlich der innere
Gegensatz scharf heraus:

Prof. Gauß will mit seinen Warnungen die Theologie vor Schaden
bewahren. Wir aber, im entschiedenen Gegensatz zu Prof. Gauß,
wollen Wissenschaft und Philosophie vor Schaden bewahren und
nicht die Theologie. Wir erleben es eben und wissen es nur zu gut,
daß überall da, wo die Theologie sich auf wissenschaftliche und phi-



168 Befreiung Nr. 7

losophische Einsichten stützt, sie zuvor diese Einsichten in
christlichem Sinne umformt; daß sie Wissenschaft und Philosophie zuvor in
christlichem Sinne umdeutet, sich zurechtdeutet, verchristlicht. Dieses
Schicksal nun möchten wir den beiden großen Geistesmächten
ersparen.

Zwingen wir die Theologie, ihre wissenschaftlichen und
philosophischen Stützpunkte preiszugeben, so nötigen wir sie, sich auf ihren
eigenen Grund und Boden, auf den Boden der Jenseitslehre, der Bibel
und der Offenbarung zurückzuziehen. Dieser urtümlich christliche
Boden aber — das weiß die Theologie so gut wie wir — ist heute
schwach und etwas unansehnlich geworden ; auf ihm allein zu bauen
ist heute wirklich ein Risiko ; wir meinen aber, die Theologie sei sachhch

und moralisch verpflichtet, dieses Risiko auf sich zu nehmen.
Omikron

Das Ideal der Lebensauffassung könnte man mit dem einfachen
und doch so schönen Wort

«Menschlichkeit»

bezeichnen. Es liegt darin dreierlei :

— Wir sollen erkennen, daß wir nur Menschen sind, d. h. Lebewesen,
die der Tierwelt verwandt sind, ein Stück Natur, erfüllt von
UnvoUkommenheit und Schwächen, die. uns zur Bescheidenheit
veranlassen müssen.

— Aber weiter sollen wir mit Stolz fühlen, daß wir schon Menschen
sind, d. h. daß wir uns zur höchsten Stufe der Entwicklung
emporgerungen haben und uns dieser Stellung als Geisteswesen würdig

zeigen müssen.

— Schließlich aber, daß wir alle Menschen sind, d. h. gleichen
Wesens und gleicher Art, die wir Menschenantlitz tragen, daß wir
deshalb törichten Rassen- und Nationaldünkel ablegen, uns von
Haß und Mißgunst befreien und als Brüder auf dieser kleinen
Erde in dieser kurzen Lebensspanne uns gegenseitig helfen und
die Widerwärtigkeiten des Schicksals im gemeinsamen Kampfe
zu überwinden suchen müssen.

Dr. Paul Marcus, Lidingö, Schweden.


	Unerwartete Schützenhilfe

