Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 7

Artikel: Von der Bergpredigt : (Fortsetzung folgt) [Teil 1]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410439

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 7 Befreiung ~ 159

Von der Bergpredigt

Anmerkung der Redaktion: Mancher Leser der «Befreiung» mag sich fragen,
was denn die Bergpredigt in einer freigeistigen Zeitschrift zu tun habe. Erklirung:
Im «Freien Volk» ist jiingst eine Artikelreihe unter dem Titel «Gott und der
moderne Mensch» erschienen, in der das Thema von verschiedenen Standpunkten,
auch vom freigeistigen aus, behandelt wurde. AnschlieBend veranstaltete die Re-
daktion eine Umfrage iiber die Stellung der Leser zu einer ganzen Reihe reli-
gioser Belange, z. B. ob man an Gott als den Schopfer glaube, Jesus als ein
Mensch wie andere, die Bibel einfach als ein Buch der Weltliteratur betrachte,
wie man sich zur Bergpredigt stelle. Da es sich bei dieser um das Kernstiick der
christlichen Morallehre handelt und die Beantwortung der Frage so ausfiel, daB
man annehmen muB, viele Beantworter kennen sie gar nicht, ist es wohl nicht
unniitzlich, hier die Hauptziige darzulegen und einige Gedanken daran zu
kniipfen. 6 =

(Matthdus-Evangelium, 5. Kapitel)

Es handelt sich hier nicht um die Frage, ob das Christentum so
entstanden sei, wie es in der Bibel dargestellt ist, nicht um die Ge-
schichtlichkeit Christi und also nicht darum, ob Jesus die Worte
gesprochen habe, die ihm in den Mund gelegt werden. Zeitgendssische
Dokumente iiber ihn bestehen ja nicht; die vier aus sehr vielen Jesus-
geschichten willkiirlich ausgewihlten Evangelien beruhen auf miind-
ler Ueberlieferung und sind deshalb nicht als Geschichtsquellen zu
werten.

Von der christlichen Kirche aus gilt die Bibel allerdings als Ge-
schichtsbuch, Erbauungsbuch und moralisches Unterweisungsbuch.
Demgemill mufl man sich an sie halten, wenn man iiber die von
Jesus gepredigte Moral sprechen will, aber immer mit dem stillen
Vorbehalt: Wenn er wirklich gelebt hat, — Wenn er wirklich so ge-
gesprochen hat. : :

Jesus hat seine Morallehre zur Hauptsache in der sogenannten
Bergpredigt zusammengefaBt; sie soll auf einem Berge (Hiigel) ge-
halten worden sein. «Da er aber das Volk sah, ging er auf einen Berg
und setzte sich und seine Jiinger traten zu ihm», heillt es im Matthéus-
Evangelium, das die Bergpredlgt ausfithrlich enthilt, wihrend das
Lukas-Evangelium davon nur einen kurzen Auszug bringt.

Die Bergpredigt beginnt mit den neun Seligpreisungen. Sehggeprle-
sen werden nur die geistlich Armen, die Leidtragenden, die Sanftmii-
tigen, die nach Gerechtigkeit Diirstenden, die Barmherzigen, die von



160 Befreiung Nr. 7

reinem Herzen, die Friedfertigen, die um der Gerechtigkeit willen
Verfolgten und die als Anhédnger Jesu Verfolgten. Es ist beachtens-
wert und kein Zufall, dal3 an der Spitze des Zuges der Seliggepriese-
nen die geistlich (geistig) Armen, also die Unwissenden, marschieren.
Die Zuhéorerschaft setzte sich wohl zum grof3ten Teil aus Angehorigen
der gedriickten Volksschichten, aus Analphabeten, zusammen, die
von der Schicht der Gebildeten, den Pharisiern und Schriftgelehrten,
durch eine breite, tiefe Kluft getrennt waren. Wie wohl muf} es ihnen,
den sonst immer Zukurzkommenden, getan haben, nun einmal aus
ihrer Niedrigkeit erhoben und als die in einem hoheren Sinne Be-
vorzugten Offentlich genannt zu werden, bevorzugt nicht trotz ihrer
Armut und Unwissenheit, sondern kraft dieser; gerade sie machten
ihnen den Weg zum Himmel frei.

Als auch im wirtschaftlichen Sinne Arme waren sie zugleich die
Leidtragenden, die nach Gerechtigkeit Hungernden und Diirstenden,
und auch als solche wurden sie seliggepriesen. Friedfertig waren sie
auch, hatten keine andere Wahl, als es zu sein, denn wie hitten sie,
die Wehrlosen, sich kampfesmutig zeigen, sich gegen die herrschen-
den Klassen auflehnen konnen! Das wire sie teuer zu stehen gekom-
men.

Sie durften sich also frohlichen Herzens als diejenigen fiihlen, die
bei der Zusprechung der Seligkeit gemeint waren. Und wie es ja im-
mer ist, da3 man am leichtesten und liebsten an begliickende, erl6-
sende Verheilungen glaubt, hingten sich diese Armen an Geist und
Gut mit grenzenloser Zuversicht an die Worte des Heilsverkiinders,
und es ist nicht verwunderlich, daBl durch diesen groflen Glauben
Kranke gesund wurden, wie es im Anschluf} an die Predigt geschehen
sein soll.

Im weitern Verlauf der Bergpredigt ermunterte Jesus die andéch-
tigen Leute, die er durch die Seligpreisungen schon véllig fiir sich
gewonnen hatte, seine Lehre furchtlos weiter zu verbreiten. Und um
ihnen den rechten Mut und das draufgéngerische SelbstbewuBtsein
einzufloBen, nannte er sie das Salz der Erde und das Licht der Welt,
womit er eben meinte, daf} sie dazu berufen seien, nicht nur im stillen
an seine Heilslehre zu glauben, sondern durch mutiges 6ffentliches
Eintreten fiir seine Heilslehre und durch eine Lebensweise in ihrem
Sinne zu deren Verkiindern zu werden. «kMan ziindet auch nicht ein
Licht an und stellt es unter den Scheffel, sondern auf einen Leuchter.»
So leuchtet es allen, die im Hause sind. Und die das tun, werden «gro83



Nr. 7 Befreiung 161

heiBen im Himmelreich». Die Betonung des personlichen Vorteils
durfte als wirksame Stimulation natiirlich nicht fehlen.

Darauf kam Jesus auf die Unterschiede zwischen der alten, von den
Schriftgelehrten und Pharisdern vertretenen Morallehre und seiner
eigenen Auffassung zu sprechen. Einpridgsam begann er bei jedem
einzelnen Punkte mit dem Wort: «Ihr habt gehoret, dal3 zu den Alten
gesagt ist, . ..» und stellte dem gegeniiber: «Ich aber sage euch,.. .».

Nun ist aber wohl darauf zu achten, da3 der Prediger Jesus diesen
Besprechungen die Klarstellung seines Standpunktes dem geltenden
mosaischen Moralgesetz gegeniiber vorangehen lieB, um ja nicht mil3-
verstanden zu werden, wozu die Gefahr nahe lag. Denn die Messias-
hoffnung war latent vorhanden; aber nicht ein Reich des Geistes,
nicht ein neues Moralsystem wurde erwartet, sondern Erlésung aus
den hochst fithlbaren irdischen Néten und vor allem die Befreiung
des jiidischen Volkes aus den Fesseln der romischen Herrschaft. Dar-
um aber war es Jesus nicht zu tun, er wollte nicht als Umstiirzer des
Gesetzes, nicht als Revolutionir erscheinen, und deshalb erkliirte er
zum voraus: «Ihr sollt nicht wihnen, daB3 ich gekommen bin, das
Gesetz und die Propheten aufzulésen» (zu verneinen oder des Irrtums
zu zeihen). «Ich bin nicht gekommen aufzulésen, sondern zu erfiil-
len» (einen bessern, tiefern Sinn zu geben). Jesus will nicht iiber das
Judentum hinaus; er denkt nicht im entferntesten daran, eine neue
Religion griinden wollen. Er will das verknécherte Judentum
reformieren, verlebendigen, vergeistigen, seinen Satzungen einen
neuen, humaneren Sinn geben, nicht sie umstiirzen. Er schreibt dem
mosaischen Gesetz sogar ewigen Bestand zu: «Bis dal Himmel und
Erde zergehe, wird nicht zergehen der kleinste Buchstabe, noch ein
Titel vom Gesetze, bis dal} es alles geschehe» (bis es allgemeine Giil-
tigkeit habe und ihm nachgelebt werde). Die Anhiéinger des Predigers
Jesus wurden denn auch noch lange als jiidische Sekte angesehen,
nicht als die Triger einer neuen Religion, und wenn es in Rom eine
Judenverfolgung gab, so wurden die Nazarener mit davon betroffen.

Zwischenbemerkung: Es dringt sich eine Parallele mit Luther auf,
dem nichts ferner lag als ein Bruch mit Rom und die Griindung einer
neuen Konfession. Thm war es einzig um die Abstellung der unge-
heuerlichen MiB3stinde, die damals in der rémischen Kirche herrsch-
ten, im besondern auch um die Ausmerzung des AblaBhandels zu tun.
Zum Kirchenspalter wurde er wider seinen Willen.

Und nun in aller Kiirze einige Beispiele der angedeuteten Moral-



162 Befreiung Nr. 7

reform Jesu. Das mosaische Gesetz gebot klar und deutlich: «Du
sollst nicht t6ten.» Der Prediger Jesus dagegen erklirt schon den
des Gerichtes schuldig, der seinem Bruder (Mitmenschen) ziirnt.
Ké6nnte man hierin eine Verfeinerung des mosaischen Gesetzes im
Sinne einer hohern Anforderung erblicken, so tritt uns aus dem nach-
folgenden Wort «Wer aber sagt: Du Narr, der ist des hollischen Feuers
schuldig» die ganze Lieblosigkeit und Unduldsamkeit des religisen
Fanatismus’ entgegen, die zu der vorangehenden Seligsprechung der
Barmherzigen in einem seltsamen Widerspruch steht. Die christliche
Justiz des Mittelalters merkte sich dieses Wort ihres sanften Meisters
und setzte fiir Schuldige und noch vielmehr Unschuldige gleich eine
irdische Hélle mit Folter und Scheiterhaufen in Betrieb.

Das mosaische Gesetz verbietet den Ehebruch. Jesus aber sagt:
«Wer ein Weib ansieht, ihrer zu begehren, der hat schon mit ihr die
Ehe gebrochen in seinem Herzen.» Auch dies kann als eine Verfei-
nerung aufgefallt werden, da die Quelle des Vergehens in die Ge-
danken und Gefiihle verlegt wird. Aber auch hier kennt der Bergpre-
diger kein MaB. Unterdriickung des Naturtriebs oder noch Brutaleres
ist seine ganze Weisheit und abermals wird die Hélle an die Wand
gemalt: «Aergert dich aber dein rechtes Auge (Vers 30: deine rechte
Hand), so reil3 es aus und wirf es von dir. Es ist dir besser, daB} eines
deiner Glieder verderbe, und nicht der ganze Leib in die Hélle ge-
worfen werde.»

Diese Versiindlichung des Geschlechtstriebes hat ebenfalls ihre
Friichte gezeitigt in den wahnwitzigen Kasteiungen, Geillelungen,
Selbstpeinigungen aller Art und Selbstverstimmelungen im Mittel-
alter, wobei selbstverstindlich der Beelzebub so gut wie der Teufel
war, den diese erbarmungswiirdigen Frommen auszutreiben versuch-
ten. Eine Hauptangelegenheit in der Beichte ist auch heute noch das
Schniiffeln nach dem «Begehreny.

Nach einer Bestimmung im 5. Buch Mosis kann der Mann seinem
Weibe, das «nicht Gnade findet vor seinen Augen, einen Scheidebrief
in die Hand geben, und sie aus seinem Hause lassen», d. h. er kann
sie, wenn sie ihm nicht gefillt, kurzerhand auf die Gasse stellen.

Diese rohe Bestimmung wollte Jesus durch eine bessere ersetzen.
Jedoch véllig eingenommen von dem Glauben an seine Mission, die
Menschen von der Siinde erlosen zu miissen, sah er iiberall Siinde und
Siindengefahr, so auch in der Scheidung, und auch hierin verkehrte
sich ihm ein guter, verniinftiger Gedanke ins Gegenteil. Er verbot



Nr. 7 Befreiung - 163

zwar die Scheidung nicht, sagte aber, daB der Mann . durch die
Scheidung das Weib in den Ehebruch (also in die Siinde) treibe, und
wer eine Geschiedene freie, begehe Ehebruch. Die katholische Kirche
hat diese Theorie bekanntlich zum Dogma erhoben und die Ehe als
unléslich erkliart. Ob zwei Menschen, die aus ihrem innersten Wesen
heraus nicht zusammengehoren, kiimmert sie nicht. Sie stellt sie vor
die Wahl: Hélle hier in der Ehe oder — Hélle driiben.

Im alten Gesetz wird vor dem falschen Bild gewarnt; Jesus will
vom Schworen iiberhaupt nichts wissen. Er verlangt Klarheit und
Wahrheit mit den einfachen Worten: «Eure Rede aber sei: Ja, ja;
nein, nein: was dariiber ist, das ist vom Uebel.» Zur Anbringung in
Rats- und Konferenzsilen zu empfehlen!

Den Vergeltungs- und Rachegedanken des alten Gesetzes, der in
dem Worte «Auge um Auge, Zahn um Zahn» den Ausdruck der Un-
erbittlichkeit findet, kehrt der Prediger Jesus ins Gegenteil um, in
den Verzicht auf jegliche Selbstverteidigung; ja er geht in seinem
Hang zur Ueberspitzung moralischer Forderungen so weit, dal3 er ver-
langt, erlittenes Unrecht nicht nur gelassen und demiitig zu erdulden,
sondern den Unrechttiter zur Wiederholung des an uns begangenen
Unrechts zu ermuntern und ihm viel mehr zu geben, als er unbefug-
terweise von uns fordert. Das ist unmiBlverstindlich ausgesprochen
in den Worten: «Ich aber sage euch, dal} ihr nicht widerstehen sollt
dem Uebel ; sondern so dir jemand einen Streich gibt auf deinen rech-
ten Backen, dem biete den andern auch dar. Und so jemand mit dir
rechten will, und deinen Rock nehmen, dem laf3 auch den Mantel.
Und so dich jemand nétiget, eine Meile, so gehe mit ihm zwo.»

Diese potenziert sanftmiitigen Ratschlige miissen wir uns ein wenig
niher ansehen, indem wir uns die Frage stellen, wohin man mit ihnen
kdme, wenn man sie ins praktische Leben ubertrige. — Kurz ge-
sagt: Zum Faustrecht kime man. Warum haben wir ein Zivil- und ein
Strafrecht und miissen eins haben? Um den Uebergriffen der Hab-
sucht, der Selbstsucht, der Machtgier, des herrischen Uebermutes, der
brutalen Riicksichtslosigkeit in fremdes Rechtsgebiet zu wehren.
Auch trotz diesem staatlichen Schutz geschieht noch genug Unrecht
den wirtschaftlich Schwachen, Wehrlosen, Abhingigen gegeniiber.
Wo stinden wir, um das nichstliegende Beispiel zu nennen, in unse-
rer Zeit der Wohnungsnot ohne den Mieterschutz? Denken wir fer-
ner an die ungeheuerliche Ausbeutung, der noch vor wenig Jahrzehn-
ten die Arbeiterschaft ausgesetzt war. UnmiBlig lange Arbeitszeit,



164 Befreiung Nr. 7

Hungerlohne! Wie sind heute noch die unorganisierten Heimarbeiter
dran! Was hat jenen Uebelstinden abgeholfen? Demut? Unterwiir-
figkeit, Sklavensinn? Nein, Zusammenschlufl, Gegenwehr, Geltend-
machung gerechter Forderungen. Der Egoismus des Michtigen ist nie
zu befriedigen. Wer viel hat, will immer noch mehr; es ist aussichts
los, ihn durch Nachgiebigkeit und Untertidnigkeit giitig stimmen zu
wollen. Abgesehen davon ist es hochst unmoralisch, vom Schwachen,
Gedriickten zu verlangen, daB3 er noch mehr leisten:soll, als brutaler
Uebermut, harte Riicksichtslosigkeit von ihm fordert. Das aber ge-
schieht durch die angefithrten Ausspriiche des Predigers Jesus. Und
auch hier st6f3t man wieder auf einen Widerspruch: Auf der einen
Seite preist er die Barmherzigen selig und gibt auf der andern der
Unbarmherzigkeit freien Raum, indem er die Abhingigen anweist,
das Doppelte dessen zu geben, was so schon ungerechterweise von
ihnen verlangt und die Uebermiitigen und Herzlosen zu weitern Bru-
talitidten aufzumuntern durch das Darbieten der andern «Backe».

Zu einiger Entlastung konnte man jene Worte auch so auffassen,
daf} Jesus in Ansehung der bestehenden Verhiltnisse den unterdriick-
- ten Volksschichten sagen wollte: Arme Leute, wehrt euch nicht gegen
die Grol3en, es hilft euch nichts, leistet liecber mehr als weniger! Mit
Widerstand wiirdet ihr euere Lage nur verschlimmern, denn wo die
Macht ist, da ist das Recht. — Aber hiefle nicht auch das, dem Un-
recht Vorschub zu leisten, sich mit dem Elend einfach abzufinden?

Wenn man nicht wiilte, wie gedankenlos die Menschen traditionel-
len Auffassungen gegeniiber sind, konnte man es kaum begreifen, daf3
eine solche Lehre auch heute noch zu einem religiosen Moralkodex
gehoren kann. Nachgelebt hat man ihr ja nie, konnte man nicht, sie
ist zu weltfremd, die Gesellschaft wire an ihr zugrunde gegangen.
Aber sie steht in der Bibel, in der Bergpredigt sogar, sie ist mit der
Patina der Heiligkeit iiberzogen und damit fiir jeden Glaubigen der
kritischen Betrachtung entriickt.

Anschlielend folgt die Forderung der Feindesliebe im Gegensatz
zum alttestamentlichen Gebot: «Du sollst deinen Nichsten lieben
und deinen Feind hassen». Man konnte auch da von Ueberspitzung
reden, da Liebe zu einem Menschen, den wir als Feind empfinden,
ausgeschlossen ist. Man darf aber hier das Wort «lieben» nicht als
«gern haben» auffassen. Der Sinn ist der: Man solle sich ihm gegen-
iiber so verhalten, als ob er nicht unser Feind wire. Es ist allgemein,
daBB man das in Notfillen tut. Wir suchen zu helfen, wenn einer ver-



Nr. 7 Befreiung 165

ungliickt ist, bei einem Brande retten wir, was zu retten ist und
fragen nicht nach Konfession, Nationalitédt, nach Sympathie und An-
tipathie, nach guten oder schlechten Erfahrungen mit dem Betrof-
fenen. Man mag einwenden: «Ja, in aullerordentlichen Fillen schon!»
Aber — hat der Prediger Jesus zur Veranschaulichung der Feindesliebe
nicht selber einen auBerordentlichen Fall gewihlt, das Gleichnis vom
barmherzigen Samariter? Dieser hob den von Ridubern iibel zugerich-
teten Juden auf und liel ihn auf eigene Kosten pflegen, obwohl die
Samariter (Bewohner von Samaria) und die Juden aufeinander zu
sprechen waren wie Hund und Katze. Zwei jiidische Kleriker waren
achtlos an ihrem blessierten Landsmann voriibergegangen. Das
Gleichnis wird im Lukas-Evangelium erzihlt. Das war unstreitig eine
edle Tat von dem Samariter. Aber seltsam, dieses eigene Gleichnis
hinderte Jesus nicht, zu einem Weibe aus Samaria, das er an einem
Ziehbrunnen um Wasser bat, zu sagen: «Das Heil kommt von den Ju-
den», wie das Johannis-Evangelium zu erzihlen weil3. Dieses Wort
zeugt auch wieder dafiir, daf3 der Prediger Jesus sich selber nicht fiir
den Griinder einer neuen Religion hielt, sondern sich durchaus als
Jude fiihlte, wie hier schon frither gesagt wurde.

(Fortsetzung folgt.)

Unerwartete Schiitzenhilfe

Jesus lehrte eindeutig und klar: «Mein Reich ist nicht von dieser
Welt.» Mit Recht beweist und belegt die liberale protestantische Theo-
logie, wie ernst es Jesus in seiner Eschatologie, in seiner Lehre also
von den letzten Dingen, mit seiner Weltflucht und mit seiner Jen-
seitigkeit gewesen ist. Um so befremdlicher wirkt es zu sehen, wie die-
selbe Theologie darauf versessen ist, gerade in der modernen Philo-
sophie und Wissenschaft, die doch sicher Kinder des Diesseits und
nicht des Jenseits sind, Ankniipfungs- und Stiitzpunkte fiir ihre Jen-
seitslehre zu finden. Diese Theologie sucht so, ihre eigene innere
Schwiche zu iiberwinden, indem sie verkiindet: «Seht unser religioses
Anliegen wird ja auch von der modernen Philosophie, ja sogar von
der modernen Atomphysik her bestitigt!» Verschiedene Aufsitze in
der «Befreiung» und auch in den letzten Heften der Reihe «Wissen
und Wahrheit» haben mit Nachdruck die Verkehrtheit und innere
Unméglichkeit aller dieser theologischen Bemiihungen aufgezeigt



	Von der Bergpredigt : (Fortsetzung folgt) [Teil 1]

