
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 7

Artikel: Von der Bergpredigt : (Fortsetzung folgt) [Teil 1]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 7 Befreiung 159

Yon der Bergpredigt

Anmerkung der Redaktion: Mancher Leser der «Befreiung» mag sich fragen,
was denn die Bergpredigt in einer freigeistigen Zeitschrift zu tun habe. Erklärung:
Im «Freien Volk» ist jüngst eine Artikelreihe unter dem Titel «Gott und der
moderne Mensch» erschienen, in der das Thema von verschiedenen Standpunkten,
auch vom freigeistigen aus, behandelt wurde. Anschließend veranstaltete die
Redaktion eine Umfrage über die Stellung der Leser zu einer ganzen Reihe
religiöser Belange, z. B. ob man an Gott als den Schöpfer glaube, Jesus als ein
Mensch wie andere, die Bibel einfach als ein Buch der Weltliteratur betrachte,
wie man sich zur Bergpredigt stelle. Da es sich bei dieser um das Kernstück der
christlichen Morallehre handelt und die Beantwortung der Frage so ausfiel, daß
man annehmen muß, viele Beantworter kennen sie gar nicht, ist es wohl nicht
nnnützlich, hier die Hauptzüge darzulegen und einige Gedanken daran zu
knüpfen.

(Matthäus-Evangelium, 5. Kapitel)

Es handelt sich hier nicht um die Frage, ob das Christentum so
entstanden sei, wie es in der Bibel dargesteUt ist, nicht um die
Geschichtlichkeit Christi und also nicht darum, ob Jesus die Worte
gesprochen habe, die ihm in den Mund gelegt werden. Zeitgenössische
Dokumente über ihn bestehen ja nicht; die vier aus sehr vielen
Jesusgeschichten willkürlich ausgewählten Evangelien beruhen auf mündler

Ueberlieferung und sind deshalb nicht als, Geschichtsquellen zu
werten.

Von der christlichen Kirche aus gilt die Bibel allerdings als
Geschichtsbuch, Erbauungsbuch und moralisches Unterweisungsbuch.
Demgemäß muß man sich an sie halten, wenn man über die von
Jesus gepredigte Moral sprechen will, aber immer mit dem stillen
Vorbehalt: Wenn er wirklich gelebt hat, — Wenn er wirklich so
gegesprochen hat. i

Jesus hat seine Morallehre zur Hauptsache in der sogenannten
Bergpredigt zusammengefaßt; sie soll auf einem Berge (Hügel)
gehalten worden sein. «Da er aber das Volk sah, ging er auf einen Berg
und setzte sich und seine Jünger traten zu ihm», heißt es im Matthäus-
Evangelium, das die Bergpredigt ausführlich enthält, während das

Lukas-Evangelium davon nur einen kurzen Auszug bringt.
Die Bergpredigt beginnt mit den neun Seligpreisungen. Seliggepriesen

werden nur die geisthch Armen, die Leidtragenden, die Sanftmütigen,

die nach Gerechtigkeit Dürstenden, die Barmherzigen, die von



160 Befreiung Nr. 7

reinem Herzen, die Friedfertigen, die um der Gerechtigkeit willen
Verfolgten und die als Anhänger Jesu Verfolgten. Es ist beachtenswert

und kein Zufall, daß an der Spitze des Zuges der Seliggepriesenen
die geistlich (geistig) Armen, also die Unwissenden, marschieren.

Die Zuhörerschaft setzte sich wohl zum größten Teil aus Angehörigen
der gedrückten Volksschichten, aus Analphabeten, zusammen, die
von der Schicht der Gebildeten, den Pharisäern und Schriftgelehrten,
durch eine breite, tiefe Kluft getrennt waren. Wie wohl muß es ihnen,
den sonst immer Zukurzkommenden, getan haben, nun einmal aus
ihrer Niedrigkeit erhoben und als die in einem höheren Sinne
Bevorzugten öffentlich genannt zu werden, bevorzugt nicht trotz ihrer
Armut und Unwissenheit, sondern kraft dieser; gerade sie machten
ihnen den Weg zum Himmel frei.

Als auch im wirtschaftlichen Sinne Arme waren sie zugleich die
Leidtragenden, die nach Gerechtigkeit Hungernden und Dürstenden,
und auch als solche wurden sie sehggepriesen. Friedfertig waren sie

auch, hatten keine andere Wahl, als es zu sein, denn wie hätten sie,
die Wehrlosen, sich kampfesmutig zeigen, sich gegen die herrschenden

Klassen auflehnen können Das wäre sie teuer zu stehen gekommen.

Sie durften sich also fröhlichen Herzens als diejenigen fühlen, die
bei der Zusprechung der Seligkeit gemeint waren. Und wie es ja
immer ist, daß man am leichtesten und liebsten an beglückende,
erlösende Verheißungen glaubt, hängten sich diese Armen an Geist und
Gut mit grenzenloser Zuversicht an die Worte des Heilsverkünders,
und es ist nicht verwunderlich, daß durch diesen großen Glauben
Kranke gesund wurden, wie es im Anschluß an die Predigt geschehen
sein soll.

Im weitern Verlauf der Bergpredigt ermunterte Jesus die andächtigen

Leute, die er durch die Seligpreisungen schon völlig für sich

gewonnen hatte, seine Lehre furchtlos weiter zu verbreiten. Und um
ihnen den rechten Mut und das draufgängerische Selbstbewußtsein
einzuflößen, nannte er sie das Salz der Erde und das Licht der Welt,
womit er eben meinte, daß sie dazu berufen seien, nicht nur im stillen
an seine Heilslehre zu glauben, sondern durch mutiges öffentliches
Eintreten für seine Heilslehre und durch eine Lebensweise in ihrem
Sinne zu deren Verkündern zu werden. «Man zündet auch nicht ein
Licht an und stellt es unter den Scheffel, sondern auf einen Leuchter.»
So leuchtet es allen, die im Hause sind. Und die das tun, werden «groß



Nr. 7 Befreiung 161

heißen im Himmelreich». Die Betonung des persönlichen Vorteils
durfte als wirksame Stimulation natürlich nicht fehlen.

Darauf kam Jesus auf die Unterschiede zwischen der alten, von den
Schriftgelehrten und Pharisäern vertretenen Morallehre und seiner
eigenen Auffassung zu sprechen. Einprägsam begann er bei jedem
einzelnen Punkte mit dem Wort : «Ihr habt gehöret, daß zu den Alten
gesagt ist, .» und stellte dem gegenüber: «Ich aber sage euch, .».

Nun ist aber wohl darauf zu achten, daß der Prediger Jesus diesen
Besprechungen die Klarstellung seines Standpunktes dem geltenden
mosaischen Moralgesetz gegenüber vorangehen heß, um ja nicht
mißverstanden zu werden, wozu die Gefahr nahe lag. Denn die
Messiashoffnung war latent vorhanden; aber nicht ein Reich des Geistes,
nicht ein neues Moralsystem wurde erwartet, sondern Erlösung aus
den höchst fühlbaren irdischen Nöten und vor allem die Befreiung
des jüdischen Volkes aus den Fesseln der römischen Herrschaft. Darum

aber war es Jesus nicht zu tun, er wollte nicht als Umstürzer des

Gesetzes, nicht als Revolutionär erscheinen, und deshalb erklärte er
zum voraus: «Ihr sollt nicht wähnen, daß ich gekommen bin, das
Gesetz und die Propheten aufzulösen» (zu verneinen oder des Irrtums
zu zeihen). «Ich bin nicht gekommen aufzulösen, sondern zu erfüllen»

(einen bessern, tiefern Sinn zu geben). Jesus will nicht über das

Judentum hinaus; er denkt nicht im entferntesten daran, eine neue
Rehgion gründen wollen. Er wül das verknöcherte Judentum
reformieren, verlebendigen, vergeistigen, seinen Satzungen einen
neuen, humaneren Sinn geben, nicht sie umstürzen. Er schreibt dem
mosaischen Gesetz sogar ewigen Bestand zu: «Bis daß Himmel und
Erde zergehe, wird nicht zergehen der kleinste Buchstabe, noch ein
Titel vom Gesetze, bis daß es alles geschehe» (bis es allgemeine
Gültigkeit habe und ihm nachgelebt werde) Die Anhänger des Predigers
Jesus wurden denn auch noch lange als jüdische Sekte angesehen,
nicht als die Träger einer neuen Religion, und wenn es in Rom eine
Judenverfolgung gab, so wurden die Nazarener mit davon betroffen.

Zwischenbemerkung: Es drängt sich eine Parallele mit Luther auf,
dem nichts ferner lag als ein Bruch mit Rom und die Gründung einer
neuen Konfession. Ihm war es einzig um die Abstellung der
ungeheuerlichen Mißstände, die damals in der römischen Kirche herrschten,

im besondern auch um die Ausmerzung des Ablaßhandels zu tun.
Zum Kirchenspalter wurde er wider seinen Willen.

Und nun in aller Kürze einige Beispiele der angedeuteten MoraL



162 Befreiung Nr. 7

reform Jesu.- Das mosaische Gesetz gebot klar und deutlich: «Du
sollst nicht töten.» Der Prediger Jesus dagegen erklärt schon den
des Gerichtes schuldig, der seinem Bruder (Mitmenschen) zürnt.
Könnte man hierin eine Verfeinerung des mosaischen Gesetzes im
Sinne einer höhern Anforderung erblicken, so tritt uns aus dem
nachfolgenden Wort «Wer aber sagt: Du Narr, der ist des hölhschen Feuers
schuldig» die ganze Lieblosigkeit und Unduldsamkeit des rehgiösen
Fanatismus' entgegen, die zu der vorangehenden Seligsprechung der
Barmherzigen in einem seltsamen Widerspruch steht. Die christhche
Justiz des Mittelalters merkte sich dieses Wort ihres sanften Meisters
und setzte für Schuldige und noch vielmehr Unschuldige gleich eine
irdische Hölle mit Folter und Scheiterhaufen in Betrieb.

Das mosaische Gesetz verbietet den Ehebruch. Jesus aber sagt:
«Wer ein Weib ansieht, ihrer zu begehren, der hat schon mit ihr die
Ehe gebrochen in seinem Herzen.» Auch dies kann als eine
Verfeinerung aufgefaßt werden, da die Quelle des Vergehens in die
Gedanken und Gefühle verlegt wird. Aber auch hier kennt der Bergprediger

kein Maß. Unterdrückung des Naturtriebs oder noch Brutaleres
ist seine ganze Weisheit und abermals wird die Hölle an die Wand
gemalt: «Aergert dich aber dein rechtes Auge (Vers 30: deine rechte
Hand), so reiß es aus und wirf es von dir. Es ist dir besser, daß eines
deiner Gheder verderbe, und nicht der ganze Leib in die Höhe
geworfen werde.»

Diese Versündhchung des Geschlechtstriebes hat ebenfalls ihre
Früchte gezeitigt in den wahnwitzigen Kasteiungen, Geißelungen,
Selbstpeinigungen aller Art und Selbstverstümmelungen im Mittelalter,

wobei selbstverständlich der Beelzebub so gut wie der Teufel
war, den diese erbarmungswürdigen Frommen auszutreiben versuchten.

Eine Hauptangelegenheit in der Beichte ist auch heute noch das

Schnüffeln nach dem «Begehren».
Nach einer Bestimmung im 5. Buch Mosis kann der Mann seinem

Weibe, das «nicht Gnade findet vor seinen Augen, einen Scheidebrief
in die Hand geben, und sie aus seinem Hause lassen», d. h. er kann
sie, wenn sie ihm nicht gefällt, kurzerhand auf die Gasse stellen.

Diese rohe Bestimmung wollte Jesus durch eine bessere ersetzen.
Jedoch völlig eingenommen von dem Glauben an seine Mission, die
Menschen von der Sünde erlösen zu müssen, sah er überall Sünde und
Sündengefahr, so auch in der Scheidung, und auch hierin verkehrte
sich ihm ein guter, vernünftiger Gedanke ins Gegenteil. Er verbot



Nr. 7 Befreiung 163

zwar die Scheidung nicht, sagte aber, daß der Mann durch die
Scheidung das Weib in den Ehebruch (also in die Sünde) treibe, und
wer eine Geschiedene freie, begehe Ehebruch. Die katholische Kirche
hat diese Theorie bekanntlich zum Dogma erhoben und die Ehe als
unlöslich erklärt. Ob zwei Menschen, die aus ihrem innersten Wesen
heraus nicht zusammengehören, kümmert sie nicht. Sie stellt sie vor
die Wahl: Hölle hier in der Ehe oder — Hölle drüben.

Im alten Gesetz wird vor dem falschen Bild gewarnt; Jesus will
vom Schwören überhaupt nichts wissen. Er verlangt Klarheit und
Wahrheit mit den einfachen Worten: «Eure Rede aber sei: Ja, ja;
nein, nein: was darüber ist, das ist vom Uebel.» Zur Anbringung in
Rats- und Konferenzsälen zu empfehlen!

Den Vergeltungs- und Rachegedanken des alten Gesetzes, der in
dem Worte «Auge um Auge, Zahn um Zahn» den Ausdruck der
Unerbittlichkeit findet, kehrt der Prediger Jesus ins Gegenteil um, in
den Verzicht auf jegliche Selbstverteidigung; ja er geht in seinem
Hang zur Ueberspitzung moralischer Forderungen so weit, daß er
verlangt, erlittenes Unrecht nicht nur gelassen und demütig zu erdulden,
sondern den Unrechttäter zur Wiederholung des an uns begangenen
Unrechts zu ermuntern und ihm viel mehr zu geben, als er unbefugterweise

von uns fordert. Das ist unmißverständlich ausgesprochen
in den Worten : «Ich aber sage euch, daß ihr nicht widerstehen sollt
dem Uebel ; sondern so dir jemand einen Streich gibt auf deinen rechten

Backen, dem biete den andern auch dar. Und so jemand mit dir
rechten will, und deinen Rock nehmen, dem laß auch den Mantel.
Und so dich jemand nötiget, eine Meile, so gehe mit ihm zwo.»

Diese potenziert sanftmütigen Ratschläge müssen wir uns ein wenig
näher ansehen, indem wir uns die Frage stellen, wohin man mit ihnen
käme, wenn man sie ins praktische Leben übertrüge. —¦ Kurz
gesagt : Zum Faustrecht käme man. Warum haben wir ein Zivil- und ein
Strafrecht und müssen eins haben? Um den Uebergriffen der
Habsucht, der Selbstsucht, der Machtgier, des herrischen Uebermutes, der
brutalen Rücksichtslosigkeit in fremdes Rechtsgebiet zu wehren.
Auch trotz diesem staatlichen Schutz geschieht noch genug Unrecht
den wirtschaftlich Schwachen, Wehrlosen, Abhängigen gegenüber.
Wo ständen wir, um das nächstliegende Beispiel zu nennen, in unserer

Zeit der Wohnungsnot ohne den Mieterschutz? Denken wir ferner

an die ungeheuerliche Ausbeutung, der noch vor wenig Jahrzehnten

die Arbeiterschaft ausgesetzt war. Unmäßig lange Arbeitszeit,



164 Befreiung Nr. 't

Hangerlöhne! Wie sind heute noch die unorganisierten Heimarbeiter
dran! Was hat jenen Uebelständen abgeholfen? Demut? Unterwürfigkeit,

Sklavensinn? Nein, Zusammenschluß, Gegenwehr,
Geltendmachung gerechter Forderungen. Der Egoismus des Mächtigen ist nie
zu befriedigen. Wer viel hat, will immer noch mehr ; es ist aussichtslos,

ihn durch Nachgiebigkeit und Untertänigkeit gütig stimmen zu
wollen. Abgesehen davon ist es höchst unmoralisch, vom Schwachen,
Gedrückten zu verlangen, daß er noch mehr leisten soll, als brutaler
Uebermut, harte Rücksichtslosigkeit von ihm fordert. Das aber
geschieht durch die angeführten Aussprüche des Predigers Jesus. Und
auch hier stößt man wieder auf einen Widerspruch: Auf der einen
Seite preist er die Barmherzigen selig und gibt auf der andern der
Unbarmherzigkeit freien Raum, indem er die Abhängigen anweist,
das Doppelte dessen zu geben, was so schon ungerechterweise von
ihnen verlangt und die Uebermütigen und Herzlosen zu weitem
Brutalitäten aufzumuntern durch das Darbieten der andern «Backe».

Zu einiger Entlastung könnte man jene Worte auch so auffassen,
daß Jesus in Ansehung der bestehenden Verhältnisse den unterdrückten

Volksschichten sagen wollte : Arme Leute, wehrt euch nicht gegen
die Großen, es hilft euch nichts, leistet heber mehr als weniger! Mit
Widerstand würdet ihr euere Lage nur verschlimmern, denn wo die
Macht ist, da ist das Recht. — Aber hieße nicht auch das, dem
Unrecht Vorschub zu leisten, sich mit dem Elend einfach abzufinden?

Wenn man nicht wüßte, wie gedankenlos die Menschen traditionellen

Auffassungen gegenüber sind, könnte man es kaum begreifen, daß
eine solche Lehre auch heute noch zu einem religiösen Moralkodex
gehören kann. Nachgelebt hat man ihr ja nie, konnte man nicht, sie

ist zu weltfremd, die Gesellschaft wäre an ihr zugrunde gegangen.
Aber sie steht in der Bibel, in der Bergpredigt sogar, sie ist mit der
Patina der Heiligkeit überzogen und damit für jeden Gläubigen der
kritischen Betrachtung entrückt.

Anschließend folgt die Forderung der Feindesliebe im Gegensatz
zum alttestamentlichen Gebot: «Du sollst deinen Nächsten heben
und deinen Feind hassen». Man könnte auch da von Ueberspitzung
reden, da Liebe zu einem Menschen, den wir als Feind empfinden,
ausgeschlossen ist. Man darf aber hier das Wort «lieben» nicht als

«gern haben» auffassen. Der Sinn ist der: Man solle sich ihm gegenüber

so verhalten, als ob er nicht unser Feind wäre. Es ist allgemein,
daß man das in Notfällen tut. Wir suchen zu helfen, wenn einer ver-



Nr. 7 Befreiung 165

unglückt ist, bei einem Brande retten wir, was zu retten ist und
fragen nicbt nach Konfession, Nationalität, nach Sympathie und
Antipathie, nach guten oder schlechten Erfahrungen mit dem Betroffenen.

Man mag einwenden : «Ja, in außerordentlichen Fällen schon »

Aber — hat der Prediger Jesus zur Veranschaulichung der Feindeshebe
nicht selber einen außerordentlichen Fall gewählt, das Gleichnis vom
barmherzigen Samariter? Dieser hob den von Räubern übel zugerichteten

Juden auf und ließ ihn auf eigene Kosten pflegen, obwohl die
Samariter (Bewohner von Samaria) und die Juden aufeinander zu
sprechen waren wie Hund und Katze. Zwei jüdische Kleriker waren
achtlos an ihrem blessierten Landsmann vorübergegangen. Das
Gleichnis wird im Lukas-Evangelium erzählt. Das war unstreitig eine
edle Tat von dem Samariter. Aber seltsam, dieses eigene Gleichnis
hinderte Jesus nicht, zu einem Weibe aus Samaria, das er an einem
Ziehbrunnen um Wasser bat, zu sagen : «Das Heil kommt von den
Juden», wie das Johannis-Evangelium zu erzählen weiß. Dieses Wort
zeugt auch wieder dafür, daß der Prediger Jesus sich selber nicht für
den Gründer einer neuen Religion hielt, sondern sich durchaus als
Jude fühlte, wie hier schon früher gesagt wurde.

(Fortsetzung folgt.)

Unerwartete Schützenhilfe

Jesus lehrte eindeutig und klar: «Mein Reich ist nicht von dieser
Welt.» Mit Recht beweist und belegt die liberale protestantische Theologie,

wie ernst es Jesus in seiner Eschatologie, in seiner Lehre also

von den letzten Dingen, mit seiner Weltflucht und mit seiner
Jenseitigkeit gewesen ist. Um so befremdlicher wirkt es zu sehen, wie
dieselbe Theologie darauf versessen ist, gerade in der modernen
Philosophie und Wissenschaft, die doch sicher Kinder des Diesseits und
nicht des Jenseits sind, Anknüpfungs- und Stützpunkte für ihre
Jenseitslehre zu finden. Diese Theologie sucht so, ihre eigene innere
Schwäche zu überwinden, indem sie verkündet: «Seht unser religiöses
Anliegen wird ja auch von der modernen Philosophie, ja sogar von
der modernen Atomphysik her bestätigt!» Verschiedene Aufsätze in
der «Befreiung» und auch in den letzten Heften der Reihe «Wissen
und Wahrheit» haben mit Nachdruck die Verkehrtheit und innere
Unmöglichkeit aller dieser theologischen Bemühungen aufgezeigt


	Von der Bergpredigt : (Fortsetzung folgt) [Teil 1]

