
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 7

Artikel: Geist und Materie

Autor: Frankenberg, G. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410437

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEFREIUNG
Zeitschrift für kritisches Denken

3. Jahrgang Nr. 7 1. Juli 1955

Geist und Materie
Vor Prof. Dr. G. von Frankenberg

Den meisten Menschen scheint die Welt aus zwei Arten von
Wirklichem, ja aus zwei Welten zusammengesetzt: Auf der einen Seite
stehen Empfindungen, Gedanken usw., auf der anderen das Stoffliche
und seine Bewegung. Man ersann die seltsamsten Theorien, um zu
erklären, warum jedesmal, wenn wir unseren Arm heben wollen, auch
wirklich die in Frage kommenden Muskeln sich anspannen und jenes
Gebilde aus Fleisch und Blut aufwärts bewegen. Wie kommt es, daß
das Geschehen der «seelischen» Welt dem der «körperlichen» parallel
läuft?

Zur Veranschaulichung gebrauchte Leibniz das berühmte
«Uhrengleichnis». Leib und Seele seien wie zwei Uhren, die genau gleichen
Gang hätten. Bei Pendeluhren sei dies denkbar, wenn sie einander
durch Schwingungen, die sie einer gemeinsamen Befestigung mitteilten,

beeinflußten. Aehnlich hatte der Franzose Descartes eine
Wechselwirkung zwischen Leib und Seele für möglich gehalten, obwohl er
sie als verschiedenartige «Substanzen» ansah. Er glaubte, Körper und
Geist hätten einen Berührungspunkt in der Zirbeldrüse; hier könne
die Seele dem Körper Impulse geben, und umgekehrt. Doch Leibniz
erkannte, daß solche Verbindung eine bare Unmöglichkeit ist.

Einen zweiten Lösungsversuch sah der große deutsche Philosoph
darin, daß die eine Uhr beständig nach der anderen gestellt werde.
Das ist die Auffassung der Occasionalisten : Die Tätigkeit der Seele
beeinflußt zwar den Leib nicht unmittelbar, aber Gott bewegt bei
Gelegenheit (occasio) des Wollens den Leib in entsprechender Weise
und ruft umgekehrt bei leiblichen Vorgängen die dazu passenden
Veränderungen in der Seele hervor. Leibniz empfand das Unwürdige
dieser Vorstellung, die Gott zu einem gefälligen «Deus ex machina»
erniedrigt.



U6 Befreiung Nr. 7

Er selbst erblickte den Ausweg darin, der göttliche Uhrmacher habe
beide Uhren so vollkommen geschaffen, daß sie, obwohl unabhängig
von einander, genau im gleichen Tempo gingen. Das ist seine Lehre
der Prästabilierten Harmonie». Schopenhauer hat sich bereits weidlich

über diese Vorstellung zweier Welten lustig gemacht, von denen
jede die überflüssige Dublette der andern sei.

Es gibt aber noch weitere Lösungen des Problems. Die eine ist
erkenntnistheoretisch begründet. Wir erfahren von der Welt unmittelbar

nichts als die Empfindungen, die die Erlebnisse in uns erregen,
und die Vorstellungen, die wir uns danach bilden. Ein Ding ist für
uns ein «Empfindungskomplex», wir erleben es als die Gesamtheit der
Empfindungen, die sich einzustellen pflegen, wenn wir mit diesem
Objekt zu tun haben. Die Wahrnehmung einer Orange z. B. besteht
aus Empfindungen wie Form, Farbe, Duft, Geschmack, Gewicht,
Härte, Name usw. Gibt es aber auch noch außer uns etwas, das ihnen
entspricht und sie hervorgerufen hat, eine wirkliche Orange also?

Vernünftige Leute nehmen das an, doch hat es in der Philosophie an
Versuchen nicht gefehlt, uns die Orangen samt der ganzen Körperwelt

wegzudisputieren, womit also für Leibniz eine seiner Uhren, der
Körper, fortfiele. Die Solipsisten z. B. sagen: Die Welt existiert nur
im Bewußtsein des Denkenden, ist nur seine Einbildung. Konsequent
allerdings scheint diese Lehre, die ihren Verfechter zu einem Gott
ohne Welt macht, kaum je vertreten worden zu sein, vermutlich aus
Furcht vor dem Ausgelachtwerden. Aber ist sie anders zu widerlegen
als durch ihre Abgeschmacktheit und Unfruchtbarkeit?

Wir kennen in der Tat nicht die Dinge an sich, sondern nur die
Bilder, die sie in unserem «Geiste» erzeugen. Piaton hielt diese Bilder

und die daraus abgeleiteten Begriffe für das eigentlich Wirkliche.
Uns aber sind sie eben nur Bilder von etwas, das in einem anderen
Sinne, nämlich «real» vorhanden ist, dessen Wirklichkeit zum
mindesten von anderer Art ist als die Vorstellungen. Wir wissen, daß der
Begriff «Orange» nicht von Anfang an in uns existiert hat, sondern
eines Tages entstand und sich allmählich vervollkommnete, seit wir
zum ersten Mal mit Orangen Bekanntschaft machten. Denn erst durch
Weglassung unwesentlicher individueller Besonderheiten bildete sich
die «Allgemeinvorstellung», der Begriff.

Wir sprechen mit anderen Menschen und stellen fest, daß ihre Vor-
Stellungen der Dinge im wesentlichen aus denselben Eindrücken
zusammengesetzt sind wie bei uns. Danach ist vernünftigerweise kein



Nr. 7 Befreiung 147

anderer Schluß möglich als eben der, daß erst die Dinge da sein müssen,

wenn wir sie, wahrnehmen und uns von ihnen Vorstellungen
bilden sollen. Die Anschauung, wonach «Sein» gleichzusetzen wäre mit
«Wahrgenommenwerden» «Esse est percipi» ist unhaltbar. Denn
wenn die Dinge nur insofern existierten, als sie wahrgenommen werden,

so müßten sie jeweils erst in dem Augenblick entstehen, wo
jemand sie wahrnimmt. Demgegenüber möchte ich in Anlehnung an
den bekannten Spruch «Primum vivere, deinde philosophari » (Erst
leben, dann philosophieren!») sagen: «Primum esse, deinde percipi!»
Anders wäre es schon, wenn man erklärte : «Esse est percipi posse»,
existieren heißt wahrgenommen werden können. Nur dürfte man
dann nicht verlangen, daß wir den fraglichen Vorgang mit unseren
Sinnen oder unsern heutigen Instrumenten und an dem zur Zeit von
uns im Universum eingenommenen Platze müßten wahrnehmen können.

Sicher gibt es unendlich vieles, das wir niclit wahrnehmen und
das dennoch ganz munter existiert.

Selbst was Materie ist, können wir nur recht oberflächlich angeben.
Daß wir neuerdings einiges über den Bau der Atome erfahren haben,
ändert daran nichts. Die Angaben darüber, was ein Elektron sei,
schwanken in weiten Grenzen. Aber auch wenn es nur ein Wirbel im
«Aether» oder sonst worin wäre, so bhebe doch die Tatsache, daß
da etwas ist und geschieht. Und jene komplizierten Wirbelkombinationen,

die wir «Atome» nennen, sind ebenfalls unzweifelhaft da,
wenn wir auch nicht sie selbst, sondern nur ihre Wirkungen auf
gewisse unseren Sinnen zugänghche Apparaturen usw. kennen.

JVIit Philosophen, die eine unabhängig von uns bestehende Außenwelt

leugnen, zu rechten, wäre ungefähr so nutzlos, wie darüber zu
streiten, ob 2 mal 2 wirklich und unter allen Umständen gleich 4 ist.

Wie aber steht es mit dem «Geistigen» Ist dessen Existenz eigentlich

eben so unbestreitbar wie die des Stoffes und seiner, Bewegung?
Ist am Ende diese der beiden Uhren gar nicht vorhanden Man pflegt
uns, die wir die Natur mechanisch zu erklären streben, ja stets
unterzuschieben, daß wir das Geistige leugnen wollten. Aber das Geistige ist
und wirkt, und gerade für uns bildet es den Angelpunkt unseres
Lebens. Braucht sein Vorhandensein bewiesen zu werden? Ist nicht unser

Erleben selbst ein ausreichendes Zeugnis? Aus tausendfältiger
Erfahrung und sicherer als alles andere wissen wir, daß wir empfinden
und uns erinnern, daß unsere Eindrücke sich verknüpfen, daß wir
wollen und verwerfen, Lust und Schmerz fühlen, lieben und fürchten.



148 Befreiung Nr. 7

Es gibt nur eine stichhaltige Lösung des Leibnizschen Uhrenproblems,

— die monistische : Die beiden Uhren stimmen in ihrem Gange
so wundervoll überein, weil es im Grunde nur eine ist! Geistiges
Geschehen ist nicht etwas Ubernatürliches, wohl aber ein Sonderfall des

Geschehens, eine Steigerung der Wirklichkeit. Um auf das

Uhrengleichnis zurückzukommen : Es gibt eben Räderwerke, die nicht nur
ablaufen, sondern dabei obendrein die Zeit angeben. Das rechtfertigt
aber nicht, das ablaufende Getriebe als die eine Uhr und das Angeben
der Zeit als eine andere, womöglich davon trennbare geistige Uhr
anzusehen. Die Zeitansage ist eine Leistung des materiellen Systems.

Ein anderes Gleichnis: Betrachten wir ein Mosaikbild, so ist nicht
zu leugnen, daß es aus nichts als farbigen Steinen besteht. Und doch
wirkt es ästhetisch, verkörpert eine Idee usw. Indes seine Schönheit
läßt sich nicht von ihm trennen, sie kann nicht ohne ihren «Körper»
bestehen. Sinn und Schönheit beruhen auf einer seltenen Form, auf
Geordnetsein; sie bleiben deshalb immer auf die Bausteine angewiesen,

aus denen die Welt nun einmal besteht. Geist und Materie hängen
genau so zusammen, wie die Schönheit des Mosaiks und die bunten
Steinchen, die es zusammensetzen und durch ihre sinnvolle Anordnung

seine Schönheit hervorbringen.
Die Anschauung, daß der Geist unabhängig vom Körper existieren

könne, beruht wohl auf den Erlebnissen des Traumes und auf der
Abneigung, sich den eigenen Tod, das eigene Nichtsein vorzustellen.
Sie hat zu Folgerungen geführt, die man nur als «kraß materialistisch»
bezeichnen kann. Geist wird als ein «Hauch», ein «Fluidum» usw.
hingestellt. Die Anhänger der «Psychometrie» halten es für möghch,
daß Gegenstände einem Gedankenleser die Empfindungen und
Erlebnisse ihres früheren Besitzers verraten ; sie scheinen sich vorzustellen,

das Geistige oder Seelische hafte an ihnen wie ein Duft. Nach den
Lehren mancher «Parapsychologen» werden Gedanken «ausgestrahlt»,
und Spirististen behaupten die Geister Abgeschiedener zitiert zu
haben, ja von Schrenck-Notzing glaubte «materialisierte» Vorstellungen

photographieren zu können. (Vgl. v. Frankenberg, «Materialisten
wider Willen», Befreiung Bd. 2, 1954, S. 369.) Die Volkspsychologie,
sagt F. A. Lange in seiner «Geschichte des Materialismus», setzt als
treibende Kraft im Innern des Menschen ein Seelengespenst, einen
«feineren Menschen» voraus.

Solche Anschauungen sind auch heute noch keineswegs überwunden.

Für die meisten Menschen ist das Geistige noch immer etwas



Nr. 7 Befreiung 149

vom Körperlichen Verschiedenes, selbständig für sich Bestehendes,
eine «Substanz» im philosophischen Sinne. Demgegenüber müssen wir
fragen, wie man sich etwas selbständig Bestehendes vorstellen kann,
das nicht aus materiellen (oder submateriellen). Teilchen zusammengesetzt

ist. Jedenfalls hat Herder recht: «Einen Geist, der ohne und
außer aller Materie wirkt, kennen wir nicht.»

Aber worin besteht dann das geistige Geschehen? Um seinem Wesen

näher zu kommen, muß man nicht gerade seine höchsten und
eigenartigsten Formen betrachten, wie das menschliche Denken sie
darbietet. Man wird sonst leicht zu der Ansicht verleitet, daß es zu-
gleich mit dem Menschen geschaffen wurde. Warum sollte es aber
überhaupt durch einen übernatürlichen Akt entstanden sein? Wuchs
es denn nicht ganz allmählich aus Vorstufen, baute es sich nicht in
Jahrmillionen auf, in dem Maße, wie die Ordnung des Lebendigen
sich vervollkommnete? Ist nicht bereits die Konstruktion des Auges
oder der Bienenwabe ausgesprochen geistvoll?

Es war ein naheliegender, aber verhängnisvoller Irrtum, daß
Sinnvolles stets von einem denkenden Wesen entworfen sein müsse, oder
daß es zunächst als platonische Idee bestanden haben müsse, bevor
es in Materie ausgedrückt und damit Wirklichkeit geworden sei. Erst
Darwin entdeckte, wie Sinn, Schönheit und selbst Güte durch das
bloße Walten der Natur unbewußt geschaffen werden können.

Solange man dies nicht begriff, glaubte man einen persönlichen
Gott annehmen zu sollen, der die zweckmäßigen Einrichtungen
zumal der belebten Natur ersonnen habe. Noch heute sind die meisten
Menschen — auch viele Naturkundige — nicht über die Erkenntnisstufe

der uPhysikotheologen» hinaus, die in der Stromlinienform des

Fisches, im Bauinstinkt der Biene und in der Schönheit der Lilie den
Plan Gottes zu finden meinten. Doch es bedurfte keines Eingreifens
überirdischer Mächte, um die Ordnung über das Ungeordnete siegen
zu lassen; denn es hegt in ihrem Wesen, daß sie auf die Dauer stärker
ist als das Chaos. Der «Sieg des Guten» beruht nicht auf dem Beistand
der Götter, sondern wird aus eigener Kraft errungen. Die Natur ist
nun einmal so beschaffen, daß das Schöne, Sinnvolle und Gute
Aussicht hat, sich durchzusetzen. Im ewigen Widerstreit von Zufall und
Notwendigkeit, im Zusammenwirken von spielerischer Neukombination

mit dem ehernen Zwang, sich zu bewähren, entwickelt sich das
Gesunde, das Lebensfähige, siegt die Logik, die in den Dingen ist.

Die Natur selbst also ist schöpferisch. Der Geist ist kein Fremdling



150 Befreiung Nr. 7

.in ihrem Reich, sondern er ist die Blüte, die immer wieder aus dem
Sein hervorbricht. Indem ein Sinn in die Welt kommt, wird die
Naturgesetzlichkeit nicht verletzt, im Gegenteil: Sie wird erfüllt!

Diese neue Anschauung macht Annahmen wie die Piatons,
wonach das Geistige «präexistent» über der Welt schwebt, überflüssig.
Der Geist ist etwas Schaffendes, aber auch etwas Werdendes. Erst
wenn man das verstanden hat, kann man sein Verhältnis zur Materie
begreifen. Er ist nicht Materie, sondern besteht in der Ordnung der
Stoffe und Kräfte, kann aber darum nicht ohne sie sein. Er gehört
also der wirklichen Welt an, er bedeutet gesteigertes Geschehen. Das

Geistige ist eine neue Gesetzlichkeit, die die alten Satzungen der Natur

überlagert und benutzt, ohne sie zu durchbrechen. Freilich wird
dadurch ein Geschehen möghch, das allen Herkommens spottet, aller
Wahrscheinlichkeit zum Trotz zu verlaufen scheint.

Als diese höhere, edlere Bindung zustandekam, schlug die Weltenuhr

eine neue Stunde: Das Leben war geboren. Zweitausend Millionen

Jahre später aber wurde auf Erden ein noch größerer Sieg errungen:

Der Menschengeist entfaltete sich, es entstand die Fähigkeit,
das Geschehen in einem Bewußtsein widerzuspiegeln, Versuch und
Wahl an einem Modell innerhalb des Gehirns zu vollziehen, kurz:
Stoff und Kraft denkend zu beherrschen.

Amerika — in seiner Freiheit bedroht

(WFZ) Daß unsere abendländische Kultur in all ihren Verzweigungen,
daß die geistige Freiheit wissenschaftlicher Forschung,

philosophischen Denkens, künstlerischen Schaffens ebenso wie die bürgerliche

Freiheit demokratischer Selbstbestimmung, sozialpolitischen
Fortschritts, unabhängiger Meinungsäußerung heute in ganz
besonderem- Maße bedroht sind, und zwar vornehmlich durch die totalitären

Machtansprüche der römischen Hierarchie — unter stetem
fanatischem Hetzen der Jesuiten — das bedarf keines grundsätzlichen
Beweises mehr für unsere Leser. Sie wissen, daß die Gefahr von Rom
her ärger und jedenfalls akuter ist als die von Moskau, wo der
geistige Terror eines unduldsamen Doktrinarismus immerhin im Dienste
eines neuen Gesellschaftsideals, eines schicksalswendenden großen
Experimentes steht, von dem gehofft werden darf, daß die praktischen


	Geist und Materie

