Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 7

Artikel: Geist und Materie

Autor: Frankenberg, G. von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410437

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEFREIUNG

Zeitschrift fiir kritisches Denken
3. Jahrgang Nr. 7 1. Juli 1955

Geist und Materie

Vor Prof. Dr. G. von Frankenberg

Den meisten Menschen scheint die Welt aus zwei Arten von Wirk-
lichem, ja aus zwei Welten zusammengesetzt: Auf der einen Seite
stechen Empfindungen, Gedanken usw., auf der anderen das Stoffliche
und seine Bewegung. Man ersann die seltsamsten Theorien, um zu er-
kliren, warum jedesmal, wenn wir unseren Arm heben wollen, auch
wirklich die in Frage kommenden Muskeln sich anspannen und jenes
Gebilde aus Fleisch und Blut aufwirts bewegen. Wie kommt es, daf3
das Geschehen der «seelischen» Welt dem der «korperlichens parallel
lauft?

Zur Veranschaulichung gebrauchte Leibniz das berithmte «Uhren-
gleichnis». Leib und Seele seien wie zwei Uhren, die genau gleichen
Gang hitten. Bei Pendeluhren sei dies denkbar, wenn sie einander
durch Schwingungen, die sie einer gemeinsamen Befestigung mitteil-
ten, beeinfluBBten. Aehnlich hatte der Franzose Descartes eine Wech-
selwirkung zwischen Leib und Seele fiir moglich gehalten, obwohl er
sie als verschiedenartige «Substanzen» ansah. Er glaubte, Kérper und
Geist hitten einen Beriihrungspunkt in der Zirbeldriise; hier kénne
die Seele dem Kérper Impulse geben, und umgekehrt. Doch Leibniz
erkannte, daf} solche Verbindung eine bare Unméglichkeit ist.

Einen zweiten Losungsversuch sah der groBle deutsche Philosoph
darin, daB die eine Uhr bestindig ndch der anderen gestellt werde.
Das ist die Auffassung der Occasionalisten : Die Titigkeit der Seele be-
einflullt zwar den Leib nicht unmittelbar, aber Gott bewegt bei Ge-
legenheit (occasio) des Wollens den Leib in entsprechender Weise
und ruft umgekehrt bei leiblichen Vorgingen die dazu passenden Ver-
dnderungen in der Seele hervor. Leibniz empfand das Unwiirdige
dieser Vorstellung, die Gott zu einem gefélligen «Deus ex machina»

erniedrigt.



146 . Befreiung Nr. 7

Er selbst erblickte den Ausweg darin, der gottliche Uhrmacher habe
beide Uhren so vollkommen geschaffen, dal sie, obwohl unabhingig
von einander, genau im gleichen Tempo gingen. Das ist seine Lehre
der Prastabilierten Harmonie». Schopenhauer hat sich bereits weid-
lich iiber diese Vorstellung zweier Welten lustig gemacht, von denen
jede die iiberfliissige Dublette der andern sei.

Es gibt aber noch weitere Losungen des Problems. Die eine ist er-
- kenntnistheoretisch begriindet. Wir erfahren von der Welt unmittel-
bar nichts als die Empfindungen, die die Erlebnisse in uns erregen,
und die Vorstellungen, die wir uns danach bilden. Ein Ding ist fiir
uns ein «kEmpfindungskomplex», wir erleben es als die Gesamtheit der
Empfindungen, die sich einzustellen pflegen, wenn wir mit diesem
Objekt zu tun haben. Die Wahrnehmung einer Orange z. B. besteht
aus Empfindungen wie Form, Farbe, Duft, Geschmack, Gewicht,
Hirte, Name usw. Gibt es aber auch noch auBBer uns etwas, das ihnen
entspricht und sie hervorgerufen hat, eine wirkliche Orange also?
Verniinftige Leute nehmen das an, doch hat es in der Philosophie an
Versuchen nicht gefehlt, uns die Orangen samt der ganzen Kérper-
welt wegzudisputieren, womit also fiir Leibniz eine seiner Uhren, der
Koérper, fortfiele. Die Solipsisten z. B. sagen: Die Welt existiert nur
im BewuBtsein des Denkenden, ist nur seine Einbildung. Konsequent
allerdings scheint diese Lehre, die ihren Verfechter zu einem Gott
ohne Welt macht, kaum je vertreten worden zu sein, vermutlich aus
Furcht vor dem Ausgelachtwerden. Aber ist sie anders zu widerlegen
als durch ihre Abgeschmacktheit und Unfruchtbarkeit?

Wir kennen in der Tat nicht die Dinge an sich, sondern nur die
Bilder, die sie in unserem «Geiste» erzeugen. Platon hielt diese Bil-
der und die daraus abgeleiteten Begriffe fiir das eigentlich Wirkliche.
Uns aber sind sie eben nur Bilder von etwas, das in einem anderen
Sinne, namlich «real» vorhanden ist, dessen Wirklichkeit zum min-
desten von anderer Art ist als die Vorstellungen. Wir wissen, daB3 der
Begriff «Orange» nicht von Anfang an in uns existiert hat, sondern
eines Tages entstand und sich allmihlich vervollkommnete, seit wir
zum ersten Mal mit Orangen Bekanntschaft machten. Denn erst durch
Weglassung unwesentlicher individueller Besonderheiten bildete sich
die «Allgemeinvorstellung», der Begriff.

Wir sprechen mit anderen Menschen und stellen fest, dal ihre Vor-
stellungen der Dinge im wesentlichen aus denselben Eindriicken zu-
sammengesetzt sind wie bei uns. Danach ist verniinftigerweise kein



Nr. 7 Befreiung 147

anderer Schluf3 méglich als eben der, da3 erst die Dinge da sein miis-
sen, wenn wir sie, wahrnehmen und uns von ihnen Vorstellungen bil- |
den sollen. Die Anschauung, wonach «Sein» gleichzusetzen wire mit
«Wahrgenommenwerdens» («Esse est percipi») ist unhaltbar. Denn
wenn die Dinge nur insofern existierten, als sie wahrgenommen wer-
den, so miilten sie jeweils erst in dem Augenblick entstehen, wo je-
mand sie wahrnimmt. Demgegeniiber mochte ich in Anlehnung an
den bekannten Spruch «Primum vivere, deinde philosopharil!» (Erst
leben, dann philosophieren!») sagen: «Primum esse, deinde percipi!»
Anders wire es schon, wenn man erklirte: «Esse est percipi posse»,
existieren heillt wahrgenommen werden konnen. Nur diirfte man
dann nicht verlangen, dal3 wir den fraglichen Vorgang mit unseren
Sinnen oder unsern heutigen Instrumenten und an dem zur Zeit von
uns im Universum eingenommenen Platze miillten wahrnehmen kon-
nen. Sicher gibt es unendlich vieles, das wir nicht wahrnehmen und
das dennoch ganz munter existiert.

Selbst was Materie ist, konnen wir nur recht oberflichlich angeben.
DalB} wir neuerdings einiges iiber den Bau der Atome erfahren haben,
dndert daran nichts. Die Angaben dariiber, was ein Elektron sei,
schwanken in weiten Grenzen. Aber auch wenn es nur ein Wirbel im
«Aether» oder sonst worin wire, so bliebe doch die Tatsache, daB
da etwas ist und geschieht. Und jene komplizierten Wirbelkombina-
tionen, die wir «Atome» nennen, sind ebenfalls unzweifelhaft da,
wenn wir auch nicht sie selbst, sondern nur ihre Wirkungen auf ge-
wisse unseren Sinnen zugingliche Apparaturen usw. kennen.

Mit Philosophen, die eine unabhingig von uns bestehende Auflen-
welt leugnen, zu rechten, wire ungefihr so nutzlos, wie dariiber zu
streiten, ob 2 mal 2 wirklich und unter allen Umstinden gleich 4 ist.

Wie aber steht es mit dem «Geistigen»? Ist dessen Existenz eigent-
lich eben so unbestreitbar wie die des Stoffes und seiner, Bewegung?
Ist am Ende diese der beiden Uhren gar nicht vorhanden? Man pflegt
uns, die wir die Natur mechanisch zu erkliren streben, ja stets unter-
zuschieben, daf3 wir das Geistige leugnen wollten. Aber das Geistige ist
und wirkt, und gerade fiir uns bildet es den Angelpunkt unseres Le-
bens. Braucht sein Vorhandensein bewiesen zu werden? Ist nicht un-
ser Erleben selbst ein ausreichendes Zeugnis? Aus tausendfiltiger Er-
fahrung und sicherer als alles andere wissen wir, da3 wir empfinden
und uns erinnern, daf} unsere Eindriicke sich verkniipfen, da3 wir
wollen und verwerfen, Lust und Schmerz fiithlen, lieben und fiirchten.



148 Befreiung Nr. 7

Es gibt nur eine stichhaltige Losung des Leibnizschen Uhrenpro-
blems, — die monistische: Die beiden Uhren stimmen in ihrem Gange
so wundervoll iiberein, weil es im Grunde nur eine ist! Geistiges Ge-
schehen ist nicht etwas Ubernatiirliches, wohl aber ein Sonderfall des
Geschehens, eine Steigerung der Wirklichkeit. Um auf das Uhren-
gleichnis zuriickzukommen: Es gibt eben Rdderwerke, die nicht nur
ablaufen, sondern dabei obendrein die Zeit angeben. Das rechtfertigt
aber nicht, das ablaufende Getriebe als die eine Uhr und das Angeben
der Zeit als eine andere, womoglich davon trennbare geistige Uhr an-
zusehen. Die Zeitansage ist eine Leistung des materiellen Systems.

Ein anderes Gleichnis: Betrachten wir ein Mosaikbild, so ist nicht
zu leugnen, dal} es aus nichts als farbigen Steinen besteht. Und doch
wirkt es dsthetisch, verkorpert eine Idee usw. Indes seine Schonheit
1Bt sich nicht von ihm trennen, sie kann nicht ohne ihren «Kérper»
bestehen. Sinn und Schonheit beruhen auf einer seltenen Form, auf
Geordnetsein; sie bleiben deshalb immer auf die Bausteine angewie-
sen, aus denen die Welt nun einmal besteht. Geist und Materie hingen
genau so zusammen, wie die Schonheit des Mosaiks und die bunten
Steinchen, die es zusammensetzen und durch ihre sinnvolle Anord-
nung seine Schoénheit hervorbringen.

Die Anschauung, dal} der Geist unabhingig vom Korper existieren
konne, beruht wohl auf den Erlebnissen des Traumes und auf der
Abneigung, sich den eigenen Tod, das eigene Nichtsein vorzustellen.
Sie hat zu Folgerungen gefiihrt, die man nur als «kra3 materialistisch»
bezeichnen kann. Geist wird als ein «Hauch», ein «Fluidum» usw.
hingestellt. Die Anhinger der «Psychometrie» halten es fiir méglich,
daBB Gegenstinde einem Gedankenleser die Empfindungen und Er-
lebnisse ihres fritheren Besitzers verraten ; sie scheinen sich vorzustel-
len, das Geistige oder Seelische hafte an ihnen wie ein Duft. Nach den
Lehren mancher «Parapsychologen» werden Gedanken «ausgestrahlt»,
und Spirististen behaupten die Geister Abgeschiedener zitiert zu ha-
ben, ja von Schrenck-Notzing glaubte «materialisierte» Vorstellun-
gen photographieren zu konnen. (Vgl. v. Frankenberg, «<Materialisten
wider Willen», Befreiung Bd. 2, 1954, S. 369.) Die Volkspsychologie,
sagt F. A. Lange in seiner «Geschichte des Materialismusy, setzt als
treibende Kraft im Innern des Menschen ein Seelengespenst, einen
«feineren Menschen» voraus.

Solche Anschauungen sind auch heute noch keineswegs iiberwun-
den. Fiir die meisten Menschen ist das Geistige noch immer etwas



Nr. 7 Befreiung ' 149

vom Korperlichen Verschiedenes, selbstindig fiir sich Bestehendes,
eine «Substanz» im philosophischen Sinne. Demgegeniiber miissen wir
fragen, wie man sich etwas selbstiindig Bestehendes vorstellen kann,
das nicht aus materiellen (oder submateriellen). Teilchen zusammen-
gesetzt ist. Jedenfalls hat Herder recht: «Einen Geist, der ohne und
auller aller Materie wirkt, kennen wir nicht.»

Aber worin besteht dann das geistige Geschehen? Um seinem We-
sen niher zu kommen, mufl man nicht gerade seine hiochsten und
eigenartigsten Formen betrachten, wie das menschliche Denken sie
darbietet. Man wird sonst leicht zu der Ansicht verleitet, daB3 es zu-
gleich mit dem Menschen geschaffen wurde. Warum sollte es aber
iiberhaupt durch einen iibernatiirlichen Akt entstanden sein? Wuchs
es denn nicht ganz allméhlich aus Vorstufen, baute es sich nicht in
Jahrmillionen auf, in dem Mafle, wie die Ordnung des Lebendigen
sich vervollkommnete? Ist nicht bereits die Konstruktion des Auges
oder der Bienenwabe ausgesprochen geistvoll?

Es war ein naheliegender, aber verhingnisvoller Irrtum, daf3 Sinn-
volles stets von einem denkenden Wesen entworfen sein miisse, oder
daB} es zunichst als platonische Idee bestanden haben miisse, bevor
es in Materie ausgedriickt und damit Wirklichkeit geworden sei. Erst
Darwin entdeckte, wie Sinn, Schonheit und selbst Giite durch das
blole Walten der Natur unbewuflt geschaffen werden kénnen.

Solange man dies nicht begriff, glaubte man einen personlichen
Gott annehmen zu sollen, der die zweckmiBigen Einrichtungen zu-
mal der belebten Natur ersonnen habe. Noch heute sind die meisten
Menschen — auch viele Naturkundige — nicht iiber die Erkenntnis-
stufe der «Physikotheologen» hinaus, die in der Stromlinienform des
Fisches, im Bauinstinkt der Biene und in der Schonheit der Lilie den
Plan Gottes zu finden meinten. Doch es bedurfte keines Eingreifens
iiberirdischer Michte, um die Ordnung iiber das Ungeordnete siegen
zu lassen; denn es liegt in ihrem Wesen, daB3 sie auf die Dauer stirker
ist als das Chaos. Der «Sieg des Guten» beruht nicht auf dem Beistand
der Gétter, sondern wird aus eigener Kraft errungen. Die Natur ist
nun einmal so beschaffen, dafl das Schone, Sinnvolle und Gute Aus-
sicht hat, sich durchzusetzen. Im ewigen Widerstreit von Zufall und
Notwendigkeit, im Zusammenwirken von spielerischer Neukombi-
nation mit dem ehernen Zwang, sich zu bewihren, entwickelt sich das
Gesunde, das Lebensfihige, siegt die Logik, die in den Dingen ist.

Die Natur selbst also ist schopferisch. Der Geist ist kein Fremdling



150 Befreiung Nr. 7

in ihrem Reich, sondern er ist die Bliite, die immer wieder aus dem
Sein hervorbricht. Indem ein Sinn in die Welt kommt, wird die Natur-
gesetzlichkeit nicht verletzt, im Gegenteil: Sie wird erfiille!

.Diese neue Anschauung macht Annahmen wie die Platons, wo-
nach das Geistige «priexistent» iiber der Welt schwebt, iiberflussig.
Der Geist ist etwas Schaffendes, aber auch etwas Werdendes. Erst
wenn man das verstanden hat, kann man sein Verhiltnis zur Materie
begreifen. Er ist nicht Materie, sondern besteht in der Ordnung der
Stoffe und Kriifte, kann aber darum nicht ohne sie sein. Er gehort
also der wirklichen Welt an, er bedeutet gesteigertes Geschehen. Das
Geistige ist eine neue Gesetzlichkeit, die die alten Satzungen der Na-
tur iiberlagert und benutzt, ohne sie zu durchbrechen. Freilich wird
dadurch ein Geschehen méglich, das allen Herkommens spottet, aller
Wahrscheinlichkeit zum Trotz zu verlaufen scheint.

Als diese hohere, edlere Bindung zustandekam, schlug die Welten-
uhr eine neue Stunde: Das Leben war geboren. Zweitausend Millio-
nen Jahre spiter aber wurde auf Erden ein noch groflerer Sieg errun-
gen: Der Menschengeist entfaltete sich, es entstand die Fihigkeit,
das Geschehen in einem BewuBtsein widerzuspiegeln, Versuch und

Wahl an einem Modell innerhalb des Gehirns zu vollziehen, kurz:
Stoff und Kraft denkend zu beherrschen.

Amierika — in seiner Freiheit bedroht

(WFZ) DaB} unsere abendldndische Kultur in all ihren Verzweigun-
gen, daf} die geistige Freiheit wissenschaftlicher Forschung, philoso-
phischen Denkens, kiinstlerischen Schaffens ebenso wie die biirger-
liche Freiheit demokratischer Selbstbestimmung, sozialpolitischen
Fortschritts, unabhiingiger Meinungsduflerung heute in ganz beson-
derem Malle bedroht sind, und zwar vornehmlich durch die totalita-
ren Machtanspriiche der romischen Hierarchie — unter stetem fana-
tischem Hetzen der Jesuiten —, das bedarf keines grundsitzlichen
Beweises mehr fiir unsere Leser. Sie wissen, dal3 die Gefahr von Rom
her drger und jedenfalls akuter ist als die von Moskau, wo der gei-
stige Terror eines unduldsamen Doktrinarismus immerhin im Dienste
eines neuen Gesellschaftsideals, eines schicksalswendenden grof3en
Experimentes steht, von dem gehofft werden darf, daB3 die praktischen



	Geist und Materie

