
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 6

Artikel: Der liberale Protestantismus auf Irrwegen

Autor: Hartwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410435

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 6 Befreiung 141

Der liberale Protestantismas auf Irrwegen1"

* Haenßler, Ernst. .Der liberale Protestantismus auf Irrwegen. Sammlung
Wissen und Wahrheit, Heft 6. Bern 1954. 87 S., Preis Fr. 4.50.

Unter diesem Titel ist in der uns wohlbekannten Sammlung «Wissen
und Wahrheit» als Heft Nr. 6 eine Streitschrift aus der Feder des unermüdlichen

Dr. phil. Ernst Haenßler erschienen. Wie immer ist es nicht nur ein
geistiger Genuß, den gut fundierten Argumenten des Verfassers zu
folgen, sondern man freut sich immer wieder an der ungemein noblen Art,
mit der Dr. H. seinen Gegnern entgegentritt. Ein kleines, aber lebhaftes
Beispiel dieser nachahmenswerten Methode: Auf Seite 72 setzt sich Dr. H.
mit Prof. Fritz Buri auseinander, dem er — mit Recht — vorwirft, daß

er seinen Gegner, den Atheismus, nicht so sieht, wie er eigentlich ist,
sondern so, wie er ihn aus der taktischen Situation heraus zu sehen wünscht.
Die «Ueberwindung» des Gegners macht dann weniger Mühe. Dr. H. meint
dann gutmütig: «Wir wollen das Professor Buri nicht besonders übel
nehmen; diese Herabsetzung des Gegners ist leider allgemein üblich in der
geistigen Auseinandersetzung». Aber sofort fügt Dr. H. —¦ gleichsam
begütigend — hinzu: «Auch wir Philosophen machen uns gelegentlich die
Auseinandersetzung mit einem Theologen zu leicht, indem wir ihn als
einen sturen Dogmatiker hinstellen und dabei übersehen, mit welch tiefem
Ernst und mit wieviel Schmerzen unser Gegner mit der Wahrheit der
Philosophie und mit dem philosophischen Glauben ringt.»

Wer von uns hat es bereits zu einer so schönen Objektivität gebracht?
Ich selbst — mit meinen «abgeklärten» 83 Jahren — benehme mich noch
immer wie ein altes Schlachtroß, das die Ohren spitzt, sobald ein
antirationalistischer Trommelwirbel ertönt, und mich packt ein innerer Ingrimm,
wenn ich aus dem Rundfunk erfahre, daß derzeit in Belgien von den
theologischen Drahtziehern unwissende Kinder zu Schulstreiks beordert werden,

um gegen die Herabsetzung der staatlichen Subvention für konfessionelle

Schulen zu demonstrieren. Uebrigens darf die Noblesse in der
Führung des Kulturkampfes nicht mit Weichlichkeit verwechselt werden;
wo es notwendig tut, da packt Dr. H. recht kräftig zu. So versetzt er (alif
der gleichen Seite) seinem Gegner einen argen Hieb:

«In seinem Vortrag vor der Berner Studentenschaft versucht Buri den Atheismus

als ,Weltgläubigkeit' hinzustellen. Das ist aber mehr als ein Irrtum, das ist
Irreführung».

Von diesem geistigen Kinnhaken wird sich dieser Herr Buri nicht so
bald erholen. Aber worum geht es da eigentlich? Worüber erhitzen sich die
theologischen Gemüter? Man glaubt ja förmlich in die Zeit der
mittelalterlichen Scholastik zurückversetzt zu sein, da die Theologen sich ernsthaft

den Kopf darüber zerbrachen, ob dem Weibe überhaupt eine Seele



142 Befreiung Nr. 6

zuzusprechen sei. Denn die Bibel berichtet doch nur von dem göttlichen
Odem, der dem Adam von seinem Schöpfer eingehaucht wurde, während
die Eva aus einer Rippe des Adam fabriziert wurde; wo sollte da eine
richtige Seele herkommen?

Nun, es gebt auch heute nur um einen richtigen Wortstreit und Dr. H.
übertreibt nicht, wenn er (auf Seite 64) den «Schlangentrug der Sprache»
beklagt. (Nebenbei: Nietzsche spricht einmal in gleichem Sinne von einer
«Verführung von Seite der Grammatik».) Um die Streitsache auf eine
allgemein verständliche Formel zu bringen: In der Philosophie spricht man
von Transzendenz, sobald man in der Erkundung der Außenwelt an eine
Grenze unseres Erkenntnisvermögens gelangt; aber die Philosophie
versucht es längst nicht mehr, den Schleier des Unerkennbaren zu lüften. Ihr
Rest ist Schweigen.

Anders die Theologie, die sich eine religiöse Ueberwelt zurechtspekuliert
hat, um den «Wissensdrang» primitiver Menschen zu befriedigen: Da ist
einmal ein Gott, der sich den Menschen — laut Bibelbericht — geoffenbart
haben soll usw. Das geht uns Atheisten natürlich gar nichts an, wenn es

uns auch recht anmaßend vorkommt, daß die Theologen über die geheimsten

Absichten des «unerforschlichen» Gottes ganz genau orientiert sind.
Sei es darum! Solange die Theologen die Trennungslinie zwischen
philosophischer Erkenntnistheorie und ihrer religiöser Fabelwelt respektieren,
mögen sie ihr Privatpläsierchen befriedigen. Nun haben aber gewisse
Vertreter des sogenannten liberalen Protestantismus sich in den Kopf gesetzt,
ihre religiöse Ueberwelt mit der philosophischen Transzendenz zu
koppeln, was an den Versuch erinnert, eine Art Gottesbeweis zu ersinnen.

Ein derartiges Unterfangen, getrennte Kompetenzbereiche gewaltsam in
ein Ehebett zu zwingen, mußte einem so klaren Denker wie Dr. H. auf seine
philosophisch geschulten Nerven gehen, und so sah er sich genötigt, in
der vorliegenden Schrift das Wort zu ergreifen, um in die inneren
Widersprüche hineinzuleuchten, die sich aus den Wunschkonstruktionen des

liberalen Protestantismus ergeben. Dabei konnte Dr. H. nicht umhin, einer
Tatsache Erwähnung zu tun, die ihn als Philosophen doppelt schmerzlich
berühren mußte, daß nämlich die beamtete Philosophie in der Schweiz
nicht ganz unschuldig daran ist, wenn es zu einem Mißbrauch des
philosophischen Transzendenzbegriffs für theologische Zwecke kam. Der
diesbezügliche «Erdenrest, zu tragen peinlich» betrifft den Basler Philosophen
Karl Jaspers, über dessen Tätigkeit man geteilter Meinung sein kann. Dr.
H. bemüht sich seit Jahr und Tag, den genannten Philosophen -—¦ trotz
mancher verdächtigen Redewendung — für seine «Menschenwahrheit» zu
reklamieren. Jetzt aber muß er selbst bekennen — und wir haben alle
Ursache, ihm dieses aufrichtige Bekenntnis hoch anzurechnen — daß
Jaspers «selbst einen Teil der Schuld und Verantwortung (S. 48) dafür
trägt, wenn der liberale Protestantismus auf den erwähnten ideologischen



Nr. 6 Befreiung 143

Irrweg geraten ist und auf demselben verharrt. Mit herzerfrischender
Offenheit gibt Dr. H. zu Protokoll:

«Wer seine Transzendenz so rein halten will wie Jaspers, muß sich hüten, den
traditionell und affektiv schwer belasteten Begriff ,Gott' zu verwenden».

Mehr noch: «Das Reich der Dinge an sich aber, dieses Reich, das keiner
Erkenntnis und keiner Erfahrung zugänglich ist dieses Reich nennt
Jaspers das Sein, das Absolute, das Transzendente, manchmal auch die
Transzendenz, manchmal auch Gott oder das Göttliche oder Gottheit».
(S. 33.) Solche zweideutige Redeweise mußte auf manche Theologen
geradezu wie eine Aufforderung wirken, das Reich der philosophischen
Transzendenz für ihre Zwecke zu adaptieren, so wie einst Kant in seiner
«Kritik der praktischen Vernunft» allen Gottesgelehrten, die vorher aus
dem Reich der reinen Vernunft hinauskomplimentiert worden waren, ein
Hintertürchen geöffnet hatte, um ihre zweifelhafte Denkware an den Mann
zu bringen.

Mit andern Worten: Jaspers hat sich nicht deutlich genug für die
«Menschenwahrheit» ausgesprochen, so daß — gelinde gesagt — philosophisch
minder bemittelte Denker auf die absurde Idee verfallen konnten, ihre
«Gotteswahrheit» auf dem gleichen Standort zu verhökern. Es hieße
jedoch die geistigen Qualitäten der protestantischen Theologen unterschätzen,

wollte man annehmen, daß sie> den Widerspruch zwischen
philosophischer Transzendenz und religiöser Ueberwelt bagatellisieren. Dr. H.
nimmt an, daß hier ein Sieg taktischer Erwägungen über den Begriff der
Wahrheit vorliege. (Vgl. Seite 58 ff.) Das mag —¦ logisch genommen —
stimmen, aber ich glaube, daß die Theologen sich in erster Linie durch
psychologische Momente leiten lassen. Sie wissen genau, was sie ihren
Schäflein geistig zumuten können. (Ich möchte in diesem Zusammenhang
auf die Tatsache verweisen, daß die ersten Vorlesungen über Psychoanalyse

an der Wiener Universität in der Hauptsache von Theologiestudenten
besucht waren. Namentlich die Anwärter auf den Beruf der katholischen
Seelsorger hofften, Anregungen für den Ausbau der Beichte zu erhalten.
Der englische Psychoanalytiker Ernest Jones stellte übrigens in den Mittel,
punkt seiner Betrachtungen über die christliche Religion das Schuldgefühl,
an dem die meisten Menschen — bewußt oder unbewußt — leiden.)

Von hier aus eröffnen sich für uns Freidenker neue Ausblicke auf die
Mechanismen der religiösen Zwangsvorstellungen und damit — indirekt —*

Wege zum Verständnis der theologischen Praxis, zu der auch die wohl
durchdachten «Irrwege des liberalen Protestantismus» gehören.

Hartwig.

Ein Mensch vermag aus seinen Fehlern zu lernen, ein Volk nie.
Frank Thieß.


	Der liberale Protestantismus auf Irrwegen

