
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 6

Artikel: Das absolute Ethos

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


136 Befreiung Nr. 6

bild einen schweren Schock, der in den breiten Volksmassen sein
Ansehen erschütterte. Bald darauf aber, nachdem sie ihr Spiel
verloren hatte, paßte sich die Religion an die Naturwissenschaft an und
gab es auf, sich ihr zu widersetzen. Der Nationalstaat seinerseits sah
seine Chance gegenüber den sozialen Bewegungen in der Verstärkung
der Religion, und dementsprechend wurde der Liberalismus, zunächst
eine bürgerliche Freiheitsbewegung, zum Bundesgenossen des
Klerikalismus, der ihm wesentlich näher stand als der fortschrittliche
Sozialismus. Die Naturforscher des 19. Jahrhunderts waren Atheisten,
aber bedauerlicherweise gaben sie sich damit zufrieden, ihren
Forschungsbereich — die Natur — von religiösen Nebeln zu befreien.
Den kulturellen Aspekt des Atheismusproblems erfaßten nur große
Geister in der Art Nietzsches, Stirners und Marx: darum ist in der
Philosophie des 20. Jahrhunderts der Atheismus nicht so mächtig
geworden, wie es nach den verheißungsvollen Anfängen der nach-Hegel-
schen Zeit zu hoffen war. Und doch ist in unserer Epoche der freie
Gedanke stark genug, um dem Erbe der Vergangenheit neue
Eroberungen beizufügen; im Positivismus, in der Lebensphilosophie, im
Marxismus, in den Lehren eines Bertrand Russell, Nicolai Hartmann,
sowie des gesamten atheistischen Existenzialismus sind die Errungenschaften

des 19. Jahrhunderts lebendig geblieben: es ist die Aufgabe
der Zukunft, die große Tradition des Atheismus fortzusetzen.1

Das absolute Ethos
Frl. A. Z. in Z. Da die Bedenken gegen die freigeistige

Weltanschauung, die Sie mir gegenüber geäußert haben, oft gehört werden,
erteile ich Ihnen meine Antwort hier in der «Befreiung» anstatt in
einem Briefe.

Darin, daß Gott eine menschliche Erfindung, ein Wunschgebdde,
kein reales Wesen ist, sind wir einig. Sie mangeln «Gott» nicht, weil
sich das Wort so trefflich eignet, die Lücke in unserem Wissen über

1 Die vorliegenden Ausführungen lehnen sich an die umfangreiche
Materialsammlung von Karl Löwith in «Von Hegel bis Nietzsche» an; Löwith gibt mit
bewundernswerter Gründlichkeit eine Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts, hat
sich aber bedauerlicherweise auf den Standpunkt gestellt, die Junghegelianer an
der «Harmonie» Goethes und Hegels zu messen und — zu entwerten. Für Goethe
und Hegel war es leicht, «harmonisch» und unbewegt zu erscheinen: sie gahen sich
mit dem Kompromiß oder gar mit der Unterwürfigkeit zufrieden. Wer, wie die
Junghegelianer und Nietzsche den Kampf gegen die Zeit und die Mitwelt
aufnimmt, kann nicht immer «vornehm» sein, aber er ist darum nicht weniger
würdig.



Nr. 6 Befreiung 137

die sogenannten ersten und letzten Dinge zu verkleistern. Die Untaug-
lichkeit dieses Notbehelfs haben Sie durchschaut. Auch das Schicksal,
das in christlicher Schau von Gott gelenkt wird, erkennen Sie als
eine rein irdische Angelegenheit.

Hingegen halten Sie die Gottesidee aus moralischen Gründen für
eine Notwendigkeit, seltsamerweise, da Moralität und Schicksal
ineinander verwoben sind. Der Mensch bedürfe — meinen Sie — einer
übermenschlichen absoluten ethischen Instanz als Halt und
Richtungsweiser, da er das nur-menschliche Ethos, das dem Wandel
unterworfen sei, nicht als hinreichend verpflichtend empfinde.

Sie denken sich also, der Gläubige wende sich im letzten moralischen

Entscheidungsmoment an diese übermenschliche Instanz,
erhalte von ihr den deutlichen Wink, was er zu tun habe, und
wahrscheinlich damit auch die Kraft, der Versuchung zu widerstehen und
den richtigen Weg zu gehen. Der Ungläubige wäre also, weil er diese
Rat- und Kraftquelle nicht hat, viel gefährdeter.

Wäre dem so, so müßten im praktischen Leben die Gläubigen zu
ihren Gunsten von den Ungläubigen zu unterscheiden sein, wie es ja
in der Bibel heißt «An ihren Früchten sollt ihr sie erkennen».

Wir müssen die Erfahrung sprechen lassen, und diese hat gewiß
auch Ihnen gesagt, daß dem nicht so ist. Möglicherweise sind Ihnen
sogar schon sehr fromme Leute begegnet, deren Verhalten durchaus
nicht den Eindruck erweckte, als ob sie sich von einem höbern,
übermenschlichen Gesetz leiten ließen. Umgekehrt werden Sie kaum in
der Lage sein, zu belegen, daß sich freidenkende Menschen infolge
ihrer Nichtreligiosität als moralisch schwankende Figuren erwiesen.

Selbstverständlich kann einem gläubigen Christen das Bewußtsein
der Verpflichtung dem von ihm geglaubten Gotte gegenüber eine
mächtige moralische Stütze sein. Es wäre ebenso falsch als ungerecht,
dies zu verneinen. Aber auch der Freidenker kann ein nicht minder
rechtschaffener und edler Mensch sein, was in Abrede zu stellen nicht
weniger falsch und ungerecht wäre, nicht wahr? Also entbehrt auch
er eines starken morahschen Rückhaltes nicht. In allen Lagern, ob

man sie rassisch oder völkisch oder politisch oder weltanschaulich
unterscheide, gibt es auch viel moralisches Mittelmaß und
Minderwertigkeit.

Aus dem Gesagten ist ersichthch einerseits, daß das angeblich
übermenschliche Ethos nicht das einzige wirksame ist, anderseits, daß es

so gut versagen kann wie ein im Irdischen begründetes.



138 Befreiung Nr. 6

Ein solches gibt es nämlich auch. Wenn aber der Mensch mehr
oder weniger ein moralischer Versager ist, fragt er den Gebot- und
Verbottafeln nicht viel nach, ob sie am Himmel aufgehängt seien
oder ob man sie ihm an die Nase binde. Ich werde darauf zu sprechen
kommen.

Betrachten Sie nun einmal das ursprüngliche Werden des Moralischen,

so werden Sie erkennen, daß am Anfang nicht das Wort stand,
sondern die Tat. So zu verstehen: Die Daseinsnot zwang die
Menschen zur Bildung von Lebensgemeinschaften, weil im Zusammenschluß

das Einzelwesen eine gewisse Sicherheit fand. Der Zusammenschluß

hinwiederum zwang zu einem bestimmten Verhalten, zu
Rücksichten, die das einzelne Individuum auf jedes andere und auf die
Gemeinschaft zu nehmen hatte, wenn diese dauernd bestehen sollte.
Dieses notwendige Verhalten wurde zur Gewohnheit, zur geforderten
Pflicht, zum «Gesetz». Die Gesetze sind demnach nicht das Primäre,
sondern der Niederschlag und die Fixierung der praktischen
Erfahrungen und daher selbstverständlich menschlichen Ursprungs.

Diese einst noch ungeschriebenen Gesetze wurden von den geistigen

Führern ins Uebersinnliche, ins Götterreich projiziert, so daß es
der unwissenden Maße erschien, als hätten sie «dort oben» ihren
Ursprung. Der Gesetzgeber Gott wurde den Gläubigen aber auch als
Richter vorgestellt und gleich als einer, der mit ungeheuerlichen
Preßmitteln arbeitete: für das wenige Gute, das wir in unserm
Lebensaugenblick tun können, stellt er ewige Lust und Herrlichkeit in
Aussicht, für das Böse, wovon der Unglaube das schlimmste ist, ewige
grauenvolle Höllenqualen.

Und nun frage ich Sie, liebes Frl. Z., ist diese Despotenmanier «Und
willst du nicht mein Bruder sein, so schlag' ich dir den Schädel ein»,
wirklich ein Ethos zu nennen? Ist das ein erhabener sittlicher Anruf?
Und ist es wirklich eine ethische Tat, wenn wir uns nur unter dem
Druck der fürchterlichen Alternative «Himmel oder Hölle» bemühen,
anständige Menschen zu sein? Das wäre ja so, wie wenn wir nur
deshalb nicht raubten und mordeten, weil es ein Strafgesetz gibt, das

mit lebenslänglichem Zuchthaus droht. Die meisten Menschen befleis-
sen sich aber eines rechtschaffenen Lebens, ohne an diese gesetzliche
Drohfaust auch nur zu denken ; andere lassen sich durch sie vor Uebel-
taten nicht abhalten. So wirkt auch das himmlische Strafgesetz im
allgemeinen weder vorbeugend noch abschreckend. Daß aber Erzieher,

die in der einen Hand die Rute, in der andern ein Zückerlein



Nr. 6 Befreiung 139

haben, nicht zu den besten gehören, daß Angsterweckung und Lok-
kung (wie man Tiere mit Köder heranlockt, um sie zu fangen) mit
Ethik nichts zu tun hat, darin gehen Sie doch wohl mit mir einig.

Nun nochmals einen Blick in die Historie, verbunden mit der Frage,
ob die Geschichte des Christentums, der Kirche, der christhchen Völker

bei Ihnen den Eindruck zu erwecken vermöge, die Menschen,
welche diese «Geschichte machten» — es waren ausnahmslos Gläubige

oder spielten sich als solche auf — hätten sich unter der Führung

des von Ihnen für unentbehrlich gehaltenen übermenschlichen,
absoluten Ethos' auf moralisch einwandfreien Wegen befunden. Diese
Geschichte trieft nämlich von Blut und riecht moralisch bedenklich
nach Unflat.

Die Antwort überlasse ich Ihrem Nachdenken und komme zum
Schluß auf meine Behauptung zurück, es gebe auch ein im Irdischen
begründetes Ethos.

Ja, das gibt es. Wer mit dem Glauben an die christliche Mythologie
logischerweise auch das übersinnliche Ethos in die Antiquitätenkammer

stellt, hat damit keineswegs ein moralisches Vakuum (Leere) um
sich geschaffen. Das andere Ethos ist schon da, war schon längst da,
neben dem himmlischen, und wirksamer als dieses; der Mensch muß
es nicht erst erfinden, er muß sich dessen nur klar und deutlich
bewußt werden. Wir alle, auch die Frommen, die glauben, ihre Moral
von drüben zu beziehen, handeln nach dem irdischen Ethos. Dieses
heißt, ganz einfach gesagt: Menschlichkeit.

Wir Menschen fühlen — bei aller äußerlichen Fremdheit, bei allen
egoistischen Winkelzügen in Handel und Wandel, bei allem
Wettlaufen um den bessern Platz an der Sonne — die natürliche
Schicksalsverbundenheit, das Angewiesensein des einen auf den andern. Wir
bilden unter unzähligen Zweckbestimmungen Lebensgemeinschaften,
Interessegemeinschaften; in besondern Nöten eilen wir zu HiKe,
ohne nach Religion, Nationalität, Partei zu fragen, wir alle leiden
und freuen uns mit denselben Empfindungen. Es sind immer die
Einreden, die Suggestionen, die Zwangsmaßnahmen von oben (des Staates

oder der Kirche), die die Menschen in feindliche Lager spaltet,
Menschen, die, wenn sie einander kennten, Freunde wären.

Dieses irdische Ethos dürfen wir ruhig ein ewiges und absolutes
nennen, denn es ist so alt wie das Menschengeschlecht; ohne es hätte
sich überhaupt keine Lebensgemeinschaft bilden können (wie kurz
angedeutet wurde). Ich wage zu behaupten, daß es tief ins Tierische



140 Befreiung Nr. 6

reiche, wo es ja auch gegenseitige Hilfe gibt. Kropotkin schätzt diese
als Arterhaltungsfaktor sogar höher ein als den Kampf ums Dasein.
Aber wir Menschen haben uns in unserem Herren-der-Welt-Dünkel
angewöhnt, bei den Tieren Handlungen als Instinkt zu bezeichnen,
die wir bei uns als hochwertige ethische Qualitäten ansehen, wie z. B.
die Aufopferungsfähigkeit der Mutter.

Das irdische Ethos durchwirkt jedes Gesetz und manifestiert sich
in jedem kleinsten und jedem größten geistigen, technischen oder
sonstwie kulturellen Werke als Wille, dem Mitmenschen zu dienen.
Wir können keinen Gebrauchsgegenstand zur Hand nehmen, der als
Werk der Zusammenarbeit nicht von diesem ewigen Ethos zeugte.

¦ Und das Wasser, das wir so leichtfertig in verschwenderischem Maße
aus der Röhre fließen lassen, und Licht und Wärme! Man könnte
nur immerfort aufzählen. Kunst, Wissenschaft, Volksbildung,
Krankenpflege, woran wir alle teilhaben und wozu wir ein Scherflein
beitragen, wenn es auch noch so winzig klein ist, sie gehen aus dem Ethos
der gegenseitigen Verpflichtung hervor.

Wir haben es wahrhaftig nicht nötig, ein Ethos an mystischen Haaren

aus einem fabulosen Jenseits herbeizuzerren. Aber wir hätten es

nötig, uns des irdischen Ethos", dem wir alles verdanken, was wir
haben und sind, bewußt zu werden, in seinem Geiste dankbar zu
empfangen und freudig zu geben. Nicht am Ethos fehlt's, wohl aber daran,
daß man es in seiner ganzen Verpflichtungsweite und seinem tiefen,
tiefen Verpflichtungsernst erkennt.

Und dieser Mangel ist nicht zuletzt darauf zurückzuführen, daß
der Mensch seit Jahrtausenden von Kindsbeinen an daran gewöhnt
wird, den Blick von der Erde weg nach oben zu richten, den Blick,
der sich so eng und ängstlich an die enge und einengende Frage klammert:

«Was muß ich tun, damit Ich selig werde?» Das irdische Ethos
kennt nur das Wir; das Ich ist darin eingeschlossen, und es ist um so
besser dran, je mehr und bewußter es im und für das Wir lebt und
wirkt. E. Brauchlin.

Es genügt nicht, daß die einzelnen Resultate durch wenige Fachleute des
entsprechenden Teilgebietes anerkannt, weiter bearbeitet und angewendet werden. Die
Beschränkung der wissenschaftlichen Erkenntnisse auf eine kleine Gruppe von
Menschen schwächt den philosophischen Geist eines Volkes und führt zu dessen

geistiger Verarmung.
ALBERT EINSTEIN


	Das absolute Ethos

