
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 5

Artikel: Antwort auf Hiob

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410426

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 5 Befreiung 103

Antwort auf Hiob
Unter diesem Titel ist im Rascher-Verlag (Zürich) ein Buch von

C. C. Jung erschienen, das in mehrfacher Hinsicht unsere Aufmerksamkeit

verdient. Der Verfasser ist als Psychiater daran gewöhnt, seine

Patienten seelisch zu durchleuchten und da mögen ihm oft genug
Fälle untergekommen sein, bei denen sich das sitthche Urteil als
recht schwankend erwies. Als eifriger Forscher auf dem Gebiet der
Religionspsychologie brauchte Jung nicht lange zu suchen, um moralische

Defekte in der biblischen Ueberlieferung ausfindig zu machen.
Die gläubigen Schäflein waren ja längst schon an die wdden
Zornesausbrüche ihres «allgütigen» Jahwe gewohnt und wunderten sich auch
nicht weiter darüber, daß ihr «allmächtiger» Gott es noch nicht
fertiggebracht hatte, das Böse aus seiner Schöpfung zu verbannen, die
er selbstgefällig als «gut» bezeichnet hatte. Noch mehr! Er läßt sich
immer wieder von Satan überhsten und zu zweifelhaften Entschlüssen

verleiten.
Als Musterbeispiel dieser Axt erscheint dem unbestechlichen

wissenschaftlichen Urteil Jungs das Buch Hiob, das etwa in der Zeit
zwischen 600 und 300 vor unserer Zeitrechnung entstanden ist und
schildert wie Jahwe sich dazu verleiten läßt, den gottesfürchtigen
Hiob einer Art seelischen Vivisektion zu unterziehen, um ihn auf
seine religiöse Zuverlässigkeit zu prüfen. Jung konstantiert mit Recht,
daß in dieser Erzählung nur der leidende Mensch, nämlich Hiob,
ethisch gut abschneidet, während der «allwissende» Jahwe, der es
doch gar nicht nötig haben sollte, sich erst durch ein höchst grausames

Verfahren von der wahren Gesinnung seines Opfers zu überzeugen,

moralisch ziemlich ramponiert dasteht. Ja, vielleicht war dies

sogar die Absicht des Dichters, seine Zweifel an der sittlichen
Vollkommenheit des Eingottes zum Ausdruck zu bringen.

Jung neigt übrigens dazu, den wenig sympathischen Bibelgott als
amoralisch zu bezeichnen, so wie etwa eine Riesenschlange als amoralisch

zu betrachten ist, wenn sie aus ureigenstem Lebenstrieb heraus
ihrer Jagdbeute die Knochen im Leibe zerbricht, um sie dann — gut
eingespeichelt— zu verschlingen und mit Hilfe ihrer Magensäfte langsam

zu verdauen. (Nebenbei: auch ein Stück jener Weltschöpfung,
zu der ihr Initiator gesagt haben soll: «Und siehe, es ist gut!») Die
amoralische Betrachtungsweise ist nicht so abwegig, wie die «Heiligkeit»

des Bibeltextes vermuten ließe, denn Jahwe hat seinem auser-



104 Befreiung Nr. 5

wählten Volk wohl einige — vollständig unzulängliche — Sittengebote

vorgeschrieben, er selbst aber steht als richtiger Despot außerhalb

aller Gesetze, was die Bibel — naiv genug — immer wieder
betont : Er verstockt das Herz des Pharao, um diesen um so sicherer
zu verderben, er verheißt den Juden das Land Kanaan, was natürlich
dessen gewaltsame Unterjochung bedeutet, er gebietet den Juden,
ganze Völker (Amalekiter und Midianiter) auszurotten und nur
deren Weiber zu verschonen, um diese der «Besamung» durch die Sieger
vorzubehalten. Diese Greueltaten seien nur deshalb in Erinnerung
gebracht, weil das durchaus maßvolle Buch Jungs in gewissen
Intellektuellenschichten unliebsames Aufsehen hervorgerufen hat; sogar im
Rundfunk waren Entrüstungskundgebungen zu vernehmen, weil Jung
vor der «ehrwürdigen» Gestalt Jahwes nicht halt gemacht hat und
diesen gleichsam in sein Ordinationszimmer geladen hatte, um ihn
psychiatrisch zu durchleuchten. Wir haben alle Ursache, anzunehmen,

daß diese Schreier, die so tun, als ob sie in ihren heiligsten
Empfindungen sich getroffen fühlen, gar nicht zu den Gläubigen
gehören, sondern nur klassenmäßig daran interessiert sind, daß das

Opium Religion dem Volke erhalten bleibt. Es sind die «Lakaien des

Pfaffentums (Lenin), die sich, wie Schießbudenfiguren» getroffen
fühlen, wenn ihr neuralgischer Punkt, nämlich ihr sozialpolitisches
Klasseninteresse, berührt wird. Und wir Freidenker müssen Jung
dankbar sein, daß er durch sein Buch jenen zweifelhaften Gestalten
im «aufgeklärten» Bürgertum den Weg versperrt hat, sich hinter
archaischen (urtümlichen) Vorstellungen zu verschanzen.

Die wahrhaft Gläubigen werden durch das Buch von Jung nicht
berührt, bzw. gekränkt werden, denn sie haben jeden Sinn für ihre
eigene Menschenwürde verloren. Man lese z. B. unvoreingenommen
den Psalter und muß kopfschüttelnd konstatieren : Was muß das für
ein Gott sein, der sich all diese widerliche Speichelleckerei gefallen
läßt? Wir Freidenker trösten uns mit dem Wahrwort von Stendhal:
«Gott hat nur eine einzige Entschuldigung, daß er nämlich nicht
existiert».

Nun darf man aber nicht etwa glauben, daß Jung mit uns
Freidenkern sympathisiert, wenn er den Charakter Jahwes schonungslos
kritisiert. Im Gegenteil : er ist schon mit unseren Methoden der
Aufklärung nicht einverstanden, denn wir arbeiten nach seiner Ansicht
viel zu rationalistisch und beachten nicht genügend die Macht der
Tradition, d. h. des Unbewußten im Menschen. In uns allen sind



Nr. 5 Befreiung 105

noch die Ueberreste einstigen magischen Denkens lebendig, was man
als «seelischen Blinddarm» des Menschen bezeichnen könnte. Diese

Auffassung Jungs sei durch ein Zitat (pag. 142) bekräftigt:

«Die Aufklärung operiert mit einem inadäquaten rationalistischen Wahrheitsbegriff

und weist z. B. darauf hin, daß Behauptungen wie Jungfraugeburt,
Gottessohnschaft, Totenauferstehung, Transsubstantiation usw. Unsinn seien. Der
Agnostizismus behauptet, keine Gottes- noch irgendwelche andere metaphysische
Erkenntnis zu besitzen und übersieht, daß man eine metaphysische Ueberzeugung

niemals besitzt, sondern daß man von ihr besessen ist. Beide sind von der
Vernunft besessen, welche den indiskutablen supremen Arbiter darstellt. Wer
aber ist die ,Vernunft'? Warum soll sie suprem sein? Unzweifelhaft ist nur die
Tatsache, daß es metaphysische Aussagen gibt Diese Tatsache bildet die sichere
empirische Grundlage, von der man auszugehen hat. Sie ist objektiv real als
psychisches Phänomen.»

Diese unbedingte Hochachtung vor psychischen Phänomenen
finden wir bei dem Begründer des Psychoanalyse, Sigmund Freud,
nicht; dieser unterschied noch genau zwischen dem Realitäts- und
Lustprinzip. In unseren Träumen dominiert das Lustprinzip und in
gewissen religiösen Vorstellungen tritt der Wunsch als Vater des
Gedankens deutlich hervor: Wie schön wäre es, wenn ein liebender
Himmelsvater über das Wohl und Wehe der Menschen wachen würde!

Ganz abgesehen von der ausgleichenden sozialen Gerechtigkeit
in einem erträumten Jenseits. Es ist psychologisch durchaus verständlich,

daß bei den Galeerensklaven des Altertums, die an ihren
Ruderbänken angeschmiedet waren, daher am Diesseits verzweifeln mußten,
die «frohe Botschaft» der Evangelien mit Begeisterung aufgenommen
wurde. Ebenso ist es nur natürlich, wenn in der babylonischen
Gefangenschaft der Juden der Messiasgedanke geboren wurde, ja daß der
alte starre Judengott seither ethische, d. h. christliche Züge angenommen

hat.
Dies alles weiß natürlich Jung selbst ganz genau und er schreibt

(pag. 126) : «Das Christentum selber hätte sich in der antiken Welt
nicht mit dieser erstaunlichen Schnelligkeit ausgebreitet, wenn seiner
Vorstellungswelt nicht eine analoge psychische Bereitschaft
entgegengekommen wäre». Aber Jung hat eine gewisse Schwäche für die Selbsthilfe

des Neurotikers, der in seine Krankheit flüchtet, weil er sich
den Anforderungen der Wirklichkeit nicht gewachsen fühlt. Das ist
im Sinne des bekannten Ausspruches von Notnagel («Nur ein guter
Mensch kann ein guter Arzt sein!») höchst anerkennenswert, aber die
Sache hat eben auch noch eine sozialpolitische Seite: Wer an die
Verheißung eines besseren Jenseits glaubt, der hat kein Interesse



106 Befreiung Nr. 5

daran, das Diesseits menschenwürdig zu gestalten. Das ist ja eben der
Taschenspielertrick der Kirche, daß sie «das ewige Seelenheil» der
Menschen gegen alle irdischen Güter — und dazu gehört vor allem die
soziale Gerechtigkeit — ausspielt. Aus dieser sehr realen Erwägung
heraus hat S. Freud seine von allen Theologen so sehr verlästerte
Schrift «Die Zukunft einer Illusion» herausgegeben.

Es hat also schon einen Sinn, wenn wir Freidenker im Namen des

Realitätsprinzips der menschlichen Vernunft eine welthistorische
Bedeutung zuerkennen. Wir wenden uns mit unserer «Aufklärung» auch
nicht an Analphabeten, sondern setzen bei den Zeitgenossen des 20.

Jahrhunderts ein gewisse wissenschaftliche Vorschulung voraus. Die
Scheu vor metaphysischen Spekulationen haben wir allerdings längst
verloren und sind davon überzeugt, daß ein Schopenhauer seine
«Metaphysik der Geschlechtsliebe» ganz anders verfaßt hätte, falls
ihm die Ergebnisse der modernen Forschung über innere Sekretion
bekannt gewesen wären. (Es wäre auch wirklich geradezu lachhaft,
wollte man von «Metaphysik» sprechen, wenn man beobachtet, daß
eine weibliche Ratte ihre Geschlechtsgenossinnen bespringt, sobald
man ihr Hoden einpflanzt!)

Jung bewegt sich übrigens ganz in der Freidenkerideologie, wenn
er — mit Recht — betont, daß die Formel des Vaterunser beweist, wie
wenig Vertrauen die Gläubigen zu ihrem Gott haben, denn sie beten :

«Und führe uns nicht in Versuchung, sondern erlöse uns vom Uebel».
Es ist eben noch die Erinnerung an den Sündenfall der ersten
Menschen lebendig, wobei Jahwe eine klägliche Rolle gespielt hat, worauf
schon die ersten Freidenker des 18. Jahrhunderts hingewiesen haben;
sie argumentierten : «Da Gott allwissend ist, so mußte er doch im
vorhinein sich darüber klar sein, daß Adam und Eva sein Verbot, vom
Baum der Erkenntnis zu essen, mißachten werden, zumal auch hier
das böse Prinzip in Gestalt einer Schlange eine verführerische Rolle
spielte. Weiters: Hat aber Jahwe das Resultat seines Verbots
vorausgewußt und tat nichts, um den Sündenfall zu verhindern, so kann
man ihn wohl nicht als allgütig bezeichnen. Bleibt nur noch die
Alternative, daß Jahwe den Sündenfall verhindern wollte, aber nicht
konnte, dann ist er nicht allmächtig. Man mag es drehen wie man will,
man gelangt auch hier aus ethischen Erwägungen zu Jungs «Antwort
auf Hiob». Beim Sündenfall kommt noch hinzu, daß Jahwe sich
schließlich genötigt sieht, seinen «Sohn» Jesus eines qualvollen Todes
sterben zu lassen, um die Menschen von den Folgen der Erbsünde zu



Nr. 5 Befreiung 107

erlösen. Das sind alles höchst mysteriöse «metaphysische» Vorgänge,
die von den gläubigen Schäflein, diesen Neurotikern des Alltags,
unbesehen geschluckt werden, was uns weiter nicht wundert, denn der
Religionsunterricht in der Schule sorgt schon im frühesten Alter der
Schulkinder dafür, daß offenkundige logische Widersprüche nicht
mehr als solche empfunden werden. Das Resultat dieser geistigen Ver-
krüppelung mag dann beschönigend als «psychisches Phänomen»
bezeichnet werden.

Nun, mit der Ablehnung unserer Aufklärungstätigkeit durch Jung
müssen wir Freidenker uns wohl abfinden; deshalb bleibt für uns
seht neuestes Buch doch bedeutungsvoll, denn es ist ein untrüglicher
Prüfstein für alle halbwegs denkgeschulten Menschen, wie sie zur
religiösen Ueberlieferung stehen. Kein ehrlicher Intellektueller
kommt darum herum, zu den einleuchtenden Argumenten Jungs in
Fragen der moralischen Minderwertigkeit Jahwes Stellung zu neh-

-men. Zähneknirschend werden alle «Jesuwiter» — im Sinne von Fritz
Reuter — zur Kenntnis nehmen müssen, was Jung als «Antwort auf
Hiob» vorbringt, mögen sie auch zutiefst bedauern, daß die Zeiten
endgültig vorbei sind, wo man einen solchen Gotteslästerer auf den
Scheiterhaufen bringen konnte.

Natürlich demaskiert sich Jahwe nicht erst im Buch Hiob als
moralisch unzuverlässiger Kantonist und Jung spricht mit Recht von
«dem durch nichts verschleierten Anblick göttlicher Wildheit und
Ruchlosigkeit» (pag. 14) der Naturkraft Jahwe, der sich — symbolisch

— in einem brennenden Dornbusch offenbart. Man wird an die
fratzenhaften Gestalten chinesischer Drachenungeheuer erinnert, die
ja auch nicht einfach Ausgeburten einer krankhaften menschlichen
Phantasie darstellen, sondern die furchtbare Zerstörungsgewalt von
verheerenden Wirbelstürmen (Taifun) zum Ausdruck bringen. Kinder

und primitive Menschen sind gute Beobachter und sie erkennen
auf ihre Weise bildhaft die Eigenart der Naturkräfte. Es hat einen
guten Sinn, wenn der Berggeist Rübezahl in der Volkssage als
wetterwendisch charakterisiert wird, friedliche Wanderer tückisch überfällt,

um plötzlich in unerwarteter Geberlaune die Menschen mit
kostbaren Geschenken zu überraschen. Es ist der rasch wechselnde
Wettercharakter des Riesengebirges, der sich in diesen Erzählungen spiegelt:

in wenigen Sekunden trübt sich der wolkenlose Himmel und
der nichtsahnende Wanderer wird von einem undurchsichtigen Nebel
oder gar von einem Hagelschauer überrascht. In ähnlicher Weise sind



108 Befreiung Nr. 5

die Sagen um den Zwergkönig Laurin zu deuten, der im Reich des

Rosengartens in den Dolomiten haust: es ist die Tücke des brüchigen
Gesteins, die sich in seinem Charakter offenbart.

Alle Volkssagen sind halbreligiös zu werten und alle Religionen
beginnen mit einer Deutung des Naturgeschehens: Naturkräfte werden
personifiziert und Naturvorgänge dramatisiert: Siegfried (die Sonne)
küßt die Erde (Brünnhilde) aus dem Winterschlaf wach, Poseidon,
der Gott des Meeres, wühlt mit seinem Dreizack die Wogen des Ozeans
auf usw. Erst später werden die Naturreligionen zu Kulturreligionen,

indem gesellschaftliche Momente in die Glaubensartikel mit
einbezogen werden. Jahwe war zweifellos zuerst eine bescheidene
Lokalgottheit : der Wettergott vom Berge Sinai ; in seinen Charakterzügen

weht der Gluthauch der Wüste. Diese Naturgottheit wandelt
sich im Laufe der geschichtlichen Entwicklung des Landes Palästina
zu einem richtigen orientalischen Despoten, der keine Nebenbuhler
neben sich duldet. Wer wird von einem solchen autokratischen Herrscher

zivilisatorische oder gar ethisch fundierte Umgangsformen
erwarten? Ja sogar die Duldung Satans hat einen tieferen sozialpolitischen

Sinn: Harun al Raschid benötigt als Folie ein Heer korrupter
Beamter, von deren Mißwirtschaft sich seine Gerechtigkeit doppelt
leuchtend abhebt.

Doch kehren wir zum Buch Hiob zurück. Jung macht auf einen
bedeutsamen Umstand aufmerksam, der allen Religionskritikern bisher
entgangen ist: Die Menschen sind seit den bibhschen Zeiten in ihrer
Entwicklung nicht stehen geblieben, sondern haben — namentlich in
der Beherrschung der Naturkräfte ¦— gewaltige Fortschritte erzielt.
Hiob ist nicht mehr so ohnmächtig vor Gott. Der Mensch hat es
gelernt, epidemische Krankheiten zu bekämpfen und braucht den «Aussatz»

nicht mehr als unabwendbares Uebel hinzunehmen; er ist auf
dem Wege, sein Leben zu verlängern und die Eroberung des Weltalls
mit HiKe von Raumschiffen rückt — zumal durch Verwendung der
Atomkraft — in greifbare Nähe. Und wenn es einmal so weit sein wird,
daß der Absturz des Mondes auf die Erde droht, dann werden wir Mittel

und Wege finden, dies zu verhindern. Mit andern Worten: der
Mensch ist wahrhaft gottähnlich geworden und braucht nicht mehr
vor der Allmacht Gottes zu zittern.

Dieser sozialpsychologische Hinweis steht einen erheblichen
Fortschritt in der Betrachtung menschlicher Ideologien dar. Wir haben
vor Jahren gegen Jung den Vorwurf erhoben (vgl. «Psychologie und



Nr. 5 Befreiung 109

Religion» im «Freidenker» vom Juni 1948), daß er bei der Beurteilung

psychischer Phänomene das soziale Moment zu sehr bagatellisiert.

Wir stellen nunmehr mit Genugtuung fest, daß er soziale
Wandlungen entsprechend berücksichtigt. So weist er z. B. darauf hin, daß
der neuesten Deklaration des Mariendogmas gewisse Emotionen
vorangegangen waren (pag. 156) : «Namentlich die Tatsache, daß es
vielfach Kinder waren, welche die Visionen hatten, konnte zu denken
geben, denn in derartigen Fällen ist immer das kollektive Unbewußte
am Werke». Das ist allerdings noch keine Erklärung, aber immerhin
eine Andeutung sozialpsychologischer Umlagerungen. Die Frau wird
in steigendem Maße in den Produktionsprozeß einbezogen; dadurch
wird das Familiengefüge der bestehenden Gesellschaft verändert, es

erfolgt ein Abbau der patriarchalen Gesellschaftsstruktur (Gott ist
ein Vatersymbol die soziale Minderbewertung der Frau geht ihrem
Ende entgegen. In himmlischer Widerspiegelung bedeutet dies: die
Erhöhung der Jungfrau Maria.

Damit ist der Gedankeninhalt des Buches keineswegs erschöpft. Vor
allem wäre über die geistvollen Beziehungen zu berichten, die Jung
zwischen dem Johannes Evangelium und dem Buch Hiob entdeckt hat.
Es wäre eigentlich auch eine dankenswerte Aufgabe für einen
Psychotherapeuten, zu untersuchen, inwieweit die Aggressivität der
gläubigen Menschen durch ihre religiösen Vorstellung gesteigert wird.
Die blutrünstigen apokalyptischen Visionen des Johannes weisen nach
dieser Richtung und Nietzsche, der manche tiefenpsychologische
Erkenntnis vorweggenommen hat, konstatierte: «Seht euch die Gesichter

der großen Christen an; es sind die Gesichter von großen Hassern

» Es ist auch wirkhch psychologisch höchst verdächtig, daß die
Gläubigen immer wieder ihre christliche Nächstenliebe unterstreichen

; damit soll ihr Haß gegen Anders und Ungläubige maskiert werden.

Dieser Haß ist — sozialpsychologisch gesehen — nichts anderes'
als verdrängter Klassenhaß und wir haben alle Ursache anzunehmen,

daß dieser Haß verschwinden wird, sobald es uns gelingt, eine
gerechte soziale Ordnung zu begründen.

In diesem Punkt ist Jung allerdings anderer Meinung; zu sehr ist
er noch in der psychoanalytischen Grundthese befangen, daß in der
menschlichen Seele aggressive Neigungen vorwalten, was Jung als
«irrationale Gegebenheit und Notwendigkeit» (pag. 108) bezeichnet.

Demgegenüber sind wir Freidenker nach wie vor davon
überzeugt, daß sich in der weiteren Entwicklung der Menschheit immer



110 Befreiung Nr. 5

stärker der soziale Heilfaktor auswirken wird, sobald es uns gelingt,
den Kampf aller gegen alle durch planvolle sozialökonomische
Maßnahmen auszuschalten. Jung weiß genau, obwohl er in einem Lande
lebt, das von den Schrecken des zweiten Weltkrieges so ziemlich
unberührt geblieben war, daß die moderne, gequälte Menschheit von
einer kollektiven Angstneurose befallen ist: «Die Atombombe hängt
über uns wie ein Damoklesschwert, und dahinter lauern die
unvergeßlich furchtbareren Möglichkeiten des chemischen Luftkrieges, der
selbst die Greuel der Apokalypse in den Schatten stellen könnte» (pag.
140). Jung weiß auch, daß diese Angstneurose durch keinerlei
psychotherapeutische Maßnahme bekämpft werden kann. Nur die
Aechtung der Atombombe und die allgemeine Abrüstung könnte eine
seelische Befriedung der Menschheit herbeiführen, aber er hat offenbar

wenig Vertrauen zur praktischen Vernunft des Menschengeschlechts.

Damit fördert er aber — ohne es zu wollen — die religiösen
Hoffnungen der Gläubigen, die keinen anderen Ausweg aus der
verfahrenen sozialpolitischen Situation der Gegenwart erblicken.

Um dies anschaulich zu machen, wollen wir an ein einprägsames
Bild anknüpfen, das Jung gebraucht, um darzulegen, wie töricht es

von Jahwe war, sich über die von ihm geschaffenen mißratenen
Menschenkinder zu entrüsten (pag. 87) : «Es ist, wie wenn jemand eine
Bakterienkultur anlegte, welche ihm mißrät. Er kann dann zwar
deshalb fluchen, aber er wird doch nicht den Grund für das Fehlresultat
bei den Bakterien suchen und diese dafür moralisch bestrafen wollen.
Er wird vielmehr einen passenderen Nährboden auswählen. Das
Verhalten Jahwes gegenüber seinen Geschöpfen widerspricht allen
Anforderungen der genannten ,göttlichen' Vernunft, deren Besitz den
Menschen vor dem Tier auszeichnen soll».

Bleiben wir bei dem instruktiven Vergleich mit einer mißratenen
Bakterienkultur und stellen wir uns vor, daß der «Schöpfer» derselben

beobachten würde, daß die Bakterien ein merkwürdiges Verhalten

an den Tag legen: sie lassen sich auf einer Seite, gleichsam auf
die Knie nieder, verdrehen die «Augen» himmelswärts und falten die
«Hände»; dann stimmen sie einen seltsamen Singsang an zum Preis
eines überirdischen Wesens, das sie sich nach ihrem Ebenbilde
erschaffen. Ein groteskes Schauspiel, das den Bakteriologen als Schöpfer

der Kultur wohl veranlassen dürfte, ein herzliches Lachen
anzuschlagen. Uns selbst würde — offen gestanden — das Lachen vergehen,
denn wir erkennen den grausigen welthistorischen Hintergrund die-



Nr. 5 Befreiung 111

ser «göttlichen Komödie» : Wer sich voll Gottvertrauen an den
himmlischen Bakteriologen wendet und sich sogar damit begnügt, daß dieser

ihn auf ein besseres Jenseits vertröstet, um ihn für alle irdischen
Leiden zu entschädigen, der ist ein für allemal zum Kampf für ein
besseres Diesseits verdorben. Wir Freidenker meinen, daß es —
angesichts der gesamten Weltlage — hoch an der Zeit ist, daß sich die
neurotisierten Bakterien — will sagen : unsere neuzeitlichen Neandertaler

— auf ihre eigentliche Aufgabe besinnen, sich selbst zu erlösen,
statt auf eine nebulose «Hilfe von oben» zu warten.

Theodor Hartwig

Der Himmelfahrts-Test

Sie wird für den Theologen heute eine geradezu peinliche
Angelegenheit, diese Himmelfahrt Christi Hier wird er getestet, denn vor
diesem Text muß er Farbe bekennen, muß sich ausweisen über das
Ausmaß semes Mutes, seiner Bekenntnistreue. Der biblische Bericht
zwingt zur Annahme einer realen Gotteswelt unmittelbar und räumlich

über der Erde. Aber gerade diesem räumlich-kosmischen Dualismus

wünscht ja der moderne Theologe aus dem Wege zu gehen. Das
ist begreiflich; weiß doch heute jeder Dorfbube wenigstens in unserem

Sonnensystem Bescheid; Astronomie und Astrophysik aber wissen

noch viel besseren Bescheid und zeigen, daß eine solche über dem
Erdplaneten gelagerte reale Gotteswelt heute rundweg und entschieden

als Unmöglichkeit abgelehnt werden muß. Hier stoßen biblischer
Bericht und wissenschaftliche Einsicht so hart aufeinander, daß man
einer Entscheidung nicht mehr ausweichen kann. Entscheidet man
sich mit Pfarrer J. Mangold («Befreiung» Nr. 4/1955) zum biblischen
Bericht, so setzt man sich in einen heute schwer zu tragenden Gegen-'
satz zu grundlegenden wissenschaftlichen Einsichten; entscheidet
man sich aber für die Wahrheit der Wissenschaft, so entscheidet man
sich zugleich gegen den Wahrheitsgehalt des biblischen Berichtes
und begeht so Verrat an den Seinsgrundlagen des christlichen Glaubens,

dem man noch mit seinem Beruf und mit seinem Leben dienen
will.

Wir illustrieren die so entstandene Notlage am besten mit einer
kurzen Darstellung einer Auseinandersetzung zwischen zwei
protestantischen Theologen.


	Antwort auf Hiob

