Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 5

Artikel: Zur Religionskritik im 19. Jahrhundert [Teil 1]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410425

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEFREIUNG

Zeitschrift fiir kritisches Denken
3. Jahrgang Nr. 5 1. Mai 1955

Zur Religionskritik im 19. Jahrhundert

Das 19. Jahrhundert ist das eigentliche Jahrhundert der Religions-
kritik; in ihm wird die Frage nach dem Wahrheitsgehalt der Reli-
gionen mit letzter Radikalitit gestellt. Die Aufkldrung beschrinkte
sich im wesentlichen auf den Kampf gegen den kirchlichen Dogmatis-
mus und sie ging selten so weit, den Gottesglauben an sich problema-
tisch zu finden. Noch wurde der Mut dieser Konsequenz nicht auf-
gebracht; erst nachdem die Aufklidrer die geistige Bevormundung
durch die Kirche beseitigt hatten, konnte die Analyse der Religion
uneingeschrinkt walten, so daf} es moglich wurde, den philosophi-
schen Zweifel immer weiter voranzutreiben. Der immense Aufschwung
der Naturwissenschaften, der ein verniinftiges Weltbild forderte, trug
auch dazu bei, das Vertrauen in die mythologischen Weltanschau-
ungen zu erschiittern. Die Epoche, in der das Gesetz der Erhaltung
der Energie formuliert wurde und in welcher Darwins «Abstammung
der Arten» erschien, war notwendig auch eine Aera der geistigen Be-
freiung: darum verdanken wir dem 19. Jahrhundert jene Errungen-
schaften in Politik, Religion und Sozialleben, die zum Fundament
unserer Freiheit gehoren. Der Weg, der von Goethe bis zu Nietzsche
fiihrt, ist durch wachsende Unabhingigkeit im Denken gekennzeich-
net: der Dichter des «Faust» und der Philosoph des «<Uebermenschen»
bezeichnen Anfang und Ende einer Epoche, welche fiir eine spitere

Geschichtsschreibung die Ueberwindung der abendldndischen Reli-

gionen bedeuten wird.

Goethes Spinozismus

Der Auflosungsprozel3 der christlichen Religion zeigt sich bereits
deutlich bei Goethe, der zwar in dieser Beziehung keine eindeutige
Stellung einnahm, aber im groflen und ganzen kritische Distanz zur
Religion wahrte. Die Gedankenwelt der Aufklirung beeinfluflte ihn
in seiner Friihzeit, wurde aber spéter durch die Philosophie Spinozas
verdringt, deren pantheistische Vision den Dichter gefithlsmaBig stark
ansprach. Die Anschauung, dafl die Gottheit in der Natur und im
Weltall titig sei und dal3 es keinen Unterschied zwischen Gott und der



98 Befreiung Nr. 5

Welt gibe, schien Goethe mit der Wissenschaft vereinbar; die bibli-
schen Legenden aber geillelt er mitunter so heftig wie Helvétius u. a.
Er nennt sich bei Gelegenheit einen «dezidierten Nicht-Christeny,
dem die Entdeckung der Bewegung der Erde um die Sonne wichtiger
sei als die ganze Bibel. Als ihm Herder 1775 seine «Erlduterungen zum
Neuen Testament» sandte, dankte ihm Goethe fiir den «belebten Ke-
richthaufen» mit dem «Scheinbild Christo». 1788 schreibt er an Her-
der: «Es bleibt wahr: das Mirchen von Christus ist Ursache, dal3 die
Welt noch 10m* stehen kann und niemand recht zu Verstand kommt,
weil es ebensoviel Kraft des Wissens, des Verstandes, des Begriffes
braucht, um es zu verteidigen, als es zu bestreiten». Noch schirfer
heillt es in einem Gesprich dieser Jahre: «Hitten wir die orienta-
lischen Grillen (Altes und Neues Testament) nie kennen gelernt und
wire Homer unsere Bibel gewesen, welch eine ganz andere Gestalt
wiirde die Menschheit gewonnen haben!s» Diesem Bedauern wird
ein anderes Mal die Bemerkung beigefiigt, die Pfaffen seien mit ihren
Kanzelreden zum Erbarmen, da sie doch eine seit «zweitausend Jah-
ren durchgedroschene Garbe» zum Gegenstand haben. Diese feind-
selige Haltung Goethes wird von Zeit zu Zeit gemildert, und in der
Neigung, sich mit allem zu verséhnen, ist der Dichter auch bereit,
Christus ebenso wie die Sonne anzubeten. Und doch war es immer
wieder die Leidens-Seligkeit in der Christus-Legende, die Goethe als
unertriglich empfand und die ihm als Widerspruch zu seiner Le-
“bensverklidrung erschien. Ueber das Kreuz Christi duflert er einmal
das Wort, es sei «das leidige Marterholz, das Widerwirtigste unter der
Sonney»; es sollte kein verniinftiger Mensch bemiiht sein, «es auszu-
graben und aufzupflanzens. Derselbe Goethe hat allerdings in seinen
Dichtungen christliche Motive in reichem MalBe beniitzt; er ging
einen Kompromif3 mit der «lieben leidigen Welt» ein, aber im Grun-
de seines Herzens verschrieb er sich keinem Glauben, indem Kunst
und Wissenschaft — wie es in einem seiner Spriiche heil3t — fiir ihn
zur Religion wurden.

Hegels christliche Philosophie
Nach dem heftigen Angriff, den Kant in der «Kritik der reinen
Vernunft» gegen den Dogmatismus gefiihrt hatte, schien es zunichst,
als ob die deutsche Philosophie der Religion entwachsen konnte;
aber Kant selbst begann mit der «Praktischen Vernunft» den Riick-
zug, der die kiihn gewordene Spekulation wiederum dem Glauben in

* 10m = 10 M = diirfte 10 Jahrtausende heiBen.



Nr. 5 Befreiung 99

die Arme fiihrte. Die Unvereinbarkeiten, die daraus entstanden, wur-
den bald offenkundig; es bedurfte der titanischen Anstrengungen
Hegels, Philosophie und Theologie miteinander zu verséhnen. Hegel
trat mit dem Anspruch auf, mit seiner Philosophie das Christentum
zu vollenden, und indem er eine kunstvolle Synthese zwischen Glau-
ben und Wissen schuf, wurde das Gebdude der Dogmen vor dem Ein-
sturz bewahrt: eine Rettung jedoch von kurzer Dauer, denn es waren
Hegels Schiiler, die den vom Meister miithsam geschiitzten Bau zer-
storen sollten. Die Hegelsche Philosophie sah die Weltgeschichte als
den Werdegang der Gottheit, die sich aus naturhaft unbewuftem Zu-
stande dem «absoluten Bewulltsein» nidherte. In und durch den Men-
schen wird sich Gott seiner selbst bewuBlt und die Geschichte von
Religion und Philosophie kennzeichnet das wachsende Bewufltsein,
das Gott iiber sich selbst erwirbt. Seine eigene Lehre betrachtete He-
gel als Abschlufl dieser Bewegung, durch die Gott sich selber weil3;
alles vorangegangene Wissen und Glauben schien ihm «aufgehobens»
in der Erkenntnis, daf} die Weltvernunft im Menschen und vor allem
in seiner Philosophie und seiner Geschichte zur Klarheit strebt. In
diesem Zusammenhang bedeutete das Christentum nur «ein Moment»
auf dem Wege des Geistes zu sich selbst, und doch betrachtete Hegel,
vor allem im Alter, Christus als den Angelpunkt der Weltgeschichte.
Hegels philosophisches Christentum ging weit iiber die Orthodoxie
hinaus, und hat teilweise mit ihr nur die Begriffe gemeinsam; im
Bestreben jedoch, die Religion zu rechtfertigen, konnte Hegel die Re-
ligionskritik um Jahrzehnte aufhalten, wonach sie allerdings mit ver-
doppelter Gewalt zum Zuge kam.

Die Junghegelianer

Hegels Lehre wirkte schulbildend und die ganze junge Generation
sammelte sich um den Meister, der die Geschichte als Biographie
Gottes interpretierte. Unter der Bezeichnung «Junghegelianers wer-
den nun alle Schiiler Hegels zusammengefal3t, die das System ihres
Lehrers revolutionédr weiterbildeten und damit in sein Gegenteil ver-
kehrten. Unter den revolutionéren Geistern des 19. Jahrhunderts ha-
ben die Junghegelianer die grofB3te Bedeutung; aus ihrer Mitte kamen
die stirksten und massivsten Kritiken an Religion, Staat, Politik und
Sozialleben. Die hervorragendsten Reprisentanten der «Hegelschen
Linken» sind: StrauB3, Feuerbach, Ruge, Bauer, Marx, Stirner und
Kierkegaard.



100 Befreiung Nr. 5

Das «Leben Jesu» von D. F. Strau3 erschien im Jahre 1835 und
erregte ein geradezu unerhortes Aufsehen. Strauf3 betrachtete sich als
legitimer Schiiler Hegels, und da der letztere programmatisch das Ver-
niinftigwerden der Religion gefordert hatte, ging Straufl daran, das
Evangelium als Mythos und Legende zu deuten. Vom historischen
Christus blieb nach diesem Verfahren nichts iibrig; der Gott der Evan-
gelien wurde fiir Straul3 «die Menschheit», anstelle des Christentums
trat der Humanismus und der Fortschrittsglaube. Auf dieser Bahn ist
Ludwig Feuerbach weiter vorangegangen und hat in seinen Schriften
(Das Wesen der Religion, Das Wesen des Christentums usw.) die an-
thropologischen Konsequenzen aus der Unglaubwiirdigkeit der Reli-
gion gezogen. Seine Wirkung reichte noch weiter als diejenige von
StrauB; alle Junghegelianer waren mehr oder minder von Feuerbach
beeinfluBit und erst die systematische Auflésung der religiosen Dog-
men ermoglichte die Gesellschaftskritik, die von der Hegelschen Lin-
ken geiibt wurde. Feuerbach legte dar, daBl in der Religion der
Mensch sein eigenes Wesen zur Sprache bringt; von Furcht und Hoff-
nung geleitet, projiziert der Mensch der Friihzeit seine eigenen Quali-
titen in den Himmel und macht sie zu Gottern, bzw. zur Gottheit.
Gott ist das unverstandene Wesen des Menschen, die Religion ist eine
Wunsch- und Illusionswelt, der Himmel ein Ersatz fiir die Erde, auf
der man aus Angst nicht richtig zu leben wagt. Wann immer man Gott
sagt, sagt man «Mensch», und alle Beschreibungen des Géttlichen sind
«menschlich», sie haben (unbewuBt) den Menschen zum Gegenstand.
Man muf} also die Theologie in Anthropologie umwandeln; sie weil3
nichts iiber Gotter, wohl aber iiber den Menschen auszusagen, sofern
man sie verniinftig interpretiert.

Alles theologische Denken entspringt einem Krankheitszustand der
menschlichen Seele: auf der Erde nicht heimisch, hat das Gefiihl sich
in den Himmel verirrt. Diese Pathologie kann beseitigt werden, indem
die Religion kritisch erfaBt wird; man muB sie als Ausnahmezustand
des Menschen erkliren, als Krankheit, als Téduschung des Menschen
iiber sich selbst. Als Ziel seiner Reduktion des Christentums auf die
Menschenkunde sah Feuerbach die Ersetzung des Gebetes durch die
Arbeit, der Religion durch die Politik und des Jenseits durch das Dies-
seits; anstelle von theologischen und politischen Kammerdienern soll-
ten die Menschen «freie Biirger der Erde» werden. Wenn die Reli-
gion fillt, bleibt die Humanitit unser erstes und letztes Ideal; diese



Nr. 5 Befreiung 101

Einsicht hat Feuerbach — und mit ihm auch Arnold Ruge — aus der
anthropologischen Analyse der Religion gewonnen.

Noch radikaler als Feuerbach wandte sich Bruno Bauer gegen das
Christentum ; sein Kampf gegen die Religion maskiert sich in der Kri-
tik Hegels (Die Posaune des jiingsten Gerichts iiber Hegel, den Athei-
sten und Antichristen usw.), die geistreich den Philosophen als Gegner
des Glaubens entlarvt. Indem er Hegels Kompromisse zu Ende denkt,
zeigt Bauer mit groBter Deutlichkeit, daBl es zwischen Philosophie
und Religion keine Gemeinsamkeit geben kann; Philosophie ist, rich-
tig verstanden, Atheismus, Verneinung des Glaubens, freies und selb-
stindiges Denken. Nach ihm sind die Evangelien «theologisches
Kunstprodukt», zweckmiflig verfallt, um den Menschen als glaub-
wiirdig zu erscheinen. Alle Wunder der Evangelien gelten ihm als
«schriftstellerische Wunder», Wunder, die lediglich auf dem Papier
vollbracht worden sind. Das Christentum ist fiir ihn aus dem Zerfall
der romischen Welt entstanden; es ist seinem Wesen nach unmensch-
lich, unnatiirlich, lebensfremd: es ist das eigentliche «Ungliick der
Welt.» Im Christentum ist das Chaos der alten Welt fixiert und hei-
lig gesprochen worden. Der Mensch hat sich an Gott verloren, und
er kann seine Freiheit nur durch totale Entchristlichung wiederge-
winnen. Das Christentum ist eine der groflen Krankheiten der Mensch-
heit (Das entdeckte Christentum).

Bei Marx wird die Religionskritik zum Werkzeug der politischen
Kritik; man darf nach Marx nicht dabei stehenbleiben, die Unver-
nunft der Religion aufzuzeigen; die Religion geh6rt zu bestimmten
gesellschaftlichen Verhiltnissen, ist Ausdruck fiir politische Unge-
rechtigkeiten, Symbol fiir ein Miflverhiltnis in der menschlichen
Welt. Darum mul3 die Religionskritik fortgesetzt werden durch das
politische Handeln, ihr politisches Pendant ist die soziale Revolution.
Warum entsteht die Religiositit und warum erhilt sie sich durch die
Zeiten? Der Gottesglaube ist ein politisches Herrschaftsinstrument;
in seiner Funktion ist er ein «Opium fiir das Volk». Nur der soziale
Fortschritt kann ihm den Boden entziehen. Die Religion ist «eine
verkehrte Welty — durch sie ist der Mensch seiner selbst entfremdet,
bzw. die Religion ist Ausdruck der realen Selbstentfremdung. Um die
illusorischen Seligkeiten der Religion aufzuheben, mufl man den
Menschen auf der Erde gliickselig machen. '

Noch weiter als Marx geht Max Stirner, der Verfasser des leider
viel zu wenig bekannten Buches «Der Einzige und sein Eigentum».



102 Befreiung Nr. 5

Feuerbach hatte die Religion kritisiert, war aber nicht iiber einen
biirgerlichen Republikanismus hinausgekommen. Fiir ihn wurde «die
Menschheit» zu etwas Gottlichem, einem Gottesersatz. Nach Stirner
ist auch Marx noch religiés, wenn er alle Hoffnung auf die Revolution
setzt und eine Vergotiung des Staates vorbereitet. Der Mensch soll
gar keine Gotter haben, weder die Menschheit, noch den Staat, noch
die Revolution. Da es keinen Gott gibt, gibt es nur die menschliche
Vernunft, und diese darf niemals abdanken. Man darf die Revolte ma-
chen, aber es wire nérrisch, von ihr die Verwirklichung eines Gottes-
reiches zu erwarten. Das Vaterland ist ebenso ein Idol wie der liebe
Gott; das (ungliubige) Individuum darf ihm den Dienst verweigern.
Immer hat man den Menschen betrogen und ihn fiir <hdhere Zwecke»
leiden und sterben lassen. Es ist an der Zeit, daB3 sich das Individuum
auf sich selbst besinnt und sich zum eigenen Herrn macht. In die-
sem Augenblick sieht es sich als einzig und unwiederholbar; seine
Freiheit wird ihm zum kostbarsten Gut, und es wird sich vor keinem
Gott demiitigen. Es wird die Freiheit des anderen Menschen respek-
tieren wie seine eigene, aber es wird sich nicht zum Spielball fremder
Egoismen machen lassen, die ihm in Gestalt Gottes, des Staates und
— der Revolution vorgetduscht werden. Die letzte Konsequenz des
Todes der Gottheit ist die Geburt des freien Individuums, dessen
Rechte der individualistische Anarchismus proklamiert. Der freie
Mensch «hat seine Sache auf nichts gestellt»: sein Leben ist fortge-
setzte Schopfung, Selbstverwirklichung in einer Unabhingigkeit, die
nur durch die Rechte des Anderen begrenzt ist.

Stirners Verherrlichung des «Einzigen» erinnert teilweise an Séren
Kierkegaard, der auch zu den Hegelianern gehort, aber wesentlich
von ihnen abweicht. Kierkegaards Protest gegen Hegel erfolgt nicht
im Sinne der Religionskritik, sondern zugunsten der Verteidigung
eines Christentums, das sich in das Abenteuer des Glaubens einlift.
Personliche Begegnung mit Gott und vereinzeltes Stehen angesichts
der Gottheit: dieser existenzielle Appell macht Kierkegaard zu einem
Vorldufer der heutigen Existenzphilosophen christlicher Prigung,
wihrend die atheistischen Existentialisten vor allem von Nietzsche
beeinfluflt sind. Der Philosoph des Uebermenschen hat die Zersto-
rung der Religion mit dem grofBten Scharfsinn und der leidenschaft-
lichsten Energie durchgefiihrt: er ist der eigentliche Erbe und Voll-
ender der Philosophie des 19. Jahrhunderts, zugleich auch der domi-
nierende Denker unserer Zeit. (Fortsetzung folgt.)



	Zur Religionskritik im 19. Jahrhundert [Teil 1]

