
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 5

Artikel: Zur Religionskritik im 19. Jahrhundert [Teil 1]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410425

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEFREIUNG
Zeitschrift für kritisches Denken

3. Jahrgang Nr. 5 1. Mai 1955

Zur Religionskritik im 19. Jahrhundert
Das 19. Jahrhundert ist das eigentliche Jahrhundert der Religionskritik;

in ihm wird die Frage nach dem Wahrheitsgehalt der
Religionen mit letzter Radikalität gestellt. Die Aufklärung beschränkte
sich im wesenthchen auf den Kampf gegen den kirchlichen Dogmatismus

und sie ging selten so weit, den Gottesglauben an sich problematisch

zu finden. Noch wurde der Mut dieser Konsequenz nicht
aufgebracht; erst nachdem die Aufklärer die geistige Bevormundung
durch die Kirche beseitigt hatten, konnte die Analyse der Religion
uneingeschränkt walten, so daß es möglich wurde, den philosophischen

Zweifel immer weiter voranzutreiben. Der immense Aufschwung
der Naturwissenschaften, der ein vernünftiges Weltbild forderte, trug
auch dazu bei, das Vertrauen in die mythologischen Weltanschauungen

zu erschüttern. Die Epoche, in der das Gesetz der Erhaltung
der Energie formuliert wurde und in welcher Darwins «Abstammung
der Arten» erschien, war notwendig auch eine Aerà der geistigen
Befreiung: darum verdanken wir dem 19. Jahrhundert jene Errungenschaften

in Politik, Religion und Sozialleben, die zum Fundament
unserer Freiheit gehören. Der Weg, der von Goethe bis zu Nietzsche
führt, ist durch wachsende Unabhängigkeit im Denken gekennzeichnet:

der Dichter des «Faust» und der Philosoph des «Uebermenschen»
bezeichnen Anfang und Ende einer Epoche, welche für eine spätere
Geschichtsschreibung die Ueberwindung der abendländischen
Religionen bedeuten wird.

Goethes Spinozismus
Der Auflösungsprozeß der christlichen Religion zeigt sich bereits

deutlich bei Goethe, der zwar in dieser Beziehung keine eindeutige
Stellung einnahm, aber im großen und ganzen kritische Distanz zur
Religion wahrte. Die Gedankenwelt der Aufklärung beeinflußte ihn
in seiner Frühzeit, wurde aber später durch die Philosophie Spinozas
verdrängt, deren pantheistische Vision den Dichter gefühlsmäßig stark
ansprach. Die Anschauung, daß die Gottheit in der Natur und im
Weltall tätig sei und daß es keinen Unterschied zwischen Gott und der



98 Befreiung Nr. 5

Welt gäbe, schien Goethe mit der Wissenschaft vereinbar; die
biblischen Legenden aber geißelt er mitunter so heftig wie Helvétius u. a.

Er nennt sich bei Gelegenheit einen «dezidierten Nicht-Christen»,
dem die Entdeckung der Bewegung der Erde um die Sonne wichtiger
sei als die ganze Bibel. Als ihm Herder 1775 seine «Erläuterungen zum
Neuen Testament» sandte, dankte ihm Goethe für den «belebten Ke-
richthaufen» mit dem «Scheinbild Christo». 1788 schreibt er an Herder:

«Es bleibt wahr: das Märchen von Christus ist Ursache, daß die
Welt noch 10m* stehen kann und niemand recht zu Verstand kommt,
weil es ebensoviel Kraft des Wissens, des Verstandes, des Begriffes
braucht, um es zu verteidigen, als es zu bestreiten». Noch schärfer
heißt es in einem Gespräch dieser Jahre: «Hätten wir die orientalischen

Grillen (Altes und Neues Testament) nie kennen gelernt und
wäre Homer unsere Bibel gewesen, welch eine ganz andere Gestalt
würde die Menschheit gewonnen haben!» Diesem Bedauern wird
ein anderes Mal die Bemerkung beigefügt, die Pfaffen seien mit ihren
Kanzelreden zum Erbarmen, da sie doch eine seit «zweitausend Jahren

durchgedroschene Garbe» zum Gegenstand haben. Diese feindselige

Haltung Goethes wird von Zeit zu Zeit gemildert, und in der
Neigung, sich mit allem zu versöhnen, ist der Dichter auch bereit,
Christus ebenso wie die Sonne anzubeten. Und doch war es immer
wieder die Leidens-Seligkeit in der Christus-Legende, die Goethe als

unerträglich empfand imd die ihm als Widerspruch zu seiner
Lebensverklärung erschien. Ueber das Kreuz Christi äußert er einmal
das Wort, es sei «das leidige Marterholz, das Widerwärtigste unter der
Sonne»; es sollte kein vernünftiger Mensch bemüht sein, «es
auszugraben und aufzupflanzen». Derselbe Goethe hat allerdings in seinen

Dichtungen christliche Motive in reichem Maße benützt; er ging
einen Kompromiß mit der «lieben leidigen Welt» ein, aber im Grunde

seines Herzens verschrieb er sich keinem Glauben, indem Kunst
und Wissenschaft — wie es in einem seiner Sprüche heißt — für ihn
zur Religion wurden.

Hegels christliche Philosophie
Nach dem heftigen Angriff, den Kant in der «Kritik der reinen

Vernunft» gegen den Dogmatismus geführt hatte, schien es zunächst,
als ob die deutsche Philosophie der Religion entwachsen könnte;
aber Kant selbst begann mit der «Praktischen Vernunft» den Rückzug,

der die kühn gewordene Spekulation wiederum dem Glauben in
* 10m 10 M dürfte 10 Jahrtausende heißen.



Nr. 5 Befreiung 99

die Arme führte. Die Unvereinbarkeiten, die daraus entstanden, wurden

bald offenkundig; es bedurfte der titanischen Anstrengungen
Hegels, Philosophie und Theologie miteinander zu versöhnen. Hegel
trat mit dem Anspruch auf, mit seiner Philosophie das Christentum
zu vollenden, und indem er eine kunstvolle Synthese zwischen Glauben

und Wissen schuf, wurde das Gebäude der Dogmen vor dem
Einsturz bewahrt : eine Rettung jedoch von kurzer Dauer, denn es waren
Hegels Schüler, die den vom Meister mühsam geschützten Bau
zerstören sollten. Die Hegeische Philosophie sah die Weltgeschichte als
den Werdegang der Gottheit, die sich aus naturhaft unbewußtem
Zustande dem «absoluten Bewußtsein» näherte. In und durch den
Menschen wird sich Gott seiner selbst bewußt und die Geschichte von
Religion und Philosophie kennzeichnet das wachsende Bewußtsein,
das Gott über sich selbst erwirbt. Seine eigene Lehre betrachtete Hegel

als Abschluß dieser Bewegung, durch die Gott sich selber weiß;
alles vorangegangene Wissen und Glauben schien ihm «aufgehoben»
in der Erkenntnis, daß die Weltvernunft im Menschen und vor allem
in seiner Philosophie und seiner Geschichte zur Klarheit strebt. In
diesem Zusammenhang bedeutete das Christentum nur «ein Moment»
auf dem Wege des Geistes zu sich selbst, und doch betrachtete Hegel,
vor allem im Alter, Christus als den Angelpunkt der Weltgeschichte.
Hegels philosophisches Christentum ging weit über die Orthodoxie
hinaus, und hat teilweise mit ihr nur die Begriffe gemeinsam; im
Bestreben jedoch, die Religion zu rechtfertigen, konnte Hegel die
Religionskritik um Jahrzehnte aufhalten, wonach sie allerdings mit
verdoppelter Gewalt zum Zuge kam.

Die Junghegelianer

Hegels Lehre wirkte schulbildend und die ganze junge Generation
sammelte sich um den Meister, der die Geschichte als Biographie
Gottes interpretierte. Unter der Bezeichnung «Junghegelianer» werden

nun alle Schüler Hegels zusammengefaßt, die das System ihres
Lehrers revolutionär weiterbildeten und damit in sein Gegenteil
verkehrten. Unter den revolutionären Geistern des 19. Jahrhunderts
haben die Junghegelianer die größte Bedeutung ; aus ihrer Mitte kamen
die stärksten und massivsten Kritiken an Religion, Staat, Politik und
Sozialleben. Die hervorragendsten Repräsentanten der «Hegeischen
Linken» sind: Strauß, Feuerbach, Rüge, Bauer, Marx, Stirner und
Kierkegaard.



100 Befreiung Nr. 5

Das «Leben Jesu» von D. F. Strauß erschien im Jahre 1835 und
erregte ein geradezu unerhörtes Aufsehen. Strauß betrachtete sich als

legitimer Schüler Hegels, und da der letztere programmatisch das

Vernünftigwerden der Religion gefordert hatte, ging Strauß daran, das

Evangelium als Mythos und Legende zu deuten. Vom historischen
Christus blieb nach diesem Verfahren nichts übrig ; der Gott der
Evangelien wurde für Strauß «die Menschheit», anstelle des Christentums
trat der Humanismus und der Fortschrittsglaube. Auf dieser Bahn ist
Ludwig Feuerbach weiter vorangegangen und hat in seinen Schriften
(Das Wesen der Religion, Das Wesen des Christentums usw.) die
anthropologischen Konsequenzen aus der Unglaubwürdigkeit der Religion

gezogen. Seine Wirkung reichte noch weiter als diejenige von
Strauß; alle Junghegelianer waren mehr oder minder von Feuerbach
beeinflußt und erst die systematische Auflösung der religiösen Dogmen

ermöglichte die Gesellschaftskritik, die von der Hegeischen Linken

geübt wurde. Feuerbach legte dar, daß in der Religion der
Mensch sein eigenes Wesen zur Sprache bringt ; von Furcht und Hoffnung

geleitet, projiziert der Mensch der Frühzeit seine eigenen Qualitäten

in den Himmel und macht sie zu Göttern, bzw. zur Gottheit.
Gott ist das unverstandene Wesen des Menschen, die Religion ist eine
Wunsch- und Illusionswelt, der Himmel ein Ersatz für die Erde, auf
der man aus Angst nicht richtig zu leben wagt. Wann immer man Gott
sagt, sagt man «Mensch», und alle Beschreibungen des Göttlichen sind
«menschhch», sie haben (unbewußt) den Menschen zum Gegenstand.
Man muß also die Theologie in Anthropologie umwandeln; sie weiß
nichts über Götter, wohl aber über den Menschen auszusagen, sofern
man sie vernünftig interpretiert.

Alles theologische Denken entspringt einem Krankheitszustand der
menschlichen Seele : auf der Erde nicht heimisch, hat das Gefühl sich
in den Himmel verirrt. Diese Pathologie kann beseitigt werden, indem
die Religion kritisch erfaßt wird ; man muß sie als Ausnahmezustand
des Menschen erklären, als Krankheit, als Täuschung des Menschen
über sich selbst. Als Ziel seiner Reduktion des Christentums auf die
Menschenkunde sah Feuerbach die Ersetzung des Gebetes durch die
Arbeit, der Religion durch die Politik und des Jenseits durch das
Diesseits; anstelle von theologischen und politischen Kammerdienern sollten

die Menschen «freie Bürger der Erde» werden. Wenn die Religion

fällt, bleibt die Humanität unser erstes und letztes Ideal; diese



Nr. 5 Befreiung 101

Einsicht hat Feuerbach — und mit ihm auch Arnold Rüge — aus der
anthropologischen Analyse der Religion gewonnen.

Noch radikaler als Feuerbach wandte sich Bruno Bauer gegen das
Christentum ; sein Kampf gegen die Religion maskiert sich in der Kritik

Hegels (Die Posaune des jüngsten Gerichts über Hegel, den Atheisten

und Antichristen usw. die geistreich den Philosophen als Gegner
des Glaubens entlarvt. Indem er Hegels Kompromisse zu Ende denkt,
zeigt Bauer mit größter Deutlichkeit, daß es zwischen Philosophie
und Religion keine Gemeinsamkeit geben kann ; Philosophie ist, richtig

verstanden, Atheismus, Verneinung des Glaubens, freies und
selbständiges Denken. Nach ihm sind die Evangelien «theologisches
Kunstprodukt», zweckmäßig verfaßt, um den Menschen als
glaubwürdig zu erscheinen. Alle Wunder der Evangelien gelten ihm als
«schriftstellerische Wunder», Wunder, die lediglich auf dem Papier
vollbracht worden sind. Das Christentum ist für ihn aus dem Zerfall
der römischen Welt entstanden ; es ist seinem Wesen nach unmenschlich,

unnatürlich, lebensfremd: es ist das eigentliche «Unglück der
Welt.» Im Christentum ist das Chaos der alten Welt fixiert und heilig

gesprochen worden. Der Mensch hat sich an Gott verloren, und
er kann seine Freiheit nur durch totale Entchristlichung wiedergewinnen.

Das Christentum ist eine der großen Krankheiten der Menschheit

(Das entdeckte Christentum).
Bei Marx wird die Religionskritik zum Werkzeug der politischen

Kritik; man darf nach Marx nicht dabei stehenbleiben, die Unvernunft

der Religion aufzuzeigen; die Religion gehört zu bestimmten
gesellschaftlichen Verhältnissen, ist Ausdruck für politische
Ungerechtigkeiten, Symbol für ein Mißverhältnis in der menschlichen
Welt. Darum muß die Religionskritik fortgesetzt werden durch das

politische Handeln, ihr politisches Pendant ist die soziale Revolution.
Warum entsteht die Religiosität und warum erhält sie sich durch die
Zeiten? Der Gottesglaube ist ein politisches Herrschaftsinstrument;
in seiner Funktion ist er ein «Opium für das Volk». Nur der soziale
Fortschritt kann ihm den Boden entziehen. Die Religion ist «eine
verkehrte Welt» — durch sie ist der Mensch seiner selbst entfremdet,
bzw. die Religion ist Ausdruck der realen Selbstentfremdung. Um die
illusorischen Seligkeiten der Religion aufzuheben, muß man den
Menschen auf der Erde glücksehg machen.

Noch weiter als Marx geht Max Stirner, der Verfasser des leider
viel zu wenig bekannten Buches «Der Einzige und sein Eigentum».



102 Befreiung Nr. 5

Feuerbach hatte die Religion kritisiert, war aber nicht über einen
bürgerlichen Republikanismus hinausgekommen. Für ihn wurde «die
Menschheit» zu etwas Göttlichem, einem Gottesersatz. Nach Stirner
ist auch Marx noch religiös, wenn er alle Hoffnung auf die Revolution
setzt und eine Vergottung des Staates vorbereitet. Der Mensch soll
gar keine Götter haben, weder die Menschheit, noch den Staat, noch
die Revolution. Da es keinen Gott gibt, gibt es nur die menschliche
Vernunft, und diese darf niemals abdanken. Man darf die Revolte
machen, aber es wäre närrisch, von ihr die Verwirklichung eines
Gottesreiches zu erwarten. Das Vaterland ist ebenso ein Idol wie der liebe
Gott; das (ungläubige) Individuum darf ihm den Dienst verweigern.
Immer hat man den Menschen betrogen und ihn für «höhere Zwecke»
leiden und sterben lassen. Es ist an der Zeit, daß sich das Individuum
auf sich selbst besinnt und sich zum eigenen Herrn macht. In
diesem Augenblick sieht es sich als einzig und unwiederholbar ; seine
Freiheit wird ihm zum kostbarsten Gut, und es wird sich vor keinem
Gott demütigen. Es wird die Freiheit des anderen Menschen respektieren

wie seine eigene, aber es wird sich nicht zum Spielball fremder
Egoismen machen lassen, die ihm in Gestalt Gottes, des Staates und
— der Revolution vorgetäuscht werden. Die letzte Konsequenz des

Todes der Gottheit ist die Geburt des freien Individuums, dessen
Rechte der individualistische Anarchismus proklamiert. Der freie
Mensch «hat seine Sache auf nichts gestellt»: sein Leben ist fortgesetzte

Schöpfung, Selbstverwirkhcbung in einer Unabhängigkeit, die
nur durch die Rechte des Anderen begrenzt ist.

Stirners Verherrlichung des «Einzigen» erinnert teilweise an Sören
Kierkegaard, der auch zu den Hegelianern gehört, aber wesentlich
von ihnen abweicht. Kierkegaards Protest gegen Hegel erfolgt nicht
im Sinne der Religionskritik, sondern zugunsten der Verteidigung
eines Christentums, das sich in das Abenteuer des Glaubens einläßt.
Persönliche Begegnung mit Gott und vereinzeltes Stehen angesichts
der Gottheit: dieser existenzielle Appell macht Kierkegaard zu einem
Vorläufer der heutigen Existenzphilosophen christlicher Prägung,
während die atheistischen Existentialisten vor allem von Nietzsche
beeinflußt sind. Der Philosoph des Uebermenschen hat die Zerstörung

der Religion mit dem größten Scharfsinn und der leidenschaftlichsten

Energie durchgeführt: er ist der eigentliche Erbe und
Vollender der Philosophie des 19. Jahrhunderts, zugleich auch der
dominierende Denker unserer Zeit. (Fortsetzung folgt.)


	Zur Religionskritik im 19. Jahrhundert [Teil 1]

