
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 3

Artikel: Ein Guckloch in die Transzendenz : zwei Scholastiker disputieren

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410412

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410412
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 3 Befreiung 63

Zufriedenheit und zum Wohlstand führen, sondern nur durch
Erkenntnis der Zusammengehörigkeit unter Achtung des Einzelwesens.
Dies ist nur möglich unter völliger Freiheit von jedem Dogma und
jeder Doktrin, unter Beachtung der praktischen Gegebenheiten im
Leben und der wissenschaftlichen Erkenntnisse in der Weltanschauung.

Ein «Guckloch in die Transzendenz»

Zwei Scholastiker disputieren

Seit Ende September 1954 hielt Karl Jaspers allwöchentlich im
Nachtstudio des Senders Salzburg Vorträge zur «Einführung in die
Philosophie», die Mitte Dezember mit einem Ausblick auf noch
ungelöste Fragen der Philosophie abgeschlossen wurden. Dabei fiel ein
gefährliches Wort: «Guckloch in die Transzendenz». Was Jaspers
durch dieses Guckloch sah oder zu sehen vermeint, das hat er uns
vorsichtigerweise nicht verraten. Wir sind auch gar nicht neugierig,
denn uns Freidenker läßt es ebenso gänzlich kalt, was Moses von Gott
«hintennach» zu sehen bekam, als er auf dem Berge Sinai weilte und
Gottes «Herrlichkeit» schauen wollte (siehe 2. Buch Mose, 33. Kapitel
18 und 23).

Hinter den Begriff, der an sich unerkennbaren Transzendenz, hat
sich schon Piaton zurückgezogen, als er in seinem berühmten Gleichnis

von einer dunkeln Höhle sprach, in der wir Menschen nun einmal
zu leben verurteilt sind, ohne jemals in der Lage zu sein, mit Hilfe
unserer stumpfen Sinne zu erraten, was vor dieser Höhle vor sich geht,
da wir nur die Schatten wahrnehmen, die von unbekannten Dingen
vor der Höhle an die Wand unseres unfreiwilligen Gefängnisses
geworfen werden. (Natürlich ist dieses Gleichnis längst überholt, da wir
über sehr exakte Instrumente verfügen (Herbert Spencer nannte sie:
«Verlängerungen unserer Sinnesorgane»), mit deren Hilfe wir die
Außenwelt erkunden, wobei wir in astronomischen und
submikroskopischen Bereichen Dinge entdeckt haben, von denen sich die
philosophische Weisheit Piatons nicht das geringste träumen ließ.)

Heute verstehen wir besser, wodurch Piaton veranlaßt wurde, die
Welt m zwei Teile zu spalten: in eine Welt des absoluten Seins und
in eine Welt der (trügerischen) Erscheinungen; er war ein Patrizier



64 Befreiung Nr. 3

und sah in sozialer Ueberhebhchkeit auf jene rechtlosen Sklaven herab,

die den Dünger für die Kultur der herrschenden Klasse abgab.
Die gesellschaftliche Spaltung jener Epoche gab das Urbild für die
idealistische Weltanschauung der besitzenden Klasse ab, die auf
Kosten der Sklaven praßten und bei ihren Gelagen schöngeistige
Gespräche führten: Die Plebejer waren die Repräsentanten der toten
Materie, die durch «Ideen», d. h. durch den Geist der Patrizier in
Bewegung gesetzt wurde.

Gegen den Dualismus Piatons hatte bereits dessen Schüler Aristoteles

protestiert, obwohl auch er voll und ganz auf dem Boden der
antiken Sklaverei stand und erklärte, daß es solange Sklaven geben
müsse, solange die Webstühle nicht von selber laufen. Aber er dürfte
das politische Rieseln im Gemäuer der altgriechischen Stadtstaaten
bereits verspürt haben, die den erforderlichen Nachschub an Arbeitssklaven

nur dadurch beschaffen konnten, daß sie unaufhörlich Kriege
führten, um die Gefangenen für sich schuften zu lassen. Dieser Raubbau

am Menschenmaterial führte denn auch schließlich zum
Zusammenbruch der ganzen antiken Kultur. Wir führen diese Tatsachen nur
an, um darzutun, daß geistige Strömungen nur auf einem bestimmten
ökonomischen Fundament erwachsen können und jede geschichtliche
Darstellung der Philosophie, die von den materialistischen Grundlagen

der einzelnen Zeitepochen absieht, wird zu einer bloßen Chronik

ohne inneren Zusammenhang, die geradeso gut anders verlaufen
wäre, wenn spintisierende Phantasten anders spekuliert hätten. Die
idealistische Philosophie stellt in Wahrheit keinen geistigen
Höhepunkt dar, sondern eine Verfallserscheinung, das «goldene Zeitalter»
des Perikles war vorbei und die Patrizier begannen bereits um ihre
politische Vormachtstellung zu bangen. So flüchteten sie denn in das

Reich «reiner» Geistigkeit; in ähnlicher Weise ist das spätere
Christentum sozialpsychologisch zu erklären und der Existentialismus als

philosophische VerfaUserscheinung des absterbenden Bürgertums.
Auch der Begriff der Transzendenz hat jeweils seinen bestimmten

sozialen Nährboden und wenn Kant mehr als zweitausend Jahre nach
Piaton dessen Zweiteilung der Welt unterstrichen hat, so lag dies daran,

daß der im Niedergang befindliche mittelalterliche Feudalismus
einen letzten — wenn auch vergeblichen — Versuch machte, den
beginnenden Siegeszug des aufstrebenden Bürgertums aufzuhalten.

Kant unterschied die Welt des Wahrnehmbaren (mundus sensi-

bihs) von der Welt des reinen Verstandes (mundus intelligibilis). In



Nr. 3 Befreiung 65

der letzteren Welt treibt das berüchtigte «Ding an sich» sein Unwesen
und auch die vielumstrittene Willensfreiheit ist dort zuhause, zu der
sich auch Jaspers als unentwegter Existentiahst inmitten einer Welt
bekennt, in der sich in steigendem Maße Massenschicksale auswirken.
Wir lehnen alle müßigen philosophischenVerstiegenheiten entschieden
ab und halten es mit Friedrich Engels, der — anläßlich der künstlichen

Herstellung des Alizarins — im Gegensatz zu Kant von einem
«Ding für uns» sprach. Wir Menschen sind selbst ein Stück Natur und
haben uns — in einem viele Jahrtausende umfassenden Entwicklungsprozeß

— biologisch den Erfordernissen unserer Umwelt angepaßt.
Man kann sicher sein, daß das Menschengeschlecht schon längst
ausgestorben wäre, wenn diese Anpassung nicht gelungen wäre. Lassen

wir also das Gefasel von einer Transzendenz und halten wir uns an
das Wort Goethes im «Faust» II (Mitternacht) :

«Nach drüben ist die Aussicht uns verrannt;
Tor, wer dorthin die Augen blinzelnd richtet,
Sich über Wolken seinesgleichen dichtet.»

Und nun zurück zu dem eingangs erwähnten Kolleg von Jaspers
über Philosophie, das am 18. Dezember eine Ergänzung erfahren hat,
die nicht ganz unerwartet kam. Denn Salzburg ist eine gut kathohsche
Stadt und da konnte die von Jaspers durch sein geistiges «Guckloch»
gesehene Transzendenz nicht unwidersprochen bleiben. Es fand sich
denn auch ein Dr. Stefan Rehrl (vermutlich: ein Theologe), der sich
zu einer — übrigens recht maßvollen — Kritik der Jaspers'schen
Gedankenkonstruktionen aufraffte. Und so erlebten wir das nicht
uninteressante Schauspiel — oder vielmehr: Hörspiel — wie zwei
Scholastiker ihre recht stumpfen Klingen kreuzten. Mancher aufmerksame

Leser mag nun fragen, inwiefern wir auch Jaspers zu den
Scholastikern zählen, da er doch an keinen persönlichen Gott glaubt, also
sich dagegen verwahrt, die Philosophie als «Magd der Theologie» zu
mißbrauchen.

Dennoch müssen wir ihn — nicht nur mit Rücksicht auf sein «Guckloch»

als Scholastiker ansprechen und zwar unter Hinweis auf K.
Marx, der in seiner zweiten These über Feuerbach schrieb : «Die Frage,

ob dem menschlichen Denken gegenständhche Wahrheit zukomme,

ist keine Frage der Theorie, sondern eine praktische Frage. In
der Praxis muß der Mensch die Wahrheit, das heißt die Wirklichkeit
und Macht, die Diesseitigkeit seines Denkens beweisen. Der Streit



66 Befreiung Nr. 3

über die Wirklichkeit oder Nichtwirklichkeit eines Denkens, das sich
von der Praxis isoliert, ist eine reine scholastische Frage.»

In diesem Sinne müssen wir Jaspers, der sich mit seinem «Guckloch»

abermals eine ideologische Blöße gegeben hat, als einen verspäteten

Scholastiker bezeichnen, denn seine philosophische Weltorientierung

hat verdammt wenig mit der Praxis des menschlichen Denkens

zu tun, was schon dadurch zum Ausdruck kommt, daß er in
seiner Schrift «Die geistige Situation der Zeit» (1931) auf Anthropologie

und Soziologie recht schlecht zu sprechen ist. Er hat eben für
die historische Entwicklung des menschlichen Denkens nicht viel
übrig, sondern neigt zu einer Art Apriosimen in Kant'schem Sinne.
Dies ist es aber nicht, was der katholische Kritiker an Jaspers auszusetzen

hat, sondern er wirft ihm — außer dessen Ablehnung eines

persönlichen Gottes — vor allem seinen Skeptizismus vor. Dieser
Vorwurf deckt sich ungefähr mit dem, was Papst Pius XII. im Jahre 1946

gegen den Existentialismus, d. h. gegen dessen «irrationalisme
pessimiste» vorgebracht hat. Die Daseinsangst der Existentialisten
widerspricht eben dem zuversichtlichen Glauben der Katholiken an ein
ewiges Seelenheil.

Nun, uns Freidenkern kann es nur recht sein, wenn sich die
Vertreter der verschiedenen Ueberwelt-Dichtungen befehden, denn der
«Streit der Fakultäten» kann nur den Sieg des gesunden Menschenverstandes

fördern. Diesen Zukunftsgedanken hatte bereit 1776 der
englische Satiriker Jonathan Swift in seiner phantastischen Erzählung
«Gullivers Reisen» zum Ausdruck gebracht. Dort wird von dem Streit
der Breit-ender und der Schmal-ender berichtet, die als richtige Dog-
matiker je eine alleinseligmachende Forderung erhoben: die Breitender

bestanden darauf, daß ein Ei auf seiner breiten Seite
aufgeschlagen werden müsse, während die Schmal-ender mit gleichem
Fanatismus darauf beharrten, daß jedes Ei auf seiner schmalen Seite
geöffnet werden müsse. Diese Gegenüberstellung mag in ihrer Ueber-
spitzung albern erscheinen, aber bei genauerem Zusehen erkennen
wir, daß die Unterscheidung, ob es einen persönlichen oder unpersönlichen

Gott gebe, letzten Endes auch nur auf eine begriffliche
Haarspalterei hinausläuft. Denn Gott wird von den Gläubigen auch dann
noch menschenähnlich gedacht, wenn er rein geistig aufgefaßt wird.
(Ernst Haeckel bezeichnete Gott in diesem Sinne als «gasförmiges
Wirbeltier». Das mag wenig geschmackvoll klingen, ist jedoch aus der
Tatsache zu erklären, daß selbst gewisse Naturwissenschafter — wie z.



Nr. 3 Befreiung 67

B. Prof. Bernhard Bavink—sich mit der Vorstellung eines wesenlosen
Wesens abfinden, das nicht nur biologisch widersinnig ist. Wenn wir
Freidenker von heute allen logischen Erörterungen auf diesem
Gebiet aus dem Wege gehen, so geschieht dies nicht etwa aus
Hochachtung für die Religion, sondern deshalb, weil wir mit C. G. Jung
der Ansicht sind, daß Gott überhaupt nur eine psychische Realität
zukommt, so daß es vollkommen zwecklos ist, darüber zu streiten, ob
ihm Persönlichkeitscharakter zuzuerkennen ist oder nicht.)

Auch der frühchristliche Streit um die Lehre des Arius, die auf dem
ökumnischen Konzil in Nizäa (325) verworfen wurde, muß psychologisch

richtig betrachtet werden, wobei sich die anscheinend
seltsame Tatsache herausstellte, daß gerade geringfügige Abweichungen
irgendeiner Lehre mit besonderer Heftigkeit umkämpft werden. Bei
geringfügigen Differenzen ist eben die Gefahr umso größer, daß die
Gläubigen die Tragweite ihrer Meinungsverschiedenheiten
unterschätzen. Dies gilt auch in der Frage der Transzendenz, je nachdem,
ob dieselbe ontologisch oder gnoseologisch aufgezogen wird. Uns
Freidenkern kann es wahrlich ganz gleich sein, was die Ueberwelt-Phan-
tasten auf diesem Gebiet produzieren. Wir sagen mit H. Heine (vgl.
dessen Gedicht «Disputation») : «es will uns schier bedünken .» H.

Von der Gewissensnot

«Das Gewissen ist der elastischste Stoff
der Welt.»

(ETB) Auf eine sogenannte Kleine Anfrage aus der Mitte der PdA-
Fraktion des Basler Großen Rates, ob der Regierungsrat einen
Entscheid des Erziehungsdepartements betreffend Fernhaltung von
Kindern jüdischer oder adventistischer Konfession vom Unterricht an
Samstagen als vernünftige Lösung ansehe und ob er nicht eine Regelung

in Betracht ziehen wolle, die den religiösen Bekenntnissen besser

Rechnung trägt und die Eltern von der Gewissensnot zwischen religiöser

Ueberzeugung und gesetzlicher Pflicht befreit, antwortete der
Regierungsrat wie folgt:

«Der Vorsteher des Erziehungsdepartements wird ermächtigt, Kinder

jüdischen oder adventistischen Glaubensbekenntnisses vom
Besuch des Schulunterrichtes am Samstag aus religiösen Gründen zu


	Ein Guckloch in die Transzendenz : zwei Scholastiker disputieren

