
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 3

Artikel: Moderne Physik und Religion : (Fortsetzung und Schluss) [Teil 2]

Autor: Titze, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


56 Befreiung Nr. 3

dem Tierreich entwand, «um vom moralischen Gesetz in sich zu
träumen».

Dieses schwächste und listigste aller Tiere hat von der Natur zwar
nur stiefmütterliche Gaben erhalten, und unsere Phantasie reicht
kaum dazu aus, uns die Not auszudenken, mit der der frühzeitliche
Mensch zu ringen hatte : dank seiner höheren Intelligenz aber gelang
es ihm, die Schrecken der Eiszeit zu überwinden, sich gegen eine
übermächtige Tierwelt am Leben zu erhalten und durch Werkzeuggebrauch

seine ursprünglichen Mängel in Vorzüge umzuwandeln. Die
Natur hat im Menschen ein Wesen erschaffen, das planmäßig seine
Umwelt gestaltet, sich die Bedingungen zu schaffen vermag, unter
denen sein Leben sich am besten entfalten kann. Der mühselige
Aufstieg von Zivilisation und Kultur bezeichnet den Weg der Menschheit,
der aus der Ohnmacht gegenüber der Natur und den chaotischen
Zuständen der Menschenwelt hinausstrebt, gerichtet auf das geahnte Ziel
einer Freiheit, in der Zwang und Not in Natur- und Menschenwelt
auf ein Mindestmaß reduziert sind.

Moderne Physik und Religion
Von Dr.-Ing. Hans Titze

(Fortsetzung und Schluß)

Diese ganze Betrachtung über die Art des Gottesbegriffes ist
natürlich nur soweit sinnvoll, wenn die Existenz Gottes bereits vorausgesetzt

wird. Tut man dies, so kann es als logisch betrachtet werden,
daß der Theismus, im Gegensatz zum Deismus, wieder, ohne mit der
Physik in Widerspruch zu geraten, denkbar ist. Aber wie gesagt, man
muß Gott schon voraussetzen. Das Dasein Gottes selbst ergibt sich aber
keineswegs aus der Physik. Es sei darüber hinaus noch gesagt, daß
Gott als Lenker der Welt gewissermaßen nur eine rein
mechanischphysikalische Aufgabe hat, daß aber sein ethischer Einfluß, der doch
gerade im Christentum eine so große Rolle spielt, hiermit nichts zu
tun hat. Und noch weniger kann der Erlösungsgedanke eingeordnet
werden. Er bhebe nur das Treibende im Weltgeschehen. Er läßt die
Atome nach seinem Belieben springen, zerfallen, läßt sie, wenn wir
den Ort beobachten, eine beliebige Geschwindigkeit annehmen, aber



Nr. 3 Befreiung 57

nichts gibt es da von ewiger Seligkeit, von Lohn und Strafe oder
gar von Erlösung. Es ist beim richtigen Durchdenken ein Rückfall in
die von Bavink selbst angegebene erste Stufe der Religion, der reinen
Naturreligion. Es ist eigentlich nur ein mit Atomen spielender Gott.
Wozu das dann noch, muß man fragen, wenn er nicht einmal sich
als denknotwendig ergibt und die Physik auch ohne ihn klar ist?

Die Relativitätstheorie knüpft den Begriff der Zeit an das Vorhandensein

physikalischer Erscheinungen, macht sie relativ. Diese
physikalische Erkenntnis wird von Bavink auf die Zeitlosigkeit Gottes
übertragen. Alle Formen der Religion sprächen ja davon, Gott sei zeitlos,
er falle nicht unter die Einschränkung der Zeit. Dies hebe auch die
Frage auf, was denn vor der Erschaffung der Welt gewesen sei. Schon
Augustin sagte, «vor der Welt konnte Zeit nicht sein». Bavink meint
auch, daß Geistesleistungen zeitlos seien und führt an, daß logische
Schlüsse unabhängig von der Zeit seien. Und nun kommt die
Relativitätstheorie und bestätige dies vom physikalischen Standpunkt aus.

Auch hier läßt sich gut Kritik üben. Die Zeit in der Relativitätstheorie

ist, im Gegensatz zur klassischen Physik, nicht unabhängig
vorhanden, sondern ein relativer Begriff geworden, da sie von der
Geschwindigkeit des Beobachtungssystems abhängt. Es ist in der
Relativitätstheorie nur festgestellt worden, daß die Zeit in verschieden
bewegten Systemen verschieden gemessen wird, weiter nichts. Man
kann nur in Verbindung mit der bewegten Materie messen. Sie ist
selbständig nicht feststellbar genau so wie der Raum. Die Zeitlosigkeit
eines Urteils oder auch Naturgesetzes heißt aber etwas ganz anderes.
Sie besagt nur, daß sie unabhängig von der Zeit gilt, das heißt, es

gilt in jeder Zeit. Ein Urteil ist dabei, richtiger gesagt, nicht zeitlos,
sondern zeitunabhängig. Es ändert sich nicht. Die sogenannte
Zeitlosigkeit Gottes ist aber etwas anderes.

Das bewußte Erlebnis als solches, eine Empfindung im allgemeinsten

Sinne, ist immer nur in der Gegenwart, auch Vergangenes, das

wir aus der Erinnerung nacherleben, erleben wir als Gegenwart. Das
Erlebnis selbst also ist nur Gegenwart, also nicht an einen Zeitverlauf
gebunden. In diesem Sinne spricht man davon, daß Bewußtseinserlebnisse

zeitlos4, ebenso wie raumlos seien. Der Begriff der Zeit wird erst
durch den Wechsel dieser Momentanerlebnisse verstandesmäßig
gebildet. Er ist ein Maß für die Häufigkeit dieses Wechsels. Hieraus
ergibt sich auch aus der Philosophie, daß die Zeit ein Hilfsmittel ist,

* R. Reininger, Metaphysik der Wirklichkeit. Wien 1947.



58 Befreiung Nr. 3

aber nicht selbständig existiert. Dies, aber nur dies entspricht den
bereits geschilderten Erkenntnissen der Relativitätstheorie, die aus
physikalisch-mathematischen Erwägungen der Relativität der
Zeitmessungen zu denselben Ergebnissen kommt. Sind nun seelische
Erlebnisse zeitlos, so folgert Bavink, sei auch die Seele selbst dann zeitlos.

Diese Folgerung ist falsch, denn die Seele soll ja etwas substan-
zielles sein, während das Erlebnis ein Vorgang ist. Man kann nun
nicht ohne weiteres zu einem Vorgang gehörende Eigenschaften
einfach auf die Substanz selbst übertragen.

Die Seele, wenn man überhaupt von ihr als Substanz spricht, ist
nicht zeitlos, sondern höchstens zeitunveränderlich zu nennen. Der
Vorgang, das seehsche Erlebnis, ist ein gegenwärtiger Moment, die
Seele aber wäre ein ewig Unveränderliches. Das sind zwei verschiedene

Dinge, man nennt allerdings beides zeitlos und daher entstehen
dann falsche Folgerungen. Daher spricht nun auch Bavink davon,
die Seele sei zeitlos. Und da Gott und Seele ähnlich sind, Gott als

Seelenganzes gedacht, so sei damit Gott auch zeitlos. Dies ist eine
falsche Folgerung aus der Zeitlosigkeit des seelischen Erlebnisses.
Mit der Relativitätstheorie, die ja gar nichts von einer Zeitlosigkeit
behauptet, sondern nur die Absolutheit der Zeit bestreitet, hat das

nichts zu tun. Das einzig gemeinsame Ergebnis, daß die Zeit nur eine
Denkform ist, nicht absolut existiert, hat mit Gott und Seele nichts zu
tun, sondern ist eine logisch-psychologische und physikalisch-mathematische

Feststellung.
Dies zu den Gedanken Bavinks. Ich möchte zu seinem Buch trotz

meiner Kritik bemerken, daß es sachlich geschrieben ist und, soweit
es Tatsachen mitteilt, durchaus einwandfrei und gut geschrieben ist.
Auch seine Beobachtungen über das Leben, besonders seine Gedanken

über die Strukturentwicklung oder Gestaltentwicklung, wie er
es nennt, sind vom biologischen und philosophischen Standpunkt aus
einwandfrei und fruchtbringend. Nur seine Folgerungen auf die
Religion sind vom rein erkenntnistheoretischen Standpunkt aus nicht
haltbar. Sie sind, wie er selbst sagt, überhaupt nur zu verstehen, wenn
man schon im Glauben an Gott an die Dinge herangeht. Gott beweisen

kann die moderne Physik nicht. Hintertüren aber, um Gott einen
mehr oder weniger bescheidenen Platz zukommen zu lassen, gibt es in
der klassischen Physik genau wie in der modernen. Nur der Schritt
von Deismus zum Theismus mag, theologisch gesehen, ein Fortschritt
sein, ist aber schließlich nur eine formale Aenderung der Auffassungs-



Nr. 3 Befreiung 59

möglichkeit. Wir können jedenfalls der Ansicht Bavinks nicht folgen,
daß die Physik auf dem Wege zur Religion sei.

Dieser Ansicht sind auch andere, so neben dem Physiker Pasqual
Jordan auch der Theologe Arthur Neuberg5. Dieser schilderte in
fachmännisch einwandfreier Weise die physikalischen Tatsachen und
Probleme. Jedem, der als Laie sich mit den physikalischen Fragen
beschäftigen will, kann daher dieses Buch sogar empfohlen werden.
Er kann sich aber nicht der Ansicht Bavinks anschließen «und so
schmerzlich es manchen klingen mag», sagt er, «und so schmerzlich es

mir selbst ist bei meiner inneren Einstellung: ich muß doch die
unmittelbare Gedankenreihe und Schlußkette, mit welcher die
Naturwissenschaft zu einer zwangsläufigen Führerin zur Rehgion gemacht
wird, ablehnen». Diese Bemerkung ist seitens eines Theologen
bemerkenswert und sollte manchen, der schon Freudengesänge von sich gab,
als er von den Erkenntnissen der modernen Physik hörte, und jubelnd
Gott vielleicht sogar endlich bewiesen glaubte, zum exakten
Nachdenken bringen.

Ich erwähnte bereits Pasqual Jordan. Ich muß auf ihn auch noch
wenigstens kurz eingehen, ersten weil er auch einige Bemerkungen
über die Religion gemacht hat und zweitens, weil er nicht nur von
materialistischer Seite — dies ist immerhin verständlich — sondern
auch in unseren Kreisen stark angefeindet wird. Auch Jordan lehnt
jeden Bezug von Physik und Religion ab und hat sogar Bavinks Buch
scharf kritisiert6. Er stellt sich streng auf den positivistischen
Standpunkt, der jede Möglichkeit bestreitet, das eigentliche Wesen der Natur

erkennen zu können. Mit diesem Grundsatz lehnt er den Materialismus

ab, der in der Materie das Wesen aller Dinge vermeint, er lehnt
aber auch ab, daraus nun irgend welche Folgerungen auf die Religion

ziehen zu können. Dies entspricht unbeschränkt auch unserer
Ansicht.

Jordan beschränkt sich bei der Beurteilung der Religion selbst nur
auf Andeutungen und man hat den Eindruck, daß er sie irgendwie
finden möchte und selbst nicht recht weiß wo. Er lehnt jede
Schöpfungsmystik ab. Dies betone ich ausdrücklich, weil von materialistischer

Seite seine Hypothese von dem explodierenden Weltall, auf die
ich hier nicht näher eingehen möchte, mit seinem berechenbaren
Anfang der Welt, als Rechtfertigung der Religion hingestellt wird. Er

5 A. Neuberg. Das Weltbild der Physik. Göttingen 1951.
6 Pasqual Jordan a. a. 0.



60 Befreiung Nr.

geht in der Frage der Religion nur vom Menschen aus, und zwar von
Gefühlsmäßigen und Unbewußten. Beides Dinge der menschlicher
Erlebnissphäre, des Zentralen im Gegensatz zum Peripheren7, der
Sinneserlebnissen. Den «unbewußten psychischen Schichten» une
«außerwissenschaftlichen Ausdrucksformen in der Kunst» käme hiei
gewisse Bedeutung zu. Und noch eins bringt er mit Religion zusam
men. Und das klingt sonderbar, nämlich die Technik, und zwar sieh
er ein religiöses Problem, soweit ich ihn verstanden habe bei den kur
zen Andeutungen, die er hierbei gibt, in dem Neuschaffen von Din
gen. Das Schöpferische im Menschen, eine Folge des bewußten Den
kens, des Assoziierens in Verbindung mit dem Willen, Gedachtes in die

Tat umsetzen, das ist für Jordan religiös. Von Gott istkeine Rede mehr
Und man muß daher fragen, warum nennt er das denn religiös? Dal;
es Unbewußtes gibt, das lehrt die moderne Psychologie seit langem
daß es Gefühle gibt, ist ebenfalls eine psychologische Tatsache und
daß man technische Dinge schaffen und darin völlig aufgehen
kann, bezweifelt auch niemand. Wenn man will, kann man dies reli
giös nennen, aber mit Christentum, Gott und Bekenntnis hat dies

nichts mehr zu tun. Man soll ehe Dinge aber besser mit ihrem
richtigen Namen nennen, der sie tatsächlich kennzeichnet und nicht durch
das Wort «religiös» vielleicht einen Anschein erwecken, der gar niehl
da ist.

Noch mehr geht der Wunsch Jordans, irgendwie doch noch etwas

Religiöses zu finden, aus einer anderen Stelle hervor, wo er auch
etwas Religion nennt, was damit, abgesehen von der sprachlichen
Form, nichts mehr zu tun hat. Er erwähnt Miguel de Unamuno, der
einmal gefragt hat, «ob die Welt nicht vielleich nur ein Traum Gottes
sei, ob nicht Gebete und Riten vielleicht nichts anderes seien, als

Versuche, ihn tiefer einzuschläfern, damit er nicht erwache und
aufhöre, uns zu träumen.» Nun, gewiß ein schöner und poetischer Gedanke,

aber würden unsere Theologen diesen Gott anerkennen? Klingt er
nicht fast wie ein Hohn auf die Rehgion, dieser schlafende und
träumende Gott? In der Poesie mag Gott noch seinen Platz finden, dazu
ist die Poesie ja da. Gott als Dichtung, als Märchen, dazu ist nichts zu
sagen.

Ich glaube aus diesen kurzen Ableitungen behaupten zu können,
daß es Jordan mit seiner Religion gar nicht so ernst ist. Zur Beurteilung

Jordans als Physiker möchte ich nur bemerken, daß er gewiß

7 R. Reininger a. a. 0.



Nr. 3 Befreiung 61

eine große Phantasie hat, die heute noch befremdende Ergebnisse zu
zeitigen scheint, daß aber alle seine Ueberlegungen aus wissenschaftlichen

Erfahrungen abgeleitet sind. Er hat den Mut, Neues zu sagen,
auch wenn es manchem noch nicht glaubwürdig erscheint. Seine
Gedanken sind aber keine Spekulationen, sondern begründete Hypothesen.

Die Zukunft wird es zeigen, ob aus diesen Hypothesen einmal
bewiesene und bestätigte Theorien werden. Auch hier werden wir
unsere Denkgewohnheiten umstellen müssen. Wh sind noch längst nicht
am Ende mit unseren geistigen Fähigkeiten. Genau so wie der Körper
sich noch weiter entwickelt, so auch die geistigen Fähigkeiten mit ihm.

Was bietet die moderne Physik denn wirklich für den Fortschritt
im Denken in weltanschaulicher Beziehung? Man kann wohl sagen,
daß seit Bestehen der Philosophie ein dauernder, immer noch nicht
entschiedener Kampf zwischen Idealismus und Realismus oder
Spiritualismus und Materialismus durchgefochten wird. Die einen gehen
vom Geiste als Grundlage der Betrachtung oder als Existenzgrundlage

aus, die anderen von der materiellen Welt. Andere wieder meinen,

daß Geist-Seele und Materie unvereinbare Regionen sind. Es muß
beides nebeneinander beziehungslos bestehen. Beide Seiten haben
immer wieder versucht, eine Vormachtstellung zu bekommen. So sollte
das Geistige materiell erklärt werden, oder das Materielle nur das

Produkt des Geistes sein. Dies sind monistische Richtungen, die als

Grundprinzip oder Urgrund entweder nur den Geist oder nur die
Materie annehmen. Die Physik konnte hierzu bisher keine Stellung
nehmen. Sie selbst hatte als Urgrund die Materie, konnte aber über das

Geistige selbst gar nichts sagen.
Dies hat sich in der modernen Physik tatsächlich, wenn auch sehr

wenig, geändert. Zwar kann sie über den Geist genau so wenig sagen
wie früher. Aber die Auffassung von der Materie hat sich grundlegend
geändert. Die Materie ist nicht mehr Urgrund. Sie kann man in
Energieformen umwandeln. Sie erscheint unter bestimmten
Beobachtungsvoraussetzungen selbst als eine Wellenbewegung. Die Energie kann
umgekehrt in Materie verwandelt werden. Man hat aus einem Lichtstrahl

sehr hoher Frequenz, den wir nicht mit den Augen sehen können,

ein sogenanntes Zwillingspaar, nämlich ein positiv und ein negativ
elektrisch geladenes Elektron erzeugt. Es ist falsch, zu sagen, daß

nun die Materie nur noch eine Energieform sei, wie es die Energetiker
tun. Es ist beides gleichermaßen, auf etwas noch Tieferes, einen neuen
Urgrund, zurückgeführt, von dem wir nur mathematische Formeln



62 Befreiung Nr. 3

aufstellen können, weiter aber nichts wissen. Die Materie hat kein
Recht mehr, Grundlage genannt zu werden. Selbstverständlich
existiert sie deswegen. Aber sie kann auf etwas anderes zurückgeführt
werden, oder umgekehrt, aus diesen anderen logisch konstituiert werden.

Dieser Urgrund zeigt sich nun mit gewissen Freiheitsgraden, die
wir von der Materie nicht kennen, die wir aber vielleicht mit den
Freiheitsgraden in Beziehung bringen können, die sich in der Sphäre
des Bewußtseins und Willens befinden. Ich drücke es absichtlich so

vorsichtig aus, denn mehr kann man heute nicht sagen. Es mag eine
erste kleine Stufe sein, wo etwas im Bereich der Natur erkannt worden
ist, was sonst nur im Bereich des Bewußtseins bekannt war. Es ist
somit aber ein Weg weiter zur Einheitlichkeit in den Erkenntnisgegebenheiten,

ein Weg zum Monismus, einem Monismus aber, der weder
materialistisch noch spiritualistisch ist. Dies ist aber ein Weg, der weiter

wie die alte klassische Physik von der Religion weg, aber nicht
zu ihr hin führt. Ich möchte sagen, die Physik ist nicht auf dem
Wege zur Religion, sie ist aber auf dem Wege zum Monismus. Diesen
Weg hat sie immer gehabt, sie hat ihn nicht unterbrochen, noch hat
sie einen anderen eingeschlagen. Sie hat Schlag auf Schlag die dogmatischen

Bollwerke der Konfessionen zerschlagen. Sie fängt jetzt langsam

an auch die letzten Bollwerke, an die Probleme Bewußtsein,
Leben und. Stoff heranzukommen. Sie wird dann nicht mehr Physik sein,
sondern etwas Neues noch Unbekanntes, genau wie Atomphysik nicht
mehr Physik oder Chemie ist, sondern beides, genau wie die Lehre
vom Virus und den Bakterien weder zur Zoologie noch zur Botanik
gehören, genau wie auch schon langsam die Biologie und Psychologie
gemeinsam arbeiten müssen.

Hier zeigt sich eine Entwicklung, wo neben der immer weiter sich
entwickelnden Spezialisierung eine immer breitere und einheitlichere
Basis in der Wissenschaft nebenher entsteht. Beides steht nicht im
Widerspruch, sondern bedingt einander. Aehnlich wie die Entwicklung
zum Individuahsmus im Menschlichen und damit zu einem immer
stärker werdenden Drang nach persönlicher Freiheit im Leben,
zusammengeht mit einer durch Wirtschaft, Verkehr und Kultur immer
enger werdende Verbindung der Einzelmenschen untereinander. Beides

ist vereinbar aber nur dann, wenn die Verbindung sich in emer
aus freiem Entschluß in der Erkenntnis der Notwendigkeit entstandenen

gegenseitigen Rücksichtnahme und gegenseitigem Verständnis
äußert. Nicht durch kollektiven Zwang kann man die Menschheit zur



Nr. 3 Befreiung 63

Zufriedenheit und zum Wohlstand führen, sondern nur durch
Erkenntnis der Zusammengehörigkeit unter Achtung des Einzelwesens.
Dies ist nur möglich unter völliger Freiheit von jedem Dogma und
jeder Doktrin, unter Beachtung der praktischen Gegebenheiten im
Leben und der wissenschaftlichen Erkenntnisse in der Weltanschauung.

Ein «Guckloch in die Transzendenz»

Zwei Scholastiker disputieren

Seit Ende September 1954 hielt Karl Jaspers allwöchentlich im
Nachtstudio des Senders Salzburg Vorträge zur «Einführung in die
Philosophie», die Mitte Dezember mit einem Ausblick auf noch
ungelöste Fragen der Philosophie abgeschlossen wurden. Dabei fiel ein
gefährliches Wort: «Guckloch in die Transzendenz». Was Jaspers
durch dieses Guckloch sah oder zu sehen vermeint, das hat er uns
vorsichtigerweise nicht verraten. Wir sind auch gar nicht neugierig,
denn uns Freidenker läßt es ebenso gänzlich kalt, was Moses von Gott
«hintennach» zu sehen bekam, als er auf dem Berge Sinai weilte und
Gottes «Herrlichkeit» schauen wollte (siehe 2. Buch Mose, 33. Kapitel
18 und 23).

Hinter den Begriff, der an sich unerkennbaren Transzendenz, hat
sich schon Piaton zurückgezogen, als er in seinem berühmten Gleichnis

von einer dunkeln Höhle sprach, in der wir Menschen nun einmal
zu leben verurteilt sind, ohne jemals in der Lage zu sein, mit Hilfe
unserer stumpfen Sinne zu erraten, was vor dieser Höhle vor sich geht,
da wir nur die Schatten wahrnehmen, die von unbekannten Dingen
vor der Höhle an die Wand unseres unfreiwilligen Gefängnisses
geworfen werden. (Natürlich ist dieses Gleichnis längst überholt, da wir
über sehr exakte Instrumente verfügen (Herbert Spencer nannte sie:
«Verlängerungen unserer Sinnesorgane»), mit deren Hilfe wir die
Außenwelt erkunden, wobei wir in astronomischen und
submikroskopischen Bereichen Dinge entdeckt haben, von denen sich die
philosophische Weisheit Piatons nicht das geringste träumen ließ.)

Heute verstehen wir besser, wodurch Piaton veranlaßt wurde, die
Welt m zwei Teile zu spalten: in eine Welt des absoluten Seins und
in eine Welt der (trügerischen) Erscheinungen; er war ein Patrizier


	Moderne Physik und Religion : (Fortsetzung und Schluss) [Teil 2]

