Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 3

Artikel: Moderne Physik und Religion : (Fortsetzung und Schluss) [Teil 2]
Autor: Titze, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410411

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

56 Befreiung Nr. 3

dem Tierreich entwand, «<um vom moralischen Gesetz in sich zu triu-
meny.

Dieses schwiichste und listigste aller Tiere hat von der Natur zwar
nur stiefmiitterliche Gaben erhalten, und unsere Phantasie reicht
kaum dazu aus, uns die Not auszudenken, mit der der friithzeitliche
Mensch zu ringen hatte: dank seiner héheren Intelligenz aber gelang
es ihm, die Schrecken der Eiszeit zu iiberwinden, sich gegen eine iiber-
michtige Tierwelt am Leben zu erhalten und durch Werkzeugge-
brauch seine urspriinglichen Mingel in Vorziige umzuwandeln. Die
Natur hat im Menschen ein Wesen erschaffen, das planmifBig seine
Umwelt gestaltet, sich die Bedingungen zu schaffen vermag, unter de-
nen sein Leben sich am besten entfalten kann. Der miihselige Auf-
stieg von Zivilisation und Kultur bezeichnet den Weg der Menschheit,
der aus der Ohnmacht gegeniiber der Natur und den chaotischen Zu-
stinden der Menschenwelt hinausstrebt, gerichtet auf das geahnte Ziel
einer Freiheit, in der Zwang und Not in Natur- und Menschenwelt
auf ein Mindestmal} reduziert sind.

Moderne Physik und Religion
Von Dr.-Ing. Hans Titze

(Fortsetzung und Schlull)

Diese ganze Betrachtung iiber die Art des Gottesbegriffes ist na-
tiirlich nur soweit sinnvoll, wenn die Existenz Gottes bereits vorausge-
setzt wird. Tut man dies, so kann es als logisch betrachtet werden,
daB3 der Theismus, im Gegensatz zum Deismus, wieder, ohne mit der
Physik in Widerspruch zu geraten, denkbar ist. Aber wie gesagt, man
muf} Gott schon voraussetzen. Das Dasein Gottes selbst ergibt sich aber
keineswegs aus der Physik. Es sei dariiber hinaus noch gesagt, dal3
Gott als Lenker der Welt gewissermallen nur eine rein mechanisch-
physikalische Aufgabe hat, dal} aber sein ethischer Einflul}, der doch
gerade im Christentum eine so grofle Rolle spielt, hiermit nichts zu
tun hat. Und noch weniger kann der Erlosungsgedanke eingeordnet
werden. Er bliebe nur das Treibende im Weltgeschehen. Er 1aBt die
Atome nach seinem Belieben springen, zerfallen, a8t sie, wenn wir
den Ort beobachten, eine beliebige Geschwindigkeit annehmen, aber



Nr. 3 ‘ Befreiung 57

nichts gibt es da von ewiger Seligkeit, von Lohn und Strafe oder
gar von Erlosung. Es ist beim richtigen Durchdenken ein Riickfall in
die von Bavink selbst angegebene erste Stufe der Religion, der reinen
Naturreligion. Es ist eigentlich nur ein mit Atomen spielender Gott.
Wozu das dann noch, mull man fragen, wenn er nicht einmal sich
als denknotwendig ergibt und die Physik auch ohne ihn klar ist?

Die Relativititstheorie kniipft den Begriff der Zeit an das Vorhan-
densein physikalischer Erscheinungen, macht sie relativ. Diese physi-
kalische Erkenntnis wird von Bavink auf die Zeitlosigkeit Gottes iiber-
tragen. Alle Formen der Religion sprichen ja davon, Gott sei zeitlos,
er falle nicht unter die Einschrinkung der Zeit. Dies hebe auch die
Frage auf, was denn vor der Erschaffung der Welt gewesen sei. Schon
Augustin sagte, «vor der Welt konnte Zeit nicht sein». Bavink meint
auch, dal} Geistesleistungen zeitlos seien und fithrt an, daf} logische
Schliisse unabhingig von der Zeit seien. Und nun kommt die Rela-
tivititstheorie und bestitige dies vom physikalischen Standpunkt aus.

Auch hier 148t sich gut Kritik iiben. Die Zeit in der Relativitits-
theorie ist, im Gegensatz zur klassischen Physik, nicht unabhingig
vorhanden, sondern ein relativer Begriff geworden, da sie von der
Geschwindigkeit des Beobachtungssystems abhingt. Es ist in der Re-
lativitédtstheorie nur festgestellt worden, dal3 die Zeit in verschieden
bewegten Systemen verschieden gemessen wird, weiter nichts. Man
kann nur in Verbindung mit der bewegten Materie messen. Sie ist
selbstindig nicht feststellbar genau so wie der Raum. Die Zeitlosigkeit
eines Urteils oder auch Naturgesetzes heil3t aber etwas ganz anderes.
Sie besagt nur, dal} sie unabhingig von der Zeit gilt, das heil3t, es
gilt in jeder Zeit. Ein Urteil ist dabei, richtiger gesagt, nicht zeitlos,
sondern zeitunabhingig. Es dndert sich nicht. Die sogenannte Zeit-
losigkeit Gottes ist aber etwas anderes.

Das bewuflte Erlebnis als solches, eine Empfindung im allgemein-
sten Sinne, ist immer nur in der Gegenwart, auch Vergangenes, das
wir aus der Erinnerung nacherleben, erleben wir als Gegenwart. Das
Erlebnis selbst also ist nur Gegenwart, also nicht an einen Zeitverlauf
gebunden. In diesem Sinne spricht man davon, daf3 BewuBtseinserleb-
nisse zeitlos®*, ebenso wie raumlos seien. Der Begriff der Zeit wird erst
durch den Wechsel dieser Momentanerlebnisse verstandesmiBig ge-
bildet. Er ist ein MaB fiir die Haufigkeit dieses Wechsels. Hieraus er-
gibt sich auch aus der Philosophie, daf3 die Zeit ein Hilfsmittel ist,

4 R. Reininger, Metaphysik der Wirklichkeit. Wien 1947.



58 Befreiung Nr. 3

aber nicht selbstiindig existiert. Dies, aber nur dies entspricht den
bereits geschilderten Erkenntnissen der Relativititstheorie, die aus
physikalisch-mathematischen Erwigungen der Relativitit der Zeit-
messungen zu denselben Ergebnissen kommt. Sind nun seelische Er-
lebnisse zeitlos, so folgert Bavink, sei auch die Seele selbst dann zeit-
los. Diese Folgerung ist falsch, denn die Seele soll ja etwas substan-
zielles sein, wilhrend das Erlebnis ein Vorgang ist. Man kann nun
nicht ohne weiteres zu einem Vorgang gehérende Eigenschaften ein-
fach auf die Substanz selbst iibertragen.

Die Seele, wenn man iiberhaupt von ihr als Substanz spricht, ist
nicht zeitlos, sondern hochstens zeitunverinderlich zu nennen. Der
Vorgang, das seelische Erlebnis, ist ein gegenwirtiger Moment, die
Seele aber wiire ein ewig Unverdnderliches. Das sind zwei verschie-
dene Dinge, man nennt allerdings beides zeitlos und daher entstehen
dann falsche Folgerungen. Daher spricht nun auch Bavink davon,
die Seele sei zeitlos. Und da Gott und Seele dhnlich sind, Gott als
Seelenganzes gedacht, so sei damit Gott auch zeitlos. Dies ist eine
falsche Folgerung aus der Zeitlosigkeit des seelischen Erlebnisses.
Mit der Relativititstheorie, die ja gar nichts von einer Zeitlosigkeit
behauptet, sondern nur die Absolutheit der Zeit bestreitet, hat das
nichts zu tun. Das einzig gemeinsame Ergebnis, dal3 die Zeit nur eine
Denkform ist, nicht absolut existiert, hat mit Gott und Seele nichts zu
tun, sondern ist eine logisch-psychologische und physikalisch-mathe-
matische Feststellung,.

Dies zu den Gedanken Bavinks. Ich méchte zu seinem Buch trotz
meiner Kritik bemerken, daf3 es sachlich geschrieben ist und, soweit
es Tatsachen mitteilt, durchaus einwandfrei und gut geschrieben ist.
Auch seine Beobachtungen iiber das Leben, besonders seine Gedan-
ken iiber die Strukturentwicklung oder Gestaltentwicklung, wie er
es nennt, sind vom biologischen und philesophischen Standpunkt aus
einwandfrei und fruchtbringend. Nur seine Folgerungen auf die Re-
ligion sind vom rein erkenntnistheoretischen Standpunkt aus nicht
haltbar. Sie sind, wie er selbst sagt, iiberhaupt nur zu verstehen, wenn
man schon im Glauben an Gott an die Dinge herangeht. Gott bewei-
sen kann die moderne Physik nicht. Hintertiiren aber, um Gott einen
mehr oder weniger bescheidenen Platz zukommen zu lassen, gibt es in
der klassischen Physik genau wie in der modernen. Nur der Schritt
von Deismus zum Theismus mag, theologisch gesehen, ein Fortschritt
sein, ist aber schlieBlich nur eine formale Aenderung der Auffassungs-



Nr. 3 Befreiung 59

moglichkeit. Wir kénnen jedenfalls der Ansicht Bavinks nicht folgen,
daB die Physik auf dem Wege zur Religion sei.

Dieser Ansicht sind auch andere, so neben dem Physiker Pasqual
Jordan auch der Theologe Arthur Neuberg®. Dieser schilderte in fach-
minnisch einwandfreier Weise die physikalischen Tatsachen und
Probleme. Jedem, der als Laie sich mit den physikalischen Fragen
beschiftigen will, kann daher dieses Buch sogar empfohlen werden.
Er kann sich aber nicht der Ansicht Bavinks anschlieBen «und so
schmerzlich es manchen klingen mag», sagt er, «und so schmerzlich es
mir selbst ist bei meiner inneren Einstellung: ich mufl doch die un-
mittelbare Gedankenreihe und SchluBkette, mit welcher die Natur-
wissenschaft zu einer zwangsldufigen Fiihrerin zur Religion gemacht
wird, ablehnen». Diese Bemerkung ist seitens eines Theologen bemer-
kenswert und sollte manchen, der schon Freudengesiinge von sich gab,
als er von den Erkenntnissen der modernen Physik horte, und jubelnd
Gott vielleicht sogar endlich bewiesen glaubte, zum exakten Nach-
denken bringen.

Ich erwihnte bereits Pasqual Jordan. Ich muf3 auf ihn auch noch
wenigstens kurz eingehen, ersten weil er auch einige Bemerkungen
iiber die Religion gemacht hat und zweitens, weil er nicht nur von
materialistischer Seite — dies ist immerhin verstindlich —, sondern
auch in unseren Kreisen stark angefeindet wird. Auch Jordan lehnt
jeden Bezug von Physik und Religion ab und hat sogar Bavinks Buch
scharf kritisiert®. Er stellt sich streng auf den positivistischen Stand-
punkt, der jede Moglichkeit bestreitet, das eigentliche Wesen der Na-
tur erkennen zu kénnen. Mit diesem Grundsatz lehnt er den Materia-
lismus ab, der in der Materie das Wesen aller Dinge vermeint, er lehnt
aber auch ab, daraus nun irgend welche Folgerungen auf die Reli-
gion ziehen zu kénnen. Dies entspricht unbeschrinkt auch unserer
Ansicht.

Jordan beschrinkt sich bei der Beurteilung der Religion selbst nur
auf Andeutungen und man hat den Eindruck, dal} er sie irgendwie
finden méchte und selbst nicht recht weif3 wo. Er lehnt jede Schép-
fungsmystik ab. Dies betone ich ausdriicklich, weil von materialisti-
scher Seite seine Hypothese von dem explodierenden Weltall, auf die
ich hier nicht niher eingehen mochte, mit seinem berechenbaren An-
fang der Welt, als Rechtfertigung der Religion hingestellt wird. Er

5 A. Neuberg. Das Weltbild der Physik. Géttingen 1951.
8 Pasqual Jordan a. a.O.



60 Befreiung Nr. .

geht in der Frage der Religion nur vom Menschen aus, und zwar von
GefiihlsmidBigen und Unbewuflten. Beides Dinge der menschlicher
Erlebnissphire, des Zentralen im Gegensatz zum Peripheren’, der
Sinneserlebnissen. Den «unbewuBten psychischen Schichten» unc
«auBerwissenschaftlichen Ausdrucksformen in der Kunst» kime hie
gewisse Bedeutung zu. Und noch eins bringt er mit Religion zusam
men. Und das klingt sonderbar, nimlich die Technik, und zwar sieh
er ein religioses Problem, soweit ich ihn verstanden habe bei den kur
zen Andeutungen, die er hierbei gibt, in dem Neuschaffen von Din
gen. Das Schopferische im Menschen, eine Folge des bewullten Den
kens, des Assoziierens in Verbindung mit dem Willen, Gedachtes in die
Tat umsetzen, das ist fiir Jordan religios. Von Gottist keine Rede mehr
Und man muf} daher fragen, warum nennt er das denn religios? Dal:
es Unbewulfites gibt, das lehrt die moderne Psychologie seit langem
daB} es Gefiihle gibt, ist ebenfalls eine psychologische Tatsache und
da3 man technische Dinge schaffen und darin véllig aufgehen
kann, bezweifelt auch niemand. Wenn man will, kann man dies reli.
giés nennen, aber mit Christentum, Gott und Bekenntnis hat dies
nichts mehr zu tun. Man soll die Dinge aber besser mit ihrem rich:
tigen Namen nennen, der sie tatsichlich kennzeichnet und nicht durch
das Wort «religios» vielleicht einen Anschein erwecken, der gar nichi
da ist.

Noch mehr geht der Wunsch Jordans, irgendwie doch noch etwas
ReligiGses zu finden, aus einer anderen Stelle hervor, wo er auch
etwas Religion nennt, was damit, abgesehen von der sprachlichen
Form, nichts mehr zu tun hat. Er erwihnt Miguel de Unamuno, der
einmal gefragt hat, «ob die Welt nicht vielleich nur ein Traum Gottes
sei, ob nicht Gebete und Riten vielleicht nichts anderes seien, als
Versuche, ihn tiefer einzuschlifern, damit er nicht erwache und auf-
hore, uns zu triumen.» Nun, gewil ein schéner und poetischer Gedan-
ke, aber wiirden unsere Theologen diesen Gott anerkennen? Klingt er
nicht fast wie ein Hohn auf die Religion, dieser schlafende und triu-
mende Gott? In der Poesie mag Gott noch seinen Platz finden, dazu
ist die Poesie ja da. Gott als Dichtung, als Mirchen, dazu ist nichts zu
sagen.

Ich glaube aus diesen kurzen Ableitungen behaupten zu kénnen,
daB es Jordan mit seiner Religion gar nicht so ernst ist. Zur Beurtei-
lung Jordans als Physiker méchte ich nur bemerken, dal} er gewil3

7 R. Reininger a. a. 0.



Nr. 3 Befreiung 61

eine groBe Phantasie hat, die heute noch befremdende Ergebnisse zu
zeitigen scheint, dal} aber alle seine Ueberlegungen aus wissenschaft-
lichen Erfahrungen abgeleitet sind. Er hat den Mut, Neues zu sagen,
auch wenn es manchem noch nicht glaubwiirdig erscheint. Seine Ge-
danken sind aber keine Spekulationen, sondern begriindete Hypothe-
sen. Die Zukunft wird es zeigen, ob aus diesen Hypothesen einmal be-
wiesene und bestitigte Theorien werden. Auch hier werden wir un-
sere Denkgewohnheiten umstellen miissen. Wir sind noch liangst nicht
am Ende mit unseren geistigen Fiahigkeiten. Genau so wie der Korper
sich noch weiter entwickelt, so auch die geistigen Fihigkeiten mit ihm.

Was bietet die moderne Physik denn wirklich fiir den Fortschritt
im Denken in weltanschaulicher Beziehung? Man kann wohl sagen,
daf seit Bestehen der Philosophie ein dauernder, immer noch nicht
entschiedener Kampf zwischen Idealismus und Realismus oder Spi-
ritualismus und Materialismus durchgefochten wird. Die einen gehen
vom Geiste als Grundlage der Betrachtung oder als Existenzgrund-
lage aus, die anderen von der materiellen Welt. Andere wieder mei-
nen, dall Geist-Seele und Materie unvereinbare Regionen sind. Es muf3
beides nebeneinander beziehungslos bestehen. Beide Seiten haben im-
mer wieder versucht, eine Vormachtstellung zu bekommen. So sollte
das Geistige materiell erklirt werden, oder das Materielle nur das
Produkt des Geistes sein. Dies sind monistische Richtungen, die als
Grundprinzip oder Urgrund entweder nur den Geist oder nur die Ma-
terie annehmen. Die Physik konnte hierzu bisher keine Stellung neh-
men. Sie selbst hatte als Urgrund die Materie, konnte aber iiber das
Geistige selbst gar nichts sagen.

Dies hat sich in der modernen Physik tatsdchlich, wenn auch sehr
wenig, geindert. Zwar kann sie iiber den Geist genau so wenig sagen
wie frither. Aber die Auffassung von der Materie hat sich grundlegend
geindert. Die Materie ist nicht mehr Urgrund. Sie kann man in Ener-
gieformen umwandeln. Sie erscheint unter bestimmten Beobachtungs-
voraussetzungen selbst als eine Wellenbewegung. Die Energie kann
umgekehrt in Materie verwandelt werden. Man hat aus einem Licht-
strahl sehr hoher Frequenz, den wir nicht mit den Augen sehen kon-
nen, ein sogenanntes Zwillingspaar, ndmlich ein positiv und ein nega-
tiv elektrisch geladenes Elektron erzeugt. Es ist falsch, zu sagen, daB
nun die Materie nur noch eine Energieform sei, wie es die Energetiker
tun. Es ist beides gleichermallen, auf etwas noch Tieferes, einen neuen
Urgrund, zuriickgefithrt, von dem wir nur mathematische Formeln



62 Befreiung Nr. 3

aufstellen konnen, weiter aber nichts wissen. Die Materie hat kein
Recht mehr, Grundlage genannt zu werden. Selbstverstindlich exi-
stiert sie deswegen. Aber sie kann auf etwas anderes zuriickgefiihrt
werden, oder umgekehrt, aus diesen anderen logisch konstituiert wer-
den. Dieser Urgrund zeigt sich nun mit gewissen Freiheitsgraden, die
wir von der Materie nicht kennen, die wir aber vielleicht mit den
Freiheitsgraden in Beziehung bringen kénnen, die sich in der Sphire
des BewuBtseins und Willens befinden. Ich driicke es absichtlich so
vorsichtig aus, denn mehr kann man heute nicht sagen. Es mag eine
erste kleine Stufe sein, wo etwas im Bereich der Natur erkannt worden
ist, was sonst nur im Bereich des BewuBltseins bekannt war. Es ist so-
mit aber ein Weg weiter zur Einheitlichkeit in den Erkenntnisgege-
benheiten, ein Weg zum Monismus, einem Monismus aber, der weder
materialistisch noch spiritualistisch ist. Dies ist aber ein Weg, der wei-
ter wie die alte klassische Physik von der Religion weg, aber nicht
zu ihr hin fiihrt. Ich méchte sagen, die Physik ist nicht auf dem
Wege zur Religion, sie ist aber auf dem Wege zum Monismus. Diesen
Weg hat sie immer gehabt, sie hat ihn nicht unterbrochen, noch hat
gie einen anderen eingeschlagen. Sie hat Schlag auf Schlag die dogma-
tischen Bollwerke der Konfessionen zerschlagen. Sie fingt jetzt lang-
sam an auch die letzten Bollwerke, an die Probleme Bewultsein, Le-
ben und Stoff heranzukommen. Sie wird dann nicht mehr Physik sein,
sondern etwas Neues noch Unbekanntes, genau wie Atomphysik nicht
mehr Physik oder Chemie ist, sondern beides, genau wie die Lehre
vom Virus und den Bakterien weder zur Zoologie noch zur Botanik
gehoren, genau wie auch schon langsam die Biologie und Psychologie
gemeinsam arbeiten miissen.

Hier zeigt sich eine Entwicklung, wo neben der immer weiter sich
entwickelnden Spezialisierung eine immer breitere und einheitlichere
Basis in der Wissenschaft nebenher entsteht. Beides steht nicht im Wi-
derspruch, sondern bedingt einander. Aehnlich wie die Entwicklung
zum Individualismus im Menschlichen und damit zu einem immer
stirker werdenden Drang nach personlicher Freiheit im Leben, zu-
sammengeht mit einer durch Wirtschaft, Verkehr und Kultur immer
enger werdende Verbindung der Einzelmenschen untereinander. Bei-
des ist vereinbar aber nur dann, wenn die Verbindung sich in einer
aus freiem EntschluBl in der Erkenntnis der Notwendigkeit entstan-
denen gegenseitigen Riicksichtnahme und gegenseitigem Verstindnis
duBert. Nicht durch kollektiven Zwang kann man die Menschheit zur



Nr. 3 : Befreiung 63

Zufriedenheit und zum Wohlstand fiithren, sondern nur durch Er-
kenntnis der Zusammengehorigkeit unter Achtung des Einzelwesens.
Dies ist nur moglich unter vélliger Freiheit von jedem Dogma und je-
der Doktrin, unter Beachtung der praktischen Gegebenheiten im Le-
ben und der wissenschaftlichen Erkenntnisse in der Weltanschauung.

Ein «Gudkloch in die Transzendenz»

Zwei Scholastiker disputieren

Seit Ende September 1954 hielt Karl Jaspers allwéchentlich im
Nachtstudio des Senders Salzburg Vortrige zur «Einfithrung in die
Philosophie», die Mitte Dezember mit einem Ausblick auf noch un-
gelGste Fragen der Philosophie abgeschlossen wurden. Dabei fiel ein
gefidhrliches Wort: «Guckloch in die Transzendenz». Was Jaspers
durch dieses Guckloch sah oder zu sehen vermeint, das hat er uns
vorsichtigerweise nicht verraten. Wir sind auch gar nicht neugierig,
denn uns Freidenker 146t es ebenso génzlich kalt, was Moses von Gott
«hintennach» zu sehen bekam, als er auf dem Berge Sinai weilte und
Gottes «<Herrlichkeit» schauen wollte (siehe 2. Buch Mose, 33. Kapitel
18 und 23).

Hinter den Begriff, der an sich unerkennbaren Transzendenz, hat
sich schon Platon zuriickgezogen, als er in seinem berithmten Gleich-
nis von einer dunkeln Héhle sprach, in der wir Menschen nun einmal
zu leben verurteilt sind, ohne jemals in der Lage zu sein, mit Hilfe
unserer stumpfen Sinne zu erraten, was vor dieser Héhle vor sich geht,
da wir nur die Schatten wahrnehmen, die von unbekannten Dlngen
vor der Hohle an die Wand unseres unfreiwilligen Gefiingnisses ge-
worfen werden. (Natiirlich ist dieses Gleichnis lédngst iiberholt, da wir
itber sehr exakte Instrumente verfiigen (Herbert Spencer nannte sie:
«Verlingerungen unserer Sinnesorgane»), mit deren Hilfe wir die
Auflenwelt erkunden, wobei wir in astronomischen und submikro-
skopischen Bereichen Dinge entdeckt haben, von denen sich die phi-
losophische Weisheit Platons nicht das geringste trdumen lieB.)

Heute verstehen wir besser, wodurch Platon veranlaBt wurde, die
Welt in zwei Teile zu spalten: in eine Welt des absoluten Seins und
in eine Welt der (triigerischen) Erscheinungen; er war ein Patrizier



	Moderne Physik und Religion : (Fortsetzung und Schluss) [Teil 2]

