
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 2

Artikel: Non possumus!

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 2 Befreiung 33

Während die alte klassische Anschauung mit ihrem totalen
Determinismus für die Religion nur noch den deistischen Gottesbegriff
offen ließ, daß also Gott nur als Schöpfer der Welt fungiert, dann
aber die Welt sich selbst überlassen hat, so sei es nach den Erkenntnissen

der modernen Physik nun auch wieder möglich, den theistischen
Gottesbegriff zu setzen. Denn nun entstünde ja im Atomgeschehen
dauernd Neues, aus diesem dauernden «Sich-selbst-setzen» entstünden

die Vorgänge der Welt. Bavink läßt also nun nicht nur die Seele
hier die Setzung vollziehen, sondern eben Gott selbst. Hierdurch tue
sich Gott also dauernd kund, im Atomzerfall, bei der Aenderung der
Erbmasse, also in den biologischen Mutationen, in den seelischen
Prozessen, die genau so «sich-selbst-Setzen» und dadurch körperliche
Vorgänge hervorrufen. Ueberall sei Gott anzutreffen und sei dabei doch
der persönliche Gott. «Man kann an der Persönlichkeit Gottes durchaus

festhalten, trotzdem aber die gesamte Welt in ihm immanent
denken.» Dies wird als Panentheismus bezeichnet, ein Begriff der
christlichen Theologie, dessen Logik sehr fragwürdig ist.

(Fortsetzung folgt.)

Non possumus!

Ordentlich dick — 582 Seiten! — und feierlich dunkel gebunden
ist das Buch, das mir da von Freundeshand auf den Schreibtisch
gelegt wird. «Der Weg des protestantischen Menschen von Luther bis
Albert Schweitzer» — so lautet der Titel. Der Verfasser ist der in
Basel mit Recht angesehene protestantische Pfarrer Willy Bremi.
Sagen wir es nur gleich heraus : Formal ein Meisterwerk Flüssig und
klar ist es geschrieben. Der Verfasser ist ein Meister im Weglassen;
um so schärfer treten die tragenden Linien heraus.

Das Schlußkapitel aber — das hat es uns angetan. Es heißt: «Das

protestantische Angebot». Am Schluß seines Weges legt Pfr. Bremi
die Werte, die sich ihm auf seiner Reise durch die Geschichte als
die höchsten und stärksten Werte des liberalen Protestantismus
erwiesen haben, auf seine beiden offenen Hände und bietet sie seinen
Mitmenschen an; es geht ihm hier um Gott, um Erde und Mensch,
um Jesus Christus und um Liebe. Sein freundliches Angebot richtet
sich natürlich an diejenigen seiner Zeitgenossen, welche diesen Wer-



34 Befreiung Nr. 2

ten ablehnend gegenüber stehen ; sein Angebot richtet sich daher auch
an uns. Wir stehen gerne Rede und Antwort. Das Angebot aber, so

freundlich es gemeint ist, können wir nicht annehmen. Wir beschränken

unsere Ablehnung auf nur zwei, aber auf zwei entscheidende
Begründungen :

1. Die Gottesfrage. Sie ist das tragende Fundament, hier haben wir
uns zu entscheiden. Br. trennt mit der Scholastik das Dasein Gottes
von Gottes Sosein. Er ist überzeugt von Gottes Dasein, Existenz,
Wirklichkeit, Wirksamkeit, Realität; er ist überzeugt, daß Gott ist. Ueber
Gottes Sosein aber, also über Gottes Beschaffenheit und Qualitäten
und über das Wesen Gottes will er nichts aussagen. Was Gott eigentlich

ist und wie er ist, das bleibt Geheimnis ; es genügt ihm, daß Gott
ist.

Im Raum der Erkenntnis kann Dasein von Sosein getrennt werden ;

es hat einen Sinn zu sagen: «Ich weiß nur, daß Gott ist; Gott hat
natürlich sein Was und Wie, aber ich kann davon nichts wissen.» Im
Räume des Seins aber können Dasein und Sosein unmöglich getrennt
werden ; denn alles, was existiert, existiert in irgend einer Beschaffenheit,

in irgend einem Wie. Wir werden Pfr. Br. nicht unrecht tun und
wollen annehmen, daß er in der Gottesfrage Dasein und Sosein nur
erkenntnismäßig trennt, nicht seinsmäßig. Diese Einschränkung auf
den Erkenntnisbereich wird zwar in seinem Buch nicht ausdrücklich
aufgewiesen, aber auch nicht ausgeschlossen. Wollte aber der gelehrte
Autor die Trennung ausdehnen auf den Bereich des Seins, wollte er
also sagen : Gott hat nur Dasein, aber kein Sosein — so müßte er sich
zuvor gründlich auseinandersetzen mit Nicolai Hartmanns «Grundlegung

der Ontologie», die überzeugend nachweist, daß im Bereich
des Seins eine Trennung von Dasein und Sosein eine bare Unmöglichkeit

ist.
Aber ganz abgesehen von diesen scholastischen Subtilitäten — der

liberale Protestantismus und mit ihm Pfr. Br., sie haben ja gar nicht
die Kraft, diese Trennung zwischen Gottes Dasein und Sosein
durchzuhalten. Feierlich wird diese Trennung proklamiert — und hand-
kehrum wieder über den Haufen geworfen. Wir belegen :

a) Es ist für jede Kirche ein gefährliches Unternehmen, Gott auf
reines Dasein festzulegen. Diese Basis ist zu schwach. Der Glaube
verlangt nun einmal mehr als das leere, inhaltslose Dasein ; über diesem
ärmlichen Fundament läßt sich kein Glaube und erst recht keine
Kirche aufbauen. Die Isolierung des Daseins ist ja auch, genau bese-



Nr. 2 Befreiung 35

hen, nur eine Defensivtaktik; man will unbequemen Fragern das Maul
stopfen, den zudringlichen Fragen nach dem Was? und Wie? Gottes
und nach diesem und jenem Warum? ausweichen. Ist die Gefahr
vorüber, wird die Isolierung sofort wieder aufgehoben, und neben dem
Dasein wird auch das Sosein Gottes — trotz aller Proklamation —
mit einer Fülle von Qualitäten bepackt.

So auch Pfr. Bremi: Eine Soseinsbestimmung Gottes lehnt er also
bestimmt ab — aber handkehrum überschüttet er sein Gottesbild mit
einer Fülle von Soseinselementen. Denn dieser Gott ist doch bei Bremi
auch Schöpfer und Ursprung der Welt; er ist frei und heilig und
auch lebendig; er wird vom Gläubigen erlebt als fordernder Wille,
als Initiative, Impuls und Vergebung. Und vor allem : Gott ist Liebe
Br. postuliert für das Sosein Gottes ein absolutes Vakuum — und vor
unseren erstaunten Augen füllt er dieses Vakuum randvoll mit Qualitäten

— damit der Glaube etwas hat, woran er sich halten kann.
b) Wird das Sosein Gottes — theoretisch wenigstens — verworfen,

so darf es dann sicher am Dasein Gottes nicht fehlen ; am Dasein Gottes

muß unerschütterlich festgehalten werden; so sollten wir doch
meinen und erwarten dürfen. Nein, auch hier, im Dasein Gottes, wird
die eigene, so schöne Proklamation desavouiert. Geht es hart auf hart,
so wird auch das Dasein Gottes zwar nicht völlig preisgegeben, aber
es wird verschämt in den Hintergrund gerückt und abgewertet. Das
Sosein wird grundsätzlich aufgegeben — am Dasein aber wagt man
auch nicht festzuhalten. Der unangenehme Frager wird von dieser
ontologischen Position des Daseins sachte, aber beharrlich weg- und
hinübergedrängt in den Bereich der Ethik, wird abgelenkt auf das

sittliche Ungenügen des Fragenden selbst. Denn nun heißt es plötzlich:

Die Daseinsfrage ist gar nicht so wichtig; viel wichtiger, ja
entscheidend ist es, daß und ob du selbst als Fragender würdig bist,
fragend und suchend vor Gott zu treten. Da heißt es weiter : Das ist nicht
die Frage, ob und wann das Gottesreich kommen wird; entscheidend
ist die Frage : Was muß ich tun, damit ich selbst in dieses Reich komme?

Bremi will keine Theologie des Wissens um die Geheimnisse Gottes

— und zu diesen Geheimnissen gehörte nun eben auch das Dasein
Gottes — er will eine Theologie der Wirkungen Gottes. Weiter: In
Religion und Glauben herrscht nicht das Schlüsse ziehende Denken,
wohl aber das persönliche Erfaßtsein alles. «Die Diskussion, um die
sich hier alles dreht, ist nicht die Frage nach der Existenz Gottes,
sondern die persönliche Frage, wie ich vor Gott bestehe.» p. 538.



36 Befreiung Nr. 2

Wird so das Dasein Gottes behutsam zurückgedrängt, so wird es
doch nicht preisgegeben, sondern ganz im Stillen immer auch wieder
vorausgesetzt; denn ohne Gottes Dasein gibt es auch keine Wirkungen

Gottes, gibt es kein persönliches Erfaßtsein von Gott her.
Diese Gotteslehre ist ganz unklar und kann nicht überzeugen. Auf

der einen Seite geht man — trotz vorsichtiger Einschränkung Gottes
auf das Dasein — in der positiven Ausgestaltung des Gottesbildes
weit über dieses Dasein hinaus in das Sosein — auf der andern Seite
hat man weder Kraft noch Mut, an diesem vorher so deutlich isolierten

und herausgestellten Dasein Gottes durch dick und dünn
festzuhalten.

2. Die falsche Alternative. Zu Beginn seines Angebotes erwägt Pfr.
Br. die Möglichkeiten, die demjenigen offen stehen, der dem
Christentum den Rücken kehrt; da sieht der Herr Pfarrer nur noch zwei
Möglichkeiten: Den naturalistischen oder. den materialistischen
Monismus hier — und den Nihilismus, die Vernichtung aller moralischen
und künstlerischen Werte, dort. Pfr. Br. weiß aber sonst in der
Philosophie recht gut Bescheid; er weiß, daß außer diesen beiden auch
noch ganz andere philosophische Möglichkeiten offen liegen ; er weiß,
daß je und je ganz ausgezeichnete Menschen in diesen andern
Möghchkeiten ihren Lebensweg ausgeschritten haben, Menschen, die an
Güte, Ehrenhaftigkeit und Tüchtigkeit hinter keinem Christen
zurückstehen; er weiß, daß Anerkennung, aber auch Vernichtung der
Werte sowohl außerhalb wie auch innerhalb des Christentums möglich
sind; dafür zeugt der Blick in die Geschichte und in unseren Alltag.

Die moderne Ontologie nimmt das gesamte Sein, das gegenständlich
erkennbare und das als Transzendenz unerkennbare Sein, in das Diesseits.

Mit dem gesamten Sein werden auch Seele und Geist, werden
alle Religionen mitsamt ihren verschiedenen Gottesvorstellungen und
Göttern, damit werden auch alle Werte und alle Möglichkeiten der
Wertbildung hereingenommen in den Bereich des Diesseits. Hier
liegen außerhalb des Christentums, aber auch außerhalb des Naturalismus,

Materialismus und Nihilismus Möglichkeiten, die an Tiefe
und Weite die Tiefe und Weite einer Einzelkonfession wie des

Christentums bei weitem übertreffen. (Nicolai Hartmann, Karl Jaspers,
Martin Heidegger, Paul Haeberlin u. a.m.)

Das alles ist dem philosophisch gut versicherten Verfasser sehr wohl
bekannt. Er konstruiert seine mißglückte Alternative gegen sein eigenes

besseres Wissen und stellt sich damit in den Dienst eines recht



Nr. 2 Befreiung 37

engen Konfessionalismus. Weitgehend untergräbt und zerstört er so
selbst das Vertrauen, das wir ihm sonst auf Grund so vieler wertvoller
Partien seines Buches entgegenbringen möchten.

In den entscheidenden Fragen hält sich die christliche Dogmatik
im Besitz einer absolut gültigen Wahrheit. In den beiden von uns
dargestellten und entscheidenden Fragen aber tritt offen und klar
eine absolute Unklarheit und Unsicherheit ans Tageslicht. Nun, diese
Unsicherheit wäre an sich noch nicht das Schlimmste. Auch die
menschliche Erkenntnis in Wissenschaft und Philosophie weiß um
eine solche Unsicherheit. Aber da eben liegt der Unterschied: Diese
beiden großen menschlichen Bemühungen um die Menschenwahrheit

wissen um diese Unsicherheit und Relativität ihrer Lehre; sie
bekennen sich und stehen auch dazu. Die christliche Dogmatik aber
kennt offenbar diese Unsicherheit ihres eigenen Grundbestandes noch
nicht; darum hält sie fest an der Fiktion einer absoluten Gültigkeit
ihrer Lehre.

An nur zwei Punkten haben wir das protestantische Angebot des

Pfarrers Bremi untersucht. Die Untersuchung bestimmt uns, das
Angebot dankend abzulehnen. Wir wollen lieber bescheidene Mitarbeiter

bleiben am Aufbau einer relativ gültigen Menschenwahrheit und
nicht Funktionäre werden einer absolut sich gebenden und trotzdem

so unsicheren Gotteswahrheit. Non possumus Omikron.

Friedrich Theodor Vischer und die Theologie

Der Aesthetiker und Dichter Friedrich Theodor Vischer (1807 bis
1887) schreibt in «Mein Lebensweg» über das theologische Studium:
«Ich muß ein gutes Drittel der besten Jugendzeit als verloren betrachten,

vergeudet in dummem Fleiß an Stoff, der meinem Geist und
Leben keine Frucht getragen hat. Ich habe bei dieser Klage natürlich
nicht die Theologie im Auge, wie sie unzweifelhaft wissenschaftliche
Elemente enthält, sondern als eine Qualbemühung, zu halten, was
nicht mehr zu halten ist.»

Er schreibt dem theologischen Studium einen negativen und einen
positiven Gewinn zu. «Der negative : ich habe durch das Studium der
Theologie hinter die Kulissen, ich habe der Kirche und dem Dogma
in die Karten gesehen; dies ist ein Vorteil, der durch keine andere


	Non possumus!

