Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 3 (1955)

Heft: 1

Artikel: Ein Wissenschaftler auf dem Weg zu Gott?
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410399

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 1 Befreiung 17

dann erst noch den Anschein groflter Wissenschafilichkeit geben,
konnte auftreten mit dem Anspruch, dall man einer vorschnellen und
nicht immer ganz seriosen Naturwissenschaft nunmehr eine genauere,
bedichtigere und seritsere Naturwissenschaft entgegenstelle — ob-
wohl es sich hier in Tat und Wahrheit um eine von weit hinten her,
von der Konfession her dirigierte Naturwissenschaft handeln wiirde.
Wir konnen z. B. die Herausgeber und einige Mitarbeiter des grof3 an-
gelegten historischen Werkes «Historia mundi» — nach Kenntnis-
nahme des ersten Bandes — von solchen kryptokonfessionellen Ab-
sichten, bei scheinbar strengster Wissenschaftlichkeit an der Ober-
flache, nicht vollig freisprechen.

Um so groBer unsere Freude iiber das bestimmte Bekenntnis des
Basler Naturhistorischen Museums zur Evolution. Nur eine kleine
Korrektur sei uns doch hier gestattet: Wir wiirden nicht nur das
menschliche Bion, also nicht nur die biologischen Elemente des Men-
schen, in den Entwicklungsprozel3 einordnen, sondern den ganzen
Menschen, den ganzen Mikrokosmos des Menschen in seiner totalen
chemisch-physikalischen, biologischen, seelischen und geistigen
Schichtung. Im Terminus «Bion» sehen wir bereits eine unangebrach-
te, fast dngstliche Konzession an bestimmte katholisch-naturwissen-
schaftliche Entwicklungslehren (z. B. Kaelin in Freiburg i. U.).

Omikron.

Ein Wissenschafter auf dem Wege zu Gott?

Auf diesem schicksalsschweren Weg, dem Weg nach Damaskus und
zu Gott hin, marschiert der berithmte englische Historiker Arnold J.
Toynbee —, wenigstens nach der Meinung des bekannten Journalisten
und Schriftstellers Robert Jungk. Jungk hat Toynbee interviewt und
berichtet dariiber in Nr. 1050 der «Weltwoche». Nun ist Toynbee
sicher bis zu einem gewissen Grade reprisentativ fiir den englischen
Gelehrtenstand; er ist nicht nur Ordinarius fiir Volkergeschichte an
der Universitit London, er ist auch Studiendirektor am Royal Insti-
tute of International Affairs; es lohnt sich, ihn ndher anzusehen. Dar-
um wollen wir hier nachpriifen, ob Eindruck und Feststellung Jungks
stimmen. Dabei beschrinken wir uns genau auf den Inhalt des Inter-
views selbst; aus dem Hauptwerk Toynbees, aus dem gewaltigen, elf-



18 Befreiung Nr. 1

bindigen «A Study of History» die Belege fiir oder gegen die These
Jungks zusammenzutragen, fiihrt hier und heute zu weit hinaus.

Und nun greifen wir gleich die 3 entscheidenden Stellen aus dem
interessanten Interview heraus, horen dem beriihmten Historiker
Toynbee aufmerksam zu und priifen, ob sein Weg wirklich zu einem
Gott oder gar zu Gott selbst hinfiihrt.

1. Wahrend der letzten zwei- bis dreihundert Jahre haben wir das
Mysterium der menschlichen Natur und des Universums vor allem
vom mathematisch-physikalischen Standpunkt aus zu erforschen ge-
sucht — eine Position, die unsere westlichen Vorviter neu einnahmen,
als sie gegen Ende des 17. Jahrhunderts in vollem BewuBtsein die
Theologie aufgaben, die ihre Vorginger in Streit und BlutvergieBen
gestiirzt hatte. Heute sollten wir wieder eine Wendung wagen: Wir
miissen uns nunmehr von der mathematisch-physikalischen Methode
abkehren, die der Menschheit todliche Waffen schenkte, statt sie zu
erlosen.

Diese Worte Toynbees stellen uns vor schwere Fragen. Ist es mog-
lich, daf3 der groBe englische Gelehrte sich wirklich so ausgedriickt
hat? Dal} er wirklich das meint und glaubt, was er da sagt? Unsere

Bedenken: .

a) Die mathematisch-physikalische Methode ist kein Spiel, dem
man sich nach Belieben zuwenden und von dem man sich wieder
abwenden kann, wenn man gerade will. Der grofle Irrtum der ver-
gangenen Jahrzehnte liegt nicht in dieser Methode selbst, wohl aber
in deren Verabsolutierung und Monopolisierung. Es war ein Irrtum,
diese Methode auch auf die biologischen, seelischen und geistigen Pro-
zesse des Menschen auszudehnen. Das war eben nicht mehr Mathe-
matik und auch nicht mehr Physik — das war Physikalismus. Dieser
MiBbrauch der Physik, dieser Physikalismus — ja, der muf} itberwun-
den werden — nicht aber die Mathematik und auch nicht die Physik!
Diese Geistesgebiete und die ihnen eigentiimlichen Methoden konnen
und diirfen wir nicht iiberwinden, denn hinter ihnen liegen gewaltige
Wahrheiten. Wir wollen sie auch gar nicht iiberwinden, denn wir
kénnen sie aus unserem Leben und Wissen gar nicht mehr ausschei-
den.

b) Die gewill notige Korrektur des Physikalismus fithrt zu einem
gleichmiflig wissenschaftlichen Ausbau aller vier Schichten; die ma-
thematisch-physikalischen Erkenntnisse werden als gleichberechtigt



Nr. 1 Befreiung 19

eingebaut in den gewaltigen Kosmos der menschlichen Erkenntnis, der
Menschenwahrheit. Da hinaus fiihrt uns die Ueberwindung des Phy- -
sikalismus, sie fithrt uns aber nie und nimmer zuriick in irgend eine
Religion. Ganz im Gegenteil: Diese iiber alle vier Schichten sich er-
streckende Gesamtschau, die selbstverstindlich auch die Schau und
Bewertung der Religionen umfaBlt, diese Gesamtschau als Menschen-
wahrheit ist der denkbar stirkste Gegenpol und Gegenhalt zur christ-
lichen Religion.

¢) Wie ist es moglich, dal} ein Gelehrter vom Format Toynbees sich
derart tduschen und den Unterschied zwischen Physik und Physikalis-
mus ganz einfach iibersehen kann? Oder hat vielleicht der Interviewer
hier etwas falsch verstanden, falsch gedeutet?

Auf alle Fille halten wir fest: Dieser Weg, der Weg der notwendigen
Ueberwindung des Physikalismus, fithrt unter keinen Umstidnden zu
Gott zuriick, im Gegenteil, er fithrt weit und entschieden von einem
Glauben an den christlichen Gott weg.

2. Der Interviewer hat Toynbee richtig verstanden, denn er stellt
nun die berechtigte Frage: Die wissenschaftlichen Erkenntnisse sind
nun doch einmal da. Ist eine Wendung zur Religion zuriick heute noch
moglich? Toynbees Antwort, in unserer Zusammenfassung, lautet:

Was die Wissenschaft an giiltigen Einsichten geschaffen hat, kann
nicht vernichtet werden, soll bestehen bleiben. Eine Antagonie zwi-
schen Wissenschaft und Religion kenne ich nicht. Die Wissenschaft
hat der Religion im Laufe der Jahrhunderte einen groflen Dienst ge-
leistet; sie hat der Religion ein Wissensgebiet nach dem andern ab-
genommen. Was nun die Religion heute noch in ihren Hinden zuriick-
behilt, das ist eine von allem Wissensballast befreite essentielle Got-
teserkenntnis.

Toynbees Antwort enthilt wertvolle Elemente, ruft aber doch fol-
genden Einwinden und Ueberlegungen: '

a) Menschenwahrheit und Wissenschaft wissen nichts von einer
essentiellen Gotteserkenntnis als einem der Religion noch verbleiben-
den Kern. Wohl aber gibt es im Kosmos der Wissenschaften auch eine
Religionswissenschaft, eine Geschichte, Psychologie und Philosophie
der Religion — und diese Wissensgebiete zeigen iiberzeugend, wie
itberall nicht ein Gott die Menschen geschaffen, sondern wie iiberall
die Menschen sich ihre Gotter und Gottesbilder geschaffen haben und
heute noch schaffen. Was heute der universell umfassenden Wissen-
schaft noch gegeniibersteht, ist nicht eine kernhaft-essentielle Gottes-



20 : Befreiung Nr. 1

erkennntnis, wohl aber die Einsicht in das immer dichter werdende
Geheimnis der Wirklichkeit. Dieses Geheimnis ist aber nie und nim-
mer Gott und ist vor allem nicht der christliche Gott, der sich ja in
einer bestimmten, geschichtlich faBbaren Weise offenbart. Offen-
barung und Geheimnis sind zwei unverséhnliche Gegensiitze. Das Be-
kenntnis zum Geheimnis ist gerade nicht ein Bekenntnis zum christ-

lichen Gott.

b) Toynbee ist zu optimistisch, wenn er meint, dafl es nunmehr bei
einem solchen Kern essentieller Gotteserkenntnis bleiben werde, dal3
sich die Religionen in diesem Kerngehiuse von nun an stille halten
werden. Dem ist nicht so. Wie Toynbee selbst zugibt, haben die Reli-
gionen nur ungern, ja widerwillig auf die Beherrschung der Wissen-
schaft verzichtet; nur der Not gehorchend haben sie sich in diesen
Kern zuriickgezogen. Wann und wo es die Verhiltnisse erlauben, wer-
den die Religionen sofort wieder aus dem Kern herausbrechen, wer-
den die gefdhrliche Wissenschaft wieder ihrer Herrschaft unterwerfen.
Die katholische Kirche versucht das heute schon mit ihren katholi-
schen Universititen, Kliniken, astronomischen Anstalten und Ver-
bénden katholischer Gelehrter. Fiir sie sind nach wie vor die Wissen-
schaften ancillae theologiae (Dienstmiigde der Theologie), fiir sie
gilt «deus dominus studiorums. Aber auch die protestantische Kirche
wird durch ihren ungebrochenen Anspruch auf absolute Wahrheit
immer wieder in die Versuchung hineingestofen, die Menschenwahr-
heit der Gotteswahrheit dienstbar zu machen. Es scheint uns, als habe
Toynbee in seiner Antwort nicht tief genug gegriffen und sich zu rasch
mit einer optimistischen Deutung der heutigen Lage abgefunden.

3. Toynbee hilt es schlieBlich fiir moglich, ja wahrscheinlich, dal3
in Zukunft Religion und Wissenschaft gemeinsam arbeiten werden,
besonders auf dem Gebiet der Erforschung des Menschen. Im Gebiet
des menschlichen Seelenlebens liegen heute noch ungeloste Fragen,
deren die Religion besser Herr werden kann als die Psychologie, die
solche Fragen ja doch nur aus ihrer Zeitgebundenheit heraus ver-
stehen und erkldren kann. Religion dagegen reicht tiefer und weiter
und sie wird spiter noch tiefer reichen, wenn sie — als jetzt noch
junge abendldndische Religion — spiter einmal ihre Reife erreicht
haben wird. Dann werden auch die Scheidewénde zwischen Wissen-
schaft und Religion sich 6ffnen, auch die Scheidewinde zwischen
Religion und Religion, und gemeinsam werden diese Geistesmichte
ihren Weg weiter gehen.



Nr. 1 Befreiung - 21

Was ist von uns aus dazu zu sagen? Folgendes:

a) Es ist eine Binsenwahrheit, da unsere moderne Psychologie
als Tiefenpsychologie, als Erforscherin des Unterbewuflten und des
UnbewuBten, viel tiefer in das Seelenleben des Menschen eingedrun-
gen ist als der Christenglaube. Daher ja auch die beweglichen Klagen
der Kirche, daB3 die seelisch Bedringten heute beim Seelenarzt vor-
sprechen und dort Heilung suchen, aber selten mehr beim Pfarrer.
Daher ja auch die wiederholte Bitte der Kirche an die Geistlichen,
sich in moderner Psychologie auszubilden, um so der Schwierigkeiten
besser Herr werden zu konnen als bisher.

b) Toynbee rechnet also mit einer groBen Synthese der Wissen-
schaft mit der Religion. Der grofle Gelehrte ist noch nicht durchge-
drungen zur Einsicht in das Wesen der Menschenwahrheit hier und
der Gotteswahrheit dort. Er weil3 darum nicht, daB3 sie beide auf ganz
verschiedenen Seinsgrundlagen ganz verschiedene Wahrheiten auf-
bauen, dall deshalb eine Synthese nicht in Betracht kommen kann,
nur noch eine offene und ehrliche Entscheidung.

So weit unsere kritischen Einwinde. Und nun zuriick zur Haupt-
frage: Ist Toynbee wirklich auf dem Wege zu Gott? Bewahre — ganz
im Gegenteil! Der groBle Gelehrte steht schon ldngstens bei seinem
Gott und braucht sich ihm nicht erst zu ndhern. Er hilt sich — viel-
leicht aus personlicher Veranlagung, vielleicht aus Riicksichten auf
die allmichtige Konvention — in Gottes unmittelbarer Ndhe auf.
Diese Nahestellung ist es ja auch, die ihm den Weg zu sehr wesent-
lichen philosophischen und weltanschaulichen Einsichten versperrt.
Wenn wir in Toynbees Verhalten eine schwache Bewegung doch noch
wahrnehmen, so ist es gerade nicht die stirkere Annéherung an Gott,
wohl aber ein kaum merkbares Sichlosen und Entfernen von Gott.
Da und dort treten nun doch die historischen Erkenntnisse zwischen
den Autor und seinen Gott und schaffen Distanzierungen, Relativie-
rungen. Der Glaube an die Absolutheit des Christentums ist bereits
etwas briichig geworden. Seine gewaltigen historischen Konstruktio-
nen ruhen nicht mehr auf dem Fundament des Gottesglaubens und
richten sich auch nicht mehr auf diesen Gottesglauben hin aus, im
Gegenteil — Gottesglauben und Religion werden in seine historischen
Konstruktionen eingebaut. Gottesglaube und Religion sind schon
nicht mehr ‘Ausgangspunkt, sind nicht mehr tragender Urgrund und
auch nicht mehr Zielpunkt, sie sind nur noch Elemente im Aufbau;
sie sind Bausteine, die der Baumeister aus irgend einem Grunde noch



22 Befreiung Nr. 1

nicht wegwerfen kann, noch nicht wegwerfen will. Darum ist uns
der grofle englische Gelehrte Toynbee durchaus nicht der Typus und
Reprisentant einer Anniherung der heutigen Wissenschaft an Gott,
einer zunehmenden Bindung an Gott — er ist uns vielmehr typisch
fiir eine einsetzende Lockerung und Losung traditioneller Bindungen;
er ist uns der Reprisentant einer eben erst einsetzenden langsamen

Entfernung von Gott. Hr.

STREIFLIGUTER

Komodie um die Konfessionsschule

Die in einigen Lindern Westdeutschlands besonders von der katholi-
schen Kirche betriebene konfessionelle Aufsplitterung der Schulen ist be-
kannt. Oft geniigt es der Kirche noch nicht, die Lehranstalten vielerorts
in leistungsunfahige Zwergschulen mit nur zwei, manchmal nur einer
Klasse fiir alle Kinder von sechs bis vierzehn Jahren aufgeteilt zu sehen.
Sie ldaft durch ihren verlingerten Arm, den Staat, auch gesetzlich fest-
legen, in welche Schule die Eltern ihre Kinder zu schicken haben. Dies
fiihrte in einem bayrischen Ort zu einer grotesken Situation, die — damit
in unserer Zeitschrift auch der Humor nicht fehle — hier wiedergegeben
sel. '

Nach dem bayrischen Schulorganisationsgesetz darf ein evangelisches
Kind nicht in eine katholische Konfessionsschule geschickt werden ( und
umgekehrt), wenn am gleichen Ort eine evangelische Schule existiert. Nun
gibt es an dem besagten Ort eine voll ausgebaute katholische und eine
nur zweiklassige evangelische Zwergschule. Ein evangelisches Elternpaar,
um die geistige Entwicklung seines Schulneulings besorgt, zog die leistungs-
fahige groBe katholische Schule vor. Religionsunterricht sollte das Kind in
der evangelischen Schule erhalten. Der Leiter der katholischen Schule
lehnte eine Aufnahme des ABC-Schiitzen aber unter Berufung auf das
Schulorganisationsgesetz, das die Eltern nicht kannten, ab. Nun befaf3te
sich der Vater niher mit dem Gesetz. Statt aber, wie es unter den bay-
rischen Verhiltnissen vielfach vorkommt ( und vielleicht vom klerikalen
Gesetzgeber auch so beabsichtigt ist), sein Kind katholisch werden zu las-



	Ein Wissenschaftler auf dem Weg zu Gott?

