
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 1

Artikel: Ein Wissenschaftler auf dem Weg zu Gott?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410399

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 1 Befreiung 17

dann erst noch den Anschein größter Wissenschaftlichkeit geben,
könnte auftreten mit dem Anspruch, daß man einer vorschnellen und
nicht immer ganz seriösen Naturwissenschaft nunmehr eine genauere,
bedächtigere und seriösere Naturwissenschaft entgegenstelle —
obwohl es sich hier in Tat und Wahrheit um eine von weit hinten her,
von der Konfession her dirigierte Naturwissenschaft handeln würde.
Wir können z. B. die Herausgeber und einige Mitarbeiter des groß
angelegten historischen Werkes «Historia mundi» — nach Kenntnisnahme

des ersten Bandes — von solchen kryptokonfessionellen
Absichten, bei scheinbar strengster Wissenschaftlichkeit an der
Oberfläche, nicht völlig freisprechen.

Um so größer unsere Freude über das bestimmte Bekenntnis des

Basler Naturhistorischen Museums zur Evolution. Nur eine kleine
Korrektur sei uns doch hier gestattet: Wir würden nicht nur das

menschliche Bion, also nicht nur die biologischen Elemente des
Menschen, in den Entwicklungsprozeß einordnen, sondern den ganzen
Menschen, den ganzen Mikrokosmos des Menschen in seiner totalen
chemisch-physikalischen, biologischen, seelischen und geistigen
Schichtung. Im Terminus «Bion» sehen wir bereits eine unangebrachte,

fast ängstliche Konzession an bestimmte katholisch-naturwissenschaftliche

Entwicklungslehren (z. B. Kaelin in Freiburg i. U.)
Omikron.

Ein Wissenschafter auf dem Wege zu Gott?

Auf diesem schicksalsschweren Weg, dem Weg nach Damaskus und
zu Gott hin, marschiert der berühmte englische Historiker Arnold J.
Toynbee — wenigstens nach der Meinung des bekannten Journalisten
und Schriftstellers Robert Jungk. Jungk hat Toynbee interviewt und
berichtet darüber in Nr. 1050 der «Weltwoche». Nun ist Toynbee
sicher bis zu einem gewissen Grade repräsentativ für den englischen
Gelehrtenstand; er ist nicht nur Ordinarius für Völkergeschichte an
der Universität London, er ist auch Studiendirektor am Royal Institute

of International Äffairs; es lohnt sich, ihn näher anzusehen. Darum

wollen wir hier nachprüfen, ob Eindruck imd Feststellung Jungks
stimmen. Dabei beschränken wir uns genau auf den Inhalt des Interviews

selbst; aus dem Hauptwerk Toynbees, aus dem gewaltigen, elf-



18 Befreiung

i

Nr. 1

bändigen «A Study of History» die Belege für oder gegen die These
Jungks zusammenzutragen, führt hier und heute zu weit hinaus.

Und nun greifen wir gleich die 3 entscheidenden Stellen aus dem
interessanten Interview heraus, hören dem berühmten Historiker
Toynbee aufmerksam zu und prüfen, ob sein Weg wirklich zu einem
Gott oder gar zu Gott selbst hinführt.

1. Während der letzten zwei- bis dreihundert Jahre haben wir das

Mysterium der menschlichen Natur und des Universums vor allem
vom mathematisch-physikalischen Standpunkt aus zu erforschen
gesucht — eine Position, die unsere westlichen Vorväter neu einnahmen,
als sie gegen Ende des 17. Jahrhunderts in vollem Bewußtsein die
Theologie aufgaben, die ihre Vorgänger in Streit und Blutvergießen
gestürzt hatte. Heute sollten wir wieder eine Wendung wagen: Wir
müssen uns nunmehr von der mathematisch-physikalischen Methode
abkehren, die der Menschheit tödhche Waffen schenkte, statt sie zu
erlösen.

Diese Worte Toynbees stellen uns vor schwere Fragen. Ist es möglich,

daß der große englische Gelehrte sich wirkhch so ausgedrückt
hat? Daß er wirklich das meint und glaubt, was er da sagt? Unsere
Bedenken :

a) Die mathematisch-physikalische Methode ist kein Spiel, dem
man sich nach Beheben zuwenden und von dem man sich wieder
abwenden kann, wenn man gerade will. Der große Irrtum der
vergangenen Jahrzehnte liegt nicht in dieser Methode selbst, wohl aber
in deren Verabsolutierung und Monopolisierung. Es war ein Irrtum,
diese Methode auch auf die biologischen, seelischen und geistigen
Prozesse des Menschen auszudehnen. Das war eben nicht mehr Mathematik

und auch nicht mehr Physik — das war Physikalismus. Dieser
Mißbrauch der Physik, dieser Physikalismus — ja, der muß überwunden

werden —¦ nicht aber die Mathematik und auch nicht die Physik
Diese Geistesgebiete und die ihnen eigentümlichen Methoden können
und dürfen wir nicht überwinden, denn hinter ihnen liegen gewaltige
Wahrheiten. Wir wollen sie auch gar nicht überwinden, denn wir
können sie aus unserem Leben und Wissen gar nicht mehr ausscheiden.

b) Die gewiß nötige Korrektur des Physikalismus führt zu einem
gleichmäßig wissenschaftlichen Ausbau aller vier Schichten; die
mathematisch-physikalischen Erkenntnisse werden als gleichberechtigt



Nr. 1 Befreiung 19

eingebaut in den gewaltigen Kosmos der menschlichen Erkenntnis, der
Menschenwahrheit. Da hinaus führt uns die Ueberwindung des

Physikalismus, sie führt uns aber nie und nimmer zurück in irgend eine
Religion. Ganz im Gegenteil: Diese über alle vier Schichten sich
erstreckende Gesamtschau, die selbstverständlich auch die Schau und
Bewertung der Religionen umfaßt, diese Gesamtschau als Menschenwahrheit

ist der denkbar stärkste Gegenpol und Gegenhalt zur christhchen

Religion.
c) Wie ist es möglich, daß ein Gelehrter vom Format Toynbees sich

derart täuschen und den Unterschied zwischen Physik und Physikalis-
mus ganz einfach übersehen kann? Oder hat vielleicht der Interviewer
hier etwas falsch verstanden, falsch gedeutet?

Auf alle Fälle halten wir fest : Dieser Weg, der Weg der notwendigen
Ueberwindung des Physikalismus, führt unter keinen Umständen zu
Gott zurück, im Gegenteil, er führt weit und entschieden von einem
Glauben an den christlichen Gott weg.

2. Der Interviewer hat Toynbee richtig verstanden, denn er stellt
nun die berechtigte Frage: Die wissenschaftlichen Erkenntnisse sind
nun doch einmal da. Ist eine Wendung zur Rehgion zurück heute noch
möghch? Toynbees Antwort, in unserer Zusammenfassung, lautet:

Was die Wissenschaft an gültigen Einsichten geschaffen hat, kann
nicht vernichtet werden, soll bestehen bleiben. Eine Antagonie
zwischen Wissenschaft und Religion kenne ich nicht. Die Wissenschaft
hat der Religion im Laufe der Jahrhunderte einen großen Dienst
geleistet; sie hat der Rehgion ein Wissensgebiet nach dem andern
abgenommen. Was nun die Rehgion heute noch in ihren Händen zurückbehält,

das ist eine von allem Wissensballast befreite essentielle
Gotteserkenntnis.

Toynbees Antwort enthält wertvolle Elemente, ruft aber doch
folgenden Einwänden und Ueberlegungen: ¦

a) Menschenwahrheit und Wissenschaft wissen nichts von einer
essentiellen Gotteserkenntnis als einem der Rehgion noch verbleibenden

Kern. Wohl aber gibt es im Kosmos der Wissenschaften auch eine
Religionswissenschaft, eine Geschichte, Psychologie und Philosophie
der Rehgion — und diese Wissensgebiete zeigen überzeugend, wie
überall nicht ein Gott die Menschen geschaffen, sondern wie überall
die Menschen sich ihre Götter und Gottesbilder geschaffen haben und
heute noch schaffen. Was heute der universell umfassenden Wissenschaft

noch gegenübersteht, ist nicht eine kernhaft-essentielle Gottes-



20 Befreiung Nr. 1

erkennntnis, wohl aber die Einsicht in das immer dichter werdende
Geheimnis der Wirklichkeit. Dieses Geheimnis ist aber nie und nimmer

Gott und ist vor allem nicht der christliche Gott, der sich ja in
einer bestimmten, geschichtlich faßbaren Weise offenbart.
Offenbarung und Geheimnis sind zwei unversöhnliche Gegensätze. Das
Bekenntnis zum Geheimnis ist gerade nicht ein Bekenntnis zum christlichen

Gott.

b) Toynbee ist zu optimistisch, wenn er meint, daß es nunmehr bei
einem solchen Kern essentieller Gotteserkenntnis bleiben werde, daß
sich die Religionen in diesem Kerngehäuse von nun an stille halten
werden. Dem ist nicht so. Wie Toynbee selbst zugibt, haben die
Religionen nur ungern, ja widerwillig auf die Beherrschung der Wissenschaft

verzichtet; nur der Not gehorchend haben sie sich in diesen
Kern zurückgezogen. Wann und wo es die Verhältnisse erlauben, werden

die Religionen sofort wieder aus dem Kern herausbrechen, werden

die gefährliche Wissenschaft wieder ihrer Herrschaft unterwerfen.
Die katholische Kirche versucht das heute schon mit ihren katholischen

Universitäten, Kliniken, astronomischen Anstalten und
Verbänden katholischer Gelehrter. Für sie sind nach wie vor die
Wissenschaften ancillae theologiae (Dienstmägde der Theologie), für sie

gilt «deus dominus studiorum». Aber auch die protestantische Kirche
wird durch ihren ungebrochenen Anspruch auf absolute Wahrheit
immer wieder in die Versuchung hineingestoßen, die Menschenwahrheit

der Gotteswahrheit dienstbar zu machen. Es scheint uns, als habe
Toynbee in seiner Antwort nicht tief genug gegriffen und sich zu rasch
mit einer optimistischen Deutung der heutigen Lage abgefunden.

3. Toynbee hält es schließlich für möglich, ja wahrscheinlich, daß
in Zukunft Religion und Wissenschaft gemeinsam arbeiten werden,
besonders auf dem Gebiet der Erforschung des Menschen. Im Gebiet
des menschlichen Seelenlebens liegen heute noch ungelöste Fragen,
deren die Religion besser Herr werden kann als die Psychologie, die
solche Fragen ja doch nur aus ihrer Zeitgebundenheit heraus
verstehen und erklären kann. Religion dagegen reicht tiefer und weiter
und sie wird später noch tiefer reichen, wenn sie — als jetzt noch
junge abendländische Religion — später einmal ihre Reife erreicht
haben wird. Dann werden auch die Scheidewände zwischen Wissenschaft

und Religion sich öffnen, auch die Scheidewände zwischen
Religion und Religion, und gemeinsam werden diese Geistesmächte
ihren Weg weiter gehen.



Nr. 1 Befreiung 21

Was ist von uns aus dazu zu sagen? Folgendes:
a) Es ist eine Binsenwahrheit, daß unsere moderne Psychologie

als Tiefenpsychologie, als Erforscherin des Unterbewußten und des

Unbewußten, viel tiefer in das Seelenleben des Menschen eingedrungen

ist als der Christenglaube. Daher ja auch die beweglichen Klagen
der Kirche, daß die seelisch Bedrängten heute beim Seelenarzt
vorsprechen und dort Heilung suchen, aber selten mehr beim Pfarrer.
Daher ja auch die wiederholte Bitte der Kirche an die Geistlichen,
sich in moderner Psychologie auszubilden, um so der Schwierigkeiten
besser Herr werden zu können als bisher.

b) Toynbee rechnet also mit einer großen Synthese der Wissenschaft

mit der Religion. Der große Gelehrte ist noch nicht durchgedrungen

zur Einsicht in das Wesen der Menschenwahrheit hier und
der Gotteswahrheit dort. Er weiß darum nicht, daß sie beide auf ganz
verschiedenen Seinsgrundlagen ganz verschiedene Wahrheiten
aufbauen, daß deshalb eine Synthese nicht in Betracht kommen kann,
nur noch eine offene und ehrliche Entscheidung.

So weit unsere kritischen Einwände. Und nun zurück zur Hauptfrage:

Ist Toynbee wirklich auf dem Wege zu Gott? Bewahre — ganz
im Gegenteil! Der große Gelehrte steht schon längstens bei seinem
Gott und braucht sich ihm nicht erst zu nähern. Er hält sich —
vielleicht aus persönlicher Veranlagung, vielleicht aus Rücksichten auf
die allmächtige Konvention — in Gottes unmittelbarer Nähe auf.
Diese Nahestellung ist es ja auch, die ihm den Weg zu sehr wesentlichen

philosophischen und weltanschaulichen Einsichten versperrt.
Wenn wir in Toynbees Verhalten eine schwache Bewegung doch noch
wahrnehmen, so ist es gerade nicht die stärkere Annäherung an Gott,
wohl aber ein kaum merkbares Sichlösen und Entfernen von Gott.
Da und dort treten nun doch die historischen Erkenntnisse zwischen
den Autor und seinen Gott und schaffen Distanzierungen, Relativie-
rungen. Der Glaube an die Absolutheit des Christentums ist bereits
etwas brüchig geworden. Seine gewaltigen historischen Konstruktionen

ruhen nicht mehr auf dem Fundament des Gottesglaubens und
richten sich auch nicht mehr auf diesen Gottesglauben hin aus, im
Gegenteil — Gottesglauben und Religion werden in seine historischen
Konstruktionen eingebaut. Gottesglaube und Religion sind schon
nicht mehr Ausgangspunkt, sind nicht mehr tragender Urgrund und
auch nicht mehr Zielpunkt, sie sind nur noch Elemente im Aufbau;
sie sind Bausteine, die der Baumeister aus irgend einem Grunde noch



22 Befreiung Nr. 1

nicht wegwerfen kann, noch nicht wegwerfen will. Darum ist uns
der große englische Gelehrte Toynbee durchaus nicht der Typus und
Repräsentant einer Annäherung der heutigen Wissenschaft an Gott,
einer zunehmenden Bindung an Gott — er ist uns vielmehr typisch
für eine einsetzende Lockerung und Lösung traditioneller Bindungen;
er ist uns der Repräsentant einer eben erst einsetzenden langsamen
Entfernung von Gott. Hr.

Die in einigen Ländern Westdeutschlands besonders von der katholischen

Kirche betriebene konfessionelle Aufsplitterung der Schulen ist
bekannt. Oft genügt es der Kirche noch nicht, die Lehranstalten vielerorts
in leistungsunfähige Zwergschulen mit nur zwei, manchmal nur einer
Klasse für alle Kinder von sechs bis vierzehn Jahren aufgeteilt zu sehen.
Sie läßt durch ihren verlängerten Arm, den Staat, auch gesetzlich
festlegen, in welche Schule die Eltern ihre Kinder zu schicken haben. Dies
führte in einem bayrischen Ort zu einer grotesken Situation, die — damit
in unserer Zeitschrift auch der Humor nicht fehle — hier wiedergegeben
sei. i

Nach dem bayrischen Schulorganisationsgesetz darf ein evangelisches
Kind nicht in eine katholische Konfessionsschule geschickt werden und
umgekehrt), wenn am gleichen Ort eine evangelische Schule existiert. Nun
gibt es an dem besagten Ort eine voll ausgebaute katholische und eine
nur zweiklassige evangelische Zwergschule. Ein evangelisches Elternpaar,
um die geistige Entwicklung seines Schulneulings besorgt, zog die leistungsfähige

große katholische Schule vor. Religionsunterricht sollte das Kind in
der evangelischen Schule erhalten. Der Leiter der katholischen Schule
lehnte eine Aufnahme des ABC-Schützen aber unter Berufung auf das

Schulorganisationsgesetz, das die Eltern nicht kannten, ab. Nun befaßte
sich der Vater näher mit dem Gesetz. Statt aber, wie es unter den
bayrischen Verhältnissen vielfach vorkommt und vielleicht vom klerikalen
Gesetzgeber auch so beabsichtigt ist), sein Kind katholisch werden zu las-

Komödie um die Konfessionsschule


	Ein Wissenschaftler auf dem Weg zu Gott?

