
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 10

Artikel: Der Weltschöpfungsgedanke

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410460

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


230 Befreiung Nr. 10

Der Weltschöpfungsgcdankc

Im Nachtstudio Salzburg war am 2. August d. J. (um 22.15 Uhr)
wieder einmal die Stimme des Philosophen Karl Jaspers zu hören, der
diesmal über den Weltschöpfungsgedanken sprach. Natürlich kam er
dabei auch auf die neueste theologische «Idee» zu sprechen, die den
Weltschöpfungsgedanken dadurch zu retten sucht, indem sie auf das

moderne astronomische Weltbild verweist, wonach das ganze Weltall
in einem Zustand der Expansion sich befindet. Daraus folgern
gewisse findige Theologen, daß einmal eine «Urexplosion» stattgefunden

haben müsse, die man als eine Art Schöpfung deuten könnte.
Lassen wir uns durch philosophische Haarspaltereien nicht

irreführen : Der biblische Bericht von einer Weltschöpfung setzt die
Existenz eines Weltenschöpfers voraus, auf welche gedankliche Konstruktion

der gesunde Menschenverstand mit der Feststellung antwortet:
«Aus nichts wird nichts». Darauf antworten die Theologen mit dem
absurden Argument: «Gott ist die Ursache seiner selbst». Ein
offenkundiger Blödsinn, bei dem man unwillkürlich an die Behauptung
des Jägerlateins Münchhausens erinnert wird, der sich und sein
Pferd vor dem Versinken im Sumpf bewahrt, indem er sich kurz
entschlossen bei seinem Zopf packt, um sich daran in die Höhe zu ziehen.

Auf alle derartige zweideutige Redensarten haben wir die Frage
aufzuwerfen, wieso primitive Menschen auf den Gedanken verfallen
konnten, eine Weltschöpfungssage zu dichten. Das ist eine
sozialpsychologische Frage, die nur beantwortet werden kann, wenn wir
berücksichtigen, daß unser Bewußtsein einerseits durch unser
gesellschaftliches Sein bedingt ist, andererseits aber auch durch die Eigenart

unseres Denkens beeinflußt wird, das sich in steter Anpassung an
die Realität entwickelt.

Unser Denken unterliegt bestimmten Gesetzen, zu denen vor allem
gewisse Formen der Gedankenassoziation gehören, die schon in den
Naturfaktoren zum Ausdruck gelangen, was sich sogar noch in unserem

wissenschaftlichen Denken deutlich verfolgen läßt. Man denke

nur daran, daß sich die Hypothese eines «Lichtäthers» in der Physik
durch Jahrzehnte erhalten hat, bis endlich der Nobelpreisträger
A. V. Michelson durch seinen berühmten Versuch (1906) den Beweis
erbrachte, daß die Annahme eines solchen «Lichtäthers» auf einer
Fiktion beruhte.



Nr. 10 Befreiung 231

Heute sind wir uns darüber klar, daß die Annahme des hypothetischen

«Lichtäthers» auf einem «Vergleich» beruhte: Wenn man unter

dem Rezipienten einer Luftpumpe eine tönende Glocke deponiert
und die Luft aus dem Rezipienten wegpumpt, so konstatiert man,
daß der Klang der tönenden Glocke immer schwächer wird, weil die
Luft, als Träger der akustischen Fortpflanzung, nicht mehr wirksam
ist. Der Gedanke lag nahe, daß auch das Licht zu seiner Fortpflanzung

eines Mediums bedarf, und dieses Medium nannte man eben
«Lichtäther». Heute, im Zeitalter der Atomphysik, ist die Annahme
eines hypothetischen Mediums für die Fortpflanzung des Lichtes
überholt, und wir nehmen im Sinne der Quantentheorie an, daß das

Licht durch «Photonen» übertragen wird, was einer Wiederbelebung
der Newtonschen Emissionstheorie des Lichtes gleichkommt.

Hält man sich an die naturwissenschaftlich nachweisbaren Tatsachen,

so wird man nicht auf die Idee einer «Weltschöpfung» kommen,
die schon dem Grundgesetz von der Erhaltung der Energie
widerspricht. Mit diesem klaren Tatbestand begnügen sich aber gewisse
Philosophen nicht, sondern sie grübeln darüber nach, wie eine
Weltschöpfung zu einer Zeit stattfinden konnte, in der es angeblich noch
gar keine Zeit gab. Namentlich der Philosoph /. Kant verwickelte sich
da in Widersprüche, aus denen er denkmäßig keinen Ausweg fand. In
seinem Rundfunkvortrag hat sich denn auch Jaspers auf die «Antinomien

der reinen Vernunft» bezogen, die sich in der «Kritik der reinen
Vernunft» (im 2. Abschnitt des 2. Hauptstückes) finden.

Für unsere Zwecke dürfte es genügen, wenn wir uns mit dem von
Kant aufgestellten vierten «Widerstreit der transzendentalen Ideen»
befassen. Dort heißt es in der Thesis :

«Zu der Welt gehört etwas, was entweder als ihr Teil oder ihre Ursache ein
schlechthin notwendiges Wesen ist»,

und in der Antithesis:

«Es existiert überall kein schlechthin notwendiges Wesen, weder in der Welt
noch außer der Welt, alB ihre Ursache.»

Dieses «Problem» ist nur sozialpsychologisch zu verstehen, d. h. es

drängt sich die Frage auf, wie es komme, daß sich heute noch viele
Menschen mit solchen höchst überflüssigen Fragen abgeben. Das
angeblich «schlechthin notwendige Wesen», das wir zur Welt «entweder
als ihr Teil oder ihre Ursache» hinzudenken sollen und das außerhalb



232 Befreiung Nr. 10

einer «Kritik der reinen Vernunft» einfach Gott genannt wird, ist
ein anthropomorphistischer Begriff, der sich mit der sozialen Struktur

der jeweiligen Gesellschaft gewandelt hat.
Wenn heute noch der alte Gottesbegriff lebendig ist, so ist dies

darauf zurückzuführen, daß — trotz naturwissenschaftlicher Aufklär-
rung und trotz hochentwickelter Technik — vieles im Leben
unverständlich ist, namentlich in sozialer Hinsicht. Darum auch das
Anschwellen der Religiosität nach Kriegen, die wie eine Naturkatastrophe
hereinzubrechen scheinen. Und doch wären Kriege vermeidbar,
genau so wie Krankheitsepidemien, sobald man ihre Ursachen entdeckt.
Der Bazillus des Krieges liegt im Wirtschaftlichen, und eine wirksame

Bekämpfung dieser «Krankheit» ist erst dann möglich, wenn
die heutige Profitwirtschaft durch eine die ganze Erde umfassende
Planwirtschaft ersetzt sein wird, die den Konkurrenzkampf zwischen
den Völkern ausschaltet.

Ebenso werden die Menschen sich mit dem erwähnten philosophischen

«Widerstreit» nur abquälen, solange sie über den sehr realen
sozialen Widerstreit der bestehenden gesellschaftlichen Herrschaftsordnung

nicht hinweggekommen sind. Die einst unverstandenen
Naturkräfte haben wir zu einem großen Teil schon meistern gerlernt,
nicht aber die sozialen Triebkräfte, die im Oekonomischen wurzeln.
So bleibt denn der Mensch vorläufig noch ein Spielball dieser Kräfte,
und er nimmt als unabwendbares Schicksal hin, was er einst lenken
wird. Dann werden unsere Nachkommen auf das Wirtschaftschaos
unserer heutigen Zeit zurückblicken, so wie wir gegenwärtig mit
einem gelinden Schauer jener Zeiten gedenken, da Pest und Cholera
wie eine Strafe Gottes über die Menschheit hereinbrachen.

Denknotwendig ist Gott überhaupt nicht, weder als Teil noch als
Ursache der Welt. Als Teil ist er überflüssig, also ein Denkballast und
als Ursache erklärt er nichts, da der Vorgang der Weltschöpfung nicht
weniger unerklärlich ist als das unmittelbare Vorhandensein der
Welt.

So gesehen erscheint der Weltschöpfungsgedanke als ein höchst
überflüssiges Problem, das nur dazu dient, um die Gedanken
spintisierender Menschenköpfe von jenen Fragen abzulenken, die unser
unmittelbares reales Sein betreffen. In diesem Sinne hatte bereits vor
Jahren Karl Marx in seinen Thesen über Feuerbach erklärt: «Die
Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert ; es kommt
aber darauf an, sie zu verändern». H.


	Der Weltschöpfungsgedanke

