Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 10

Artikel: Gegen die kirchlichen "Richtungen” : bescheidene Fragen eines
harmlosen Laien

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410459

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

226 ) Befreiung Nr. 10

lich den letzten Dienst an den irdischen Resten des groflen Toten
zu verrichten gingen.

Gegen die kirchlichen <Richtungen»

Bescheidene Fragen eines harmlosen Laien

Neben den Psychiatern scheint man sich in keiner Fakultiit weniger
der erkenntniskritischen Selbstpriifung zu unterziehen als unter den
Theologen, obwohl sie sich so viel auf ihre philosophische Schulung
zugutehalten. Ein amiisantes Beispiel neben tausend anderen bege-
nete mir unlidngst im «Ruf», dem Organ des «Christlichen Vereins
junger Midnner» (CVJM) der deutschsprachigen Schweiz, das freilich
seines jugendlichen Leserkreises wegen nur bescheidene geistige An-
forderungen zu stellen gewohnt ist. Dort klagt ein ebenso entschieden
menschlich sympathischer wie — nach seinen Predigten zu urteilen
— dezidiert strengstgldubiger Ziircher Pfarrer iiber das Bestehen von
Richtungen in der reformierten Kirche: «Richtungen in der Kirche
offenbaren eine Schuld . . . Dal3 wir sie in unserer Kirche haben, ist
eine Not, die wir nur mit Schmerz und Sorge erleiden koénnen. Es
sollte nicht sein, da3 man von einer ,freisinnigen’, einer ,positiven’,
einer ,religios-sozialen’ Richtung sprechen muf3. Darin wird eine
schwere Krankheit der Kirche sichtbar, die dringlich Heilung und
Abhilfe erheischt.» Zwar habe es schon in der ersten Gemeinde im
Neuen Testament «Richtungen» gegeben. Doch gewisse Stellen der
Bibel lassen erkennen, «daf die ,Richtung,’ das rechthaberische, selbst-
herrliche, vom alleinigen Vertrauen auf den . . . Herrn sich abson-
dernde Wesen niemals anerkannt wird. Der Herr und seine Apostel
haben die ,Richtung’ immer als Schuld an der Gemeinde erklirt und
mit heiligernster Mahnung die Richtungsleute zur Gemeinde und
Herde Gottes zuriickgerufen.» «Richtung» sei sich abspaltende Son-
derkirche; jede «Richtung» sei unter allen Umstinden gefdhrlich
und falsch. Mithin offenbar auch die vorher von unserem Autor ge-
nannte positive Richtung?

Aber die Not und Schuld der «Richtung» konne geheilt werden
durch BuBle, durch «Umkehr von jedem selbstgewissen, fremden Ein-
fliissen zugidnglichen Gebaren». Und zwar durch Umkehr zur Mitte
der Kirche. Diese «Mitte ist der Herr selbst, wie er sich uns im ganzen
Schriftzeugnis durch den Heiligen Geist immer neu gniddig bezeugt.»
— Indes wer diirfte je zu behaupten wagen (wenn er sich nicht einer



Nr. 10 Befreiung 227

rechthaberischen, selbstherrlichen ,Richtung’ verschrieben hat), daf3
er die einzig wahre Auffassung von Jesu Lehre habe? Sollte der Ver-
fasser wirklich meinen, daf} es einen Glauben an Jesus Christus gebe,
mit dem sich keine menschlichen Auffassungen mischen?» Wihnt er,
dafB sich ein solcher reiner Glaube je zweifelsfrei erkennen lasse? Be-
ansprucht er gar fiir sich selber solche hohe Erkenntnis, die nicht
«an vorgefaBlten Meinungen klebt»? Ist nicht schier jede Richtung
von sich selber iiberzeugt, den einzig wahren Glauben zu besitzen
und der Forderung der «Konzentration auf die Botschaft vom Herrn»
nachzuleben? Wie aber kionnten je die Richtungen verschwinden
durch diese Konzentration, wenn iiber Inhalt und Wesen der Christus-
Botschaft sich nie Einigkeit erzielen 1dBt, wenn sie vielmehr seit zwei
Jahrtausenden in mannigfaltigen Deutungen schillern? Ist nicht un-
vermeidlich jede Aussage iiber die Botschaft mit menschlichen Auf-
fassungen gemischt? '

Wir miissen wieder — so sagt der Verfasser — Vertrauen haben
zum «gekreuzigten und auferstandenen» Herrn. Ist das nun nicht ein-
deutig strenggldubiger Biblizismus? Oder was wenigstens der Laie
unter «positivs versteht? Jedenfalls ist es eine Haltung, die von zahl-
reichen Theologen und noch mehr «gewohnlichen» Kirchgenossen
nicht geteilt wird. Woran sollen wir erkennen. daf} diese stark um-
strittene, weithin iiberwundene traditionalistische Haltung nicht auch
bloB eine «Richtung» ist? Jesus, als die Mitte der Kirche, erkennen
doch wohl alle heutigen «Richtungen» an. Nur weichen sie voneinan-
der ab in dem, was sie als das Wesentliche zu erkennen glauben. (Vol-
lig abwegig ist die selbstgerechte Verdichtigung der «Religigs-Sozia-
len», daB sie meinen «auch noch verbindlich héren zu miissen auf den
Zeitgeist, um(!) sich ihm anzupassen und in der Welt nicht allzu
fremd und absonderlich zu gelten» (!). Sollte nicht unser pfarrherr-
licher Autor etwas voreilig ohne erkenntniskritische Selbstpriifung
ein wenig naiv (um nicht zu sagen fanatisch) seine theologische
Schulmeinung als das einzig Wahre ansehen ohne zu merken, daf
auch sie nur eine «Richtung» mit «menschlichen Auffassungen (und
wie rechthaberisch!) gemischt» ist? Eine Richtung, der er selber zu-
fillig aus personlicher traditionalistischer Veranlagung oder durch
iiberkommene Lehreinfliisse seiner Professoren gewonnen wurde?
(Was wiirde er wohl fiir wahr halten, wenn er als Buddhist oder Mos-
lem oder in einem Kaffernkraal auferzogen worden wire? Oder unter
den Azteken oder vor viertausend Jahren in Aegypten oder auch nur



228 _ Befreiung Nr. 10

fiinfhundert Jahre vor unserer Zeitrechnung im heiteren Hellas ge-
lebt hitte? Und was wiirde wohl Jesus in anderer sozialer und welt-
anschaulicher Umwelt gelehrt haben? Ist nicht auch seine hohe Lehre
vom damaligen «Zeitgeist» beeinfluBBt*.)

In der Alleinherrschaft seiner Deutung der Botschaft Jesu sucht
der Verfasser «die allein gewéhrleistete Heilung und Hilfe fiir die an
den ,Richtungen’ schwer leidende Kirche». Steckt dahinter wielleicht
der von einer gewissen Richtung gehitschelte Wunsch nach einem
einheitlichen Bekenntnis, gar nach dem beriichtigten Bekenntnis-
zwang vatikanischen Vorbildes, den einige allzu eifrige Theologen in
die reformierte Kirche einfithren méchten? Wenn aber das nicht
eine «Richtungy ist, ist es eher noch etwas Schlimmeres, jedenfalls
nicht zum Heil der Kirche.

Echtes Leben kann es in der Kirche nur geben, solange es darin
Personlichkeiten echter Religiositit, d. h. unmittelbarer, nicht ange-
lernter Berithrung mit dem Ewigen gibt, solange in ihr jede unvor-
eingenommene Deutung der Jesusbotschaft ihren berechtigten Platz
hat (selbst wenn sie von keiner der herrschenden Theologien aner-
kannt ist). Sonst entartet die Kirche zu einem von rechthaberischen
Klerikern autoritidr gelenkten Trolleybus in einen imagindren Him-
mel von Priestern, die mit primitiven Héllenstrafen und Gebetsmiih-
len eine denkfaul dngstliche «Herde» gefiigig halten. Das aber wire
der Tod aller natiirlichen und notwendigen Vielfalt der Widerspie-
gelung des Géottlichen in den Menschen. Wollte der Verfasser auch
nur z. B. alle jene Kirchgenossen ausschlieBen, die den Gottschopfer
nicht mehr anthropozentrisch oder anthropomorph sich vorstellen
kénnen; denen der traditionelle Kanon der als «heiligy angesproche-
nen altjiiddischen und friihchristlichen Schriften nicht das «geoffen-
barte» oder «inspirierte» Wort Gottes ist, das, trotz seiner zahlreichen
inneren Widerspriiche, blindligs gelaubt werden mul3 und der durch
die seridse textkritische Forschung wahrscheinlich gemachten Fil-
schungen und nachtriéiglichen Einschiebsel; die nicht alle Einzelhei-
ten des «apostolischen Glaubensbekenntnisses» wortlich oder blof3
«symbolischer» Verwiisserung anerkennen (Trinitdt, Jungfrauenge-
burt, Héllenfahrt, Auferstehung, die Kreuzigung Jesu «um unserer
Siinden willen» und unsere «Erlosung durch sein Bluty). — Wollte

*) Goethe deutete das bekanntlich an durch den Rat, die Bibel nach Zeit- und
Ortsverhiltnissen zu verstehen und auszugehen von dem hesonderen, unmittelbaren
individuellen Bezug, den urspriinglich jedes Wort gehabt.



Nr. 10 Befreiung 229

der Vefasser diese «Zweifler» und damit ganze «Richtungen» aus der
Kirche ausschlieBen: wie viele selber denkende Képfe wiirde er dann
noch in seiner Kirche der «Mitte» behalten? Oder wire die Verban-
nung dieser unbequemen Stérenfriede gar sein heimlicher Wunsch?

Ohne Freiheit der eigenen Ueberzeugung gibt es kein echtes gei-
stiges Leben. Auch nicht in irgendeiner Kirche. Eine lebendige
Kirche wird deshalb stets verschiedene Richtungen in sich einschlie-
Ben. Jeder Versuch, eine einzelne (natiirlich die eigene!) Richtung
zum allein wahren Glauben auBlerhalb der bosen konkurrierenden
Richtungen zu erheben, verstof3t gegen die elementarsten Erkenntnisse
kritischer Selbstpriifung. Lasse man deshalb getrost auch die religios-
soziale und die freisinnige «Richtung» neben der positiven in unseren
Landeskirchen. Die Erkenntnis der absoluten Wahrheit ist . der
Menschheit bis an ihr Ende notwendig verschlossen. Daran indern
auch die erleuchtetsten und sebstbewufltesten Gottesgelehrten keinen
Deut.

Bilden nicht alle Religionen der Menschen, die seit Jahrtausenden
vergangenen wie die gegenwirtigen, die Hochreligionen der Kultur-
volker wie die Gotzenkulte der Primitiven, weiter nichts als «Richtun-
gen», die simtlich nur unzulinglich sich dem ggttlichen Geheimnis
nihern? «Unser Wissen ist Stiickwerk und unser Weissagen ist Stiick-
werk. Darum eifre jeder seiner unbestochnen, von Vorurteilen freien
Liebe nach.»

Nachschrift des Verfassers: Das Manuskript dieser Bemerkungen
hatte ich zuvor einem geistreichen freigesinnten Pfarrer zur Kritik ge-
sandt. Er schrieb mir: «Ihr Artikel hat mich personlich sehr amiisiert.
Denn natiirlich haben Sie den Nagel auf den Kopf getroffen. Nur hilft
Ihnen das gar nichts. Es ist genau so gekommen, wie ich im Kriege
vorausgesagt hatte: daB die Folgezeit den Weizen der Orthodoxie erst
richtig zum Blithen bringen werde. Es hilft deshalb auch nichts, den
Artikel in dem oder jenem Punkt zu mildern. Sondern die Wahrheit
1dBt sich heute eben einfach nicht mehr sagen. Nehmen Sie es ge-
duldig hin! Es kommen auch wieder andere Zeiten (aber dann wer-
den wir beide wohl tot sein).»

Zweite Nachschrift, zwei Jahre spiter. Erst jetzt, nach zahlreichen
vergeblichen Anfragen, erhalte ich den Artikel auf eine energische
Mahnung von der Redaktion des «Aufbaus» zuriick. Warum wohl kén-
nen sich pfarrherrliche Redaktoren nur so dullerst selten zu einer
speditiven Geschiftsfithrung aufraffen?



	Gegen die kirchlichen "Richtungen" : bescheidene Fragen eines harmlosen Laien

