
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 10

Artikel: Gegen die kirchlichen "Richtungen" : bescheidene Fragen eines
harmlosen Laien

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410459

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


226 Befreiung Nr. 10

lieh den letzten Dienst an den irdischen Resten des großen Toten
zu verrichten gingen.

Gegen die kirchlichen «Richtungen»
Bescheidene Fragen eines harmlosen Laien

Neben den Psychiatern scheint man sich in keiner Fakultät weniger
der erkenntniskritischen Selbstprüfung zu unterziehen als unter den
Theologen, obwohl sie sich so viel auf ihre philosophische Schulung
zugutehalten. Ein amüsantes Beispiel neben tausend anderen bege-
nete mir unlängst hn «Ruf», dem Organ des «Christlichen Vereins
junger Männer» (CVJM) der deutschsprachigen Schweiz, das freilich
seines jugendlichen Leserkreises wegen nur bescheidene geistige
Anforderungen zu stellen gewohnt ist. Dort klagt ein ebenso entschieden
menschlich sympathischer wie — nach seinen Predigten zu urteilen
— dezidiert Strengstgläubiger Zürcher Pfarrer über das Bestehen von
Richtungen in der reformierten Kirche: «Richtungen in der Kirche
offenbaren eine Schuld Daß wir sie in unserer Kirche haben, ist
eine Not, die wir nur mit Schmerz und Sorge erleiden können. Es

sollte nicht sein, daß man von einer freisinnigen', einer ,positiven',
einer ,religiös-sozialen' Richtung sprechen muß. Darin wird eine
schwere Krankheit der Kirche sichtbar, die dringlich Heilung und
Abhilfe erheischt.» Zwar habe es schon in der ersten Gemeinde im
Neuen Testament «Richtungen» gegeben. Doch gewisse Stellen der
Bibel lassen erkennen, «daß die ,Richtung,' das rechthaberische,
selbstherrliche, vom alleinigen Vertrauen auf den Herrn, sich
absondernde Wesen niemals anerkannt wird. Der Herr und seine Apostel
haben die ,Richtung' immer als Schuld an der Gemeinde erklärt und
mit heiligernster Mahnung die Richtungsleute zur Gemeinde und
Herde Gottes zurückgerufen.» «Richtung» sei sich abspaltende
Sonderkirche; jede «Richtung» sei unter allen Umständen gefährlich
und falsch. Mithin offenbar auch die vorher von unserem Autor
genannte positive Richtung?

Aber die Not und Schuld der «Richtung» könne geheilt werden
durch Buße, durch «Umkehr von jedem selbstgewissen, fremden
Einflüssen zugänglichen Gebaren». Und zwar durch Umkehr zur Mitte
der Kirche. Diese «Mitte ist der Herr selbst, wie er sich uns im ganzen
Schriftzeugnis durch den Heiligen Geist immer neu gnädig bezeugt.»
— Indes wer dürfte je zu behaupten wagen (wenn er sich nicht einer



Nr. 10 Befreiung 227

rechthaberischen, selbstherrlichen ,Richtung' verschrieben hat), daß
er die einzig wahre Auffassung von Jesu Lehre habe? Sollte der
Verfasser wirklich meinen, daß es einen Glauben an Jesus Christus gebe,
mit dem sich keine menschlichen Auffassungen mischen?» Wähnt er,
daß sich ein solcher reiner Glaube je zweifelsfrei erkennen lasse?
Beansprucht er gar für sich selber solche hohe Erkenntnis, die nicht
«an vorgefaßten Meinungen klebt»? Ist nicht schier jede Richtung
von sich selber überzeugt, den einzig wahren Glauben zu besitzen
und der Forderung der «Konzentration auf die Botschaft vom Herrn»
nachzuleben? Wie aber könnten je die Richtungen verschwinden
durch diese Konzentration, wenn über Inhalt und Wesen der Christus-
Botschaft sich nie Einigkeit erzielen läßt, wenn sie vielmehr seit zwei
Jahrtausenden in mannigfaltigen Deutungen schillern? Ist nicht
unvermeidlich jede Aussage über die Botschaft mit menschlichen
Auffassungen gemischt?

Wh müssen wieder — so sagt der Verfasser — Vertrauen haben
zum «gekreuzigten und auferstandenen» Herrn. Ist das nun nicht
eindeutig strenggläubiger Biblizismus? Oder was wenigstens der Laie
unter «positiv» versteht? Jedenfalls ist es eine Haltung, die von
zahlreichen Theologen und noch mehr «gewöhnlichen» Kirchgenossen
nicht geteilt wird. Woran sollen wir erkennen, daß diese stark
umstrittene, weithin überwundene traditionalistische Haltung nicht auch
bloß eine «Richtung» ist? Jesus, als die Mitte der Kirche, erkennen
doch wohl alle heutigen «Richtungen» an. Nur weichen sie voneinander

ab in dem, was sie als das Wesentliche zu erkennen glauben. (Völlig

abwegig ist die selbstgerechte Verdächtigung der «Religiös-Sozialen»,

daß sie meinen «auch noch verbindlich hören zu müssen auf den
Zeitgeist, um sich ihm anzupassen und in der Welt nicht allzu
fremd und absonderlich zu gelten» Sollte nicht unser pfarrherrlicher

Autor etwas voreihg ohne erkenntniskritiscne Selbstprüfung
ein wenig naiv (um nicht zu sagen fanatisch) seine theologische
Schulmeinung als das einzig Wahre ansehen ohne zu merken, daß
auch sie nur eine «Richtung» mit «menschlichen Auffassungen (und
wie rechthaberisch!) gemischt» ist? Eine Richtung, der er selber
zufällig aus persönlicher traditionalistischer Veranlagung oder durch
überkommene Lehreinflüsse seiner Professoren gewonnen wurde?
(Was würde er wohl für wahr halten, wenn er als Buddhist oder Moslem

oder in einem Kaffernkraal auferzogen worden wäre? Oder unter
den Azteken oder vor viertausend Jahren in Aegypten oder auch nur



228 Befreiung Nr. 10

fünfhundert Jahre vor unserer Zeitrechnung im heiteren Hellas
gelebt hätte? Und was würde wohl Jesus in anderer sozialer und
weltanschaulicher Umwelt gelehrt haben? Ist nicht auch seine hohe Lehre
vom damaligen «Zeitgeist» beeinflußt*.)

In der Alleinherrschaft seiner Deutung der Botschaft Jesu sucht
der Verfasser «die allein gewährleistete Heilung und Hilfe für die an
den ,Richtungen' schwer leidende Kirche». Steckt dahinter wielleicht
der von einer gewissen Richtung gehätschelte Wunsch nach einem
einheitlichen Bekenntnis, gar nach dem berüchtigten Bekenntniszwang

vatikanischen Vorbildes, den einige allzu eifrige Theologen in
die reformierte Kirche einführen möchten? Wenn aber das nicht
eine «Richtung» ist, ist es eher noch etwas Schlimmeres, jedenfalls
nicht zum Heil der Kirche.

Echtes Leben kann es in der Kirche nur geben, solange es darin
Persönlichkeiten echter Religiosität, d. h. unmittelbarer, nicht
angelernter Berührung mit dem Ewigen gibt, solange in ihr jede
unvoreingenommene Deutung der Jesusbotschaft ihren berechtigten Platz
hat (selbst wenn sie von keiner der herrschenden Theologien
anerkannt ist) Sonst entartet die Kirche zu einem von rechthaberischen
Klerikern autoritär gelenkten Trolleybus in einen imaginären Himmel

von Priestern, die mit primitiven Höllenstrafen und Gebetsmühlen

eine denkfaul ängstliche «Herde» gefügig halten. Das aber wäre
der Tod aller natürlichen und notwendigen Vielfalt der Widerspiegelung

des Göttlichen in den Menschen. Wollte der Verfasser auch

nur z. B. alle jene Kirchgenossen ausschließen, die den Gottschöpfer
nicht mehr anthropozentrisch oder anthropomorph sich vorstellen
können; denen der traditionelle Kanon der als «heilig» angesprochenen

altjüdischen und frühchristlichen Schriften nicht das «geoffenbarte»

oder «inspirierte» Wort Gottes ist, das, trotz seiner zahlreichen
inneren Widersprüche, blindligs gelaubt werden muß und der durch
die seriöse textkritische Forschung wahrscheinlich gemachten
Fälschungen und nachträglichen Einschiebsel; die nicht alle Einzelheiten

des «apostolischen Glaubensbekenntnisses» wörtlich oder bloß
«symbolischer» Verwässerung anerkennen (Trinität, Jungfrauengeburt,

Höllenfahrt, Auferstehung, die Kreuzigung Jesu «um unserer
Sünden willen» und unsere «Erlösung durch sein Blut»). — Wollte

*) Goethe deutete das bekanntlich an durch den Rat, die Bibel nach Zeit- und
Ortsverhältnissen zu verstehen und auszugehen von dem besonderen, unmittelbaren
individuellen Bezug, den ursprünglich jedes Wort gehabt.



Nr. 10 Befreiung 229

der Vefasser diese «Zweifler» und damit ganze «Richtungen» aus der
Kirche ausschließen : wie viele selber denkende Köpfe würde er dann
noch in seiner Kirche der «Mitte» behalten? Oder wäre die Verbannung

dieser unbequemen Störenfriede gar sein heimlicher Wunsch?
Ohne Freiheit der eigenen Ueberzeugung gibt es kein echtes

geistiges Leben. Auch nicht in irgendeiner Kirche. Eine lebendige
Kirche wird deshalb stets verschiedene Richtungen in sich einschließen.

Jeder Versuch, eine einzelne (natürlich die eigene!) Richtung
zum allein wahren Glauben außerhalb der bösen konkurrierenden
Richtungen zu erheben, verstößt gegen die elementarsten Erkenntnisse
kritischer Selbstprüfung. Lasse man deshalb getrost auch die religiössoziale

und die freisinnige «Richtung» neben der positiven in unseren
Landeskirchen. Die Erkenntnis der absoluten Wahrheit ist der
Menschheit bis an ihr Ende notwendig verschlossen. Daran ändern
auch die erleuchtetsten und sebstbewußtesten Gottesgelehrten keinen
Deut.

Bilden nicht alle Religionen der Menschen, die seit Jahrtausenden

vergangenen wie die gegenwärtigen, die Hochreligionen der Kulturvölker

wie die Götzenkulte der Primitiven, weiter nichts als «Richtungen»,

die sämtlich nur unzulänglich sich dem göttlichen Geheimnis
nähern? «Unser Wissen ist Stückwerk und unser Weissagen ist Stückwerk.

Darum eifre jeder seiner unbestochnen, von Vorurteilen freien
Liebe nach.»

Nachschrift des Verfassers: Das Manuskript dieser Bemerkungen
hatte ich zuvor einem geistreichen freigesinnten Pfarrer zur Kritik
gesandt. Er schrieb mir : «Ihr Artikel hat mich persönlich sehr amüsiert.
Denn natürlich haben Sie den Nagel auf den Kopf getroffen. Nur hilft
Ihnen das gar nichts. Es ist genau so gekommen, wie ich im Kriege
vorausgesagt hatte : daß die Folgezeit den Weizen der Orthodoxie erst
richtig zum Blühen bringen werde. Es hilft deshalb auch nichts, den
Artikel in dem oder jenem Punkt zu mildern. Sondern die Wahrheit
läßt sich heute eben einfach nicht mehr sagen. Nehmen Sie es

geduldig hin! Es kommen auch wieder andere Zeiten (aber dann werden

wir beide wohl tot sein).»
Zweite Nachschrift, zwei Jahre später. Erst jetzt, nach zahlreichen

vergeblichen Anfragen, erhalte ich den Artikel auf eine energische
Mahnung von der Redaktion des «Aufbaus» zurück. Warum wohl können

sich pfarrherrliche Redaktoren nur so äußerst selten zu einer
speditiven Geschäftsführung aufraffen?


	Gegen die kirchlichen "Richtungen" : bescheidene Fragen eines harmlosen Laien

