
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 10

Artikel: Wie stehen wir zum Positivismus?

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEFREIUNG
Zeitschrift für kritisches Denken

3. Jahrgang Nr. 10 1. Oktober 1955

Wie stehen wir zum Positivismus
1. Eine vorläufige Antwort

Unser weltanschaulicher Gegner jedenfalls ist mit seinem Bescheid
rasch zur Hand; soweit er uns nicht einfach als verstockte Sünder
und Abtrünnige abtut, sondern uns die Ehre einer philosophischen
oder wissenschaftstheoretischen Charakterisierung antut, soweit wird
er uns als «bornierte, sture und unbelehrbare Wissenschaftsfanatiker»
ohne große Bedenken dem Positivismus schlechthin zurechnen; da

nun aber in den Augen unseres Gegners auch der Positivismus als

längst überholt, als ewig gestrig und zurückgeblieben gilt, so soll das

Verdammungsurteil über den Positivismus «vernichtend» auch uns
als die Vertreter dieses unglückseligen Positivismus treffen. Lassen
wir das vorderhand auf sich beruhen!

Nun aber wir selbst — wie antworten wir, wenn auch nur vorläufig,

auf die im Titel gestellte Frage? Mit einem bestimmten Nein ist
wohl nicht zu rechnen. Da wird der eine ein freudiges Ja aussprechen,

sei es, daß er den Positivismus nur der Spur oder der ihm
sympathischen Intention nach kennt ; sei es, daß er als gründlicher Kenner

und deshalb aus guter Ueberzeugung sich zu einem wohl begründeten

zustimmenden Bekenntnis verpflichtet hält. Andere werden
eher zurückhalten, werden sich zuerst in den einschlägigen Wörter-
und Handbüchern der Gegenwart umsehen, dann' aber doch, wenn
auch zögernd, mit Ja antworten.

Anlaß zu unserer Frage und zur Neubesinnung gibt uns das Buch
von Dr. Hans Haeberli: «Der Begriff der Wissenschaft im logischen
Positivismus»*). Wir sind auf alle Fälle dem Autor dankbar für diesen

Anstoß zur Neubesinnung auf Grund neuer und neuester Einsichten.

Mag unsere endgültige Antwort dann so oder so ausfallen, wir
verdanken dem Buch die erneute und zuverlässige Bekanntschaft mit

*) Hans Haeberli. Der Begriff der Wissenschaft im logischen Positivismus. Bern,
Verlag Paul Haupt, 1955. 174 Seiten. Kart. Fr./DM 11.45.



218 Befreiung Nr. 10

einer überaus interessanten Philosophie oder Wissenschaftstheorie
der Gegenwart, mit der wir uns unbedingt auseinandersetzen müssen.
Die Untersuchung wird uns willkommene Klärung und insofern also
auch Förderung bringen.

2. Unsere Zustimmung und Anerkennung

Natürlich birgt auch der Positivismus in sich seine Differenzen,
Richtungen, Nuancen. Was sich aber als Dominante herausringt, dem
können wir herzhaft zustimmen. Unser Buch kann da natürlich weiter

ausholen als Wörter- und Handbücher. Gerade diese gründlichere
Darstellung zeigt uns, wie nah, wie innerlich verwandt und verbunden

wir uns den Grunclintentionen dieser Philosophie wissen dürfen.
Im einzelnen:

Der logische Positivismus 1. P.), der heute besonders in den
USA und in England blühende Nachfolger des 1938 von Hitler
zerschlagenen Wiener Kreises, bekennt sich offen und rückhaltlos zum
Wert menschlicher Erkenntnis und Wissenschaft als zu dem einzig
zuverlässigen Weg, um mit den großen Welt- und Menschheitsfragen
ins reine zu kommen. Er pflegt und entwickelt ein konsequent
wissenschaftlich-antimetaphysisches Denken. Alle dem Menschen
mögliche Erkenntnis wird zurückgeführt auf das in der Erfahrung, und
zwar hauptsächlich auf das in der Sinneserfahrung Gegebene. In
diesem Punkt muß dem 1. P. sogar sein großer Gegner, Max Planck,
zustimmen, denn er schreibt: «Darin wird der Punkt immer recht
behalten, daß es keine andere Erkenntnisquelle gibt als die
Sinnesempfindungen.» Diesem konsequenten Empirismus gegenüber wird
auch der große Kant ins Unrecht gesetzt; es gibt keine synthetischen
Urteile a priori, denn alle synthetischen Urteile kommen aus der
Erfahrung, sind also a posteriori.

So erscheint der 1. P. als eine völlig objektive, voraussetzungslose,

undogmatische Philosophie; er verschließt sich keiner Seite der
Wirklichkeit, ist offen für jede echte Erkenntnis. Seine Analysen
erweisen die Leerheit aller jener Gebilde, die eine Erkenntnis
vortäuschen, ohne sie wirkhch zu enthalten.

Der 1. P. kennt keine andersartige als die wissenschaftliche
Erkenntnis; wissenschaftliche Welterfassung ist sein Programm. Das
Erkennen aber ist ein unendlicher Prozeß, und es ist unmöglich,
jemals abzuschheßen. Streng genommen sind alle unsere Wirklichkeits-



Nr. 10 Befreiung 219

erkenntnisse Hypothesen, und keine ist sicher vor der Gefahr, irgend
einmal widerlegt und ungültig zu werden. Natürlich gehört neben
die äußere Wahrnehmung auch die Selbstbeobachtung, die innere
Wahrnehmung, durch die wir Dinge über uns selbst erfahren, die
wir bei andern nie beobachten könnten.

Alles Gegebene ist widerspruchsfrei; alle Widersprüche entstehen
erst im Denken; daher der positivistische Wunsch, beim Tatsächlichen

stehen zu bleiben und alle menschlichen Denkzutaten zu
vermeiden.

Was Wirklichkeit eigentlich und im Letzten ist, das läßt sich weder
mit Worten ausdrücken, noch definieren, noch begrifflich formulieren.

So viel aber steht fest : Alles Wirkliche unterscheidet sich durch
seine gesetzmäßigen Zusammenhänge von aller Illusion und
Halluzination. Alles Wirkliche nimmt einen bestimmten Platz in der Zeit
ein, und alles, was in der Zeit ist, ist wirklich. Vieles Wirkliche ist
zudem noch räumlich bestimmt oder bestimmbar.

Wahrheit ist immer Erzeugnis des Menschen; sie wird vom
Erkennenden nicht entdeckt, sondern mit derErkenntnis geschaffen. Die
bedeutendsten der moderneren Positivisten wie Rüssel und Schlick
bekennen sich in der Wahrheitsfrage zu der correspondence theory»,
sie definieren also Wahrheit als Uebereinstimmung eines Urteils mit
den realen Tatsachen.

Die wissenschaftlichen Erkenntisse unterscheiden sich nicht
grundsätzlich von den Erkenntnissen des täglichen Lebens. In beiden
Bereichen gehen dieErkenntnisse von derErfahrung aus ; eine scharfe
Grenze läßt sich da ohne Willkür nicht ziehen. Der Glaube an die
Resultate der Wissenschaft wird gestützt durch die Ueberzeugung,
daß prinzipiell jeder zu demselben Resultat kommen könnte, der mit
gleicher Gründlichkeit und gleichem Ernst die Erlebnisse der
Erfahrung zu begreifen suchte. 1

Unsere Erkenntnisse und Wissenschaften besitzen wir ganz
unabhängig von einer etwa übergeordneten Philosophie oder Erkenntnistheorie.

(Auf diese These des 1. P. müssen wir im nächsten
Abschnitt noch zurückkommen.) Die Wissenschaften gehen ihren
Gang unbekümmert darum, was der Philosoph über die Möglichkeit
der Erkenntnis denken mag. Der 1. P. lehnt eine Philosophie ab,
die den Anspruch erhebt, eine besondere, gleich oder höher berechtigte

Lehre neben oder über den Wissenschaften zu sein. Eine solche
Schulphilosophie oder traditionelle Philosophie mißversteht ihre



220 Befreiung Nr. 10

eigene Aufgabe und mutet sich Leistungen zu, zu denen sie gar nicht
imstande ist. Denn es gibt keine besondere philosophische
Erkenntnismethode, die zu Ergebnissen führt, zu denen die Wissenschaft
nicht gelangen könnte. Damit haben wir aus Haeberlis Buch die
wesenthchen Punkte herausgeholt, denen wir gerne beipflichten.
Dieses erfreuliche Bild darf nun noch aufgerundet werden durch
folgende Hinweise:

In großen internationalen Kongressen — der letzte 1954 in Zürich ;

großes Aufsehen erregte die Anwesenheit namhafter russischer
Gelehrter — und in sorgfältig geführten Zeitschriften — in der Schweiz
«Dialectica», 1947 begründet — trägt der 1. P. seine Ideen und
damit auch die uns sympathischen Elemente seiner Ideen in die
Oeffentlichkeit hinaus, bringt sie unserer Gegenwart nachdrücklich
und unüberhörbar zum Bewußtsein. Und rein persönlich: Am
internationalen Kongreß in Paris 1937 habe ich die führenden Geister des

ausländischen P. später in vielen Sitzungen, Vorträgen und
Diskussionen die führenden Positivisten der Schweiz (Gonseth, Ber-

nays, Dürr u. a.) kennen lernen und deren reiches Wissen und
ehrliches Suchen, deren vornehme Urbanität und gütige Menschlichkeit
immer und immer wieder bewundern dürfen.

3. Unsere Bedenken und Vorbehalte

Sie richten sich vor allem gegen den älteren P. Einige Andeutungen

müssen hier genügen ; eine ausführliche Auseinandersetzung mit
dem 1. P. ist uns jetzt unmöglich.

Unser Hauptbedenken: Der 1. P. vernachlässigt den Bezug zum
Sein; es fehlt ihm das Bedürfnis zu einer ontischen Grundlegung, zu
einer Ausrichtung auf das Sein hin; nicht daß er das übersähe oder
vergäße, nein, er geht dem Sein bewußt, grundsätzlich und absichtlich

aus dem Wege. Damit haben wir bereits das Hauptgebrechen
aufgedeckt; alles Weitere ist nur Folge, nur funktionale
Auswirkung dieser Vernachlässigung, nämlich :

a) Der 1. P. rechnet alles Sein, soweit es vor unserer Erfahrung
liegt, also alles erschlossene Sein, zur Metaphysik. Da er
jede Metaphysik grundsätzlich ablehnt, lehnt er also auch das reale
Sein, d. h. das kosmisch-reale Sein an sich, soweit es erschlossen und
nicht in der Erfahrung gegeben ist, als Metaphysik ab. Das Positum,
von dem er seinen Namen ableitet, ist ihm nicht dieses reale Sein,



Nr. 10 Befreiung 221

sondern nur das Erlebnis der Erfahrung, also das gegebene und
objektivierte Sein.

Darum bindet der 1. P. weder Wissenschaft noch Forschung eigentlich

und wesentlich an dieses reale Sein; im Gegensatz zum Realismus,

der überzeugt ist, daß Wissenschaft und Forschung entschieden
auf dieses reale Sem auszurichten sind.

Darum übersieht der 1. P. die wirklich grundlegende Bedeutung
der Philosophie für die Wissenschaft, und zwar der realistischen
Philosophie; der Realismus weist in der großen metaphysischen
Auseinandersetzung die Ansprüche des religiösen Dualismus und des

Idealismus zurück und begründet das kosmisch-reale Sein als einzig
mögliche Grundlage für Wissenschaft und Leben. Erst der Realismus
rechtfertigt Grund und Boden, auf dem die Wissenschaft von sich
aus bereits gebaut hat; er gibt der Wissenschaft und der Forschung
das ontologisch gute Gewissen, dessen sie zu ihrer Aufbauarbeit
bedürfen.

b) Wahrheit beruht, wie wir wissen, auf dem Bezug zum Sein,
auf inhaltlicher Ueberemstimmung einer Aussage mit dem
Tatbestand im Sein. Da der 1. P. nicht nur das Sein, sondern auch den
Bezug auf das Sein vernachlässigt, vernachlässigt er auch die
Wahrheitsfrage; ihm genügt es, wenn ein Urteil sich widerspruchsfrei in
einen weiteren systematischen Zusammenhang einordnen läßt; er
verlangt von seinen Urteilssätzen weniger Wahrheit als formale
Richtigkeit.

c) Auch der 1. P. strebt, wie der Reahsmus, nach einer Einheit der
Wissenschaft; aber beide verstehen unter dieser Einheit recht
verschiedene Dinge.

Der Reahsmus sucht die Einheit zu erreichen durch den ständigen
Bezug auf das eine reale Sein, also auch durch die Unterstellung
unter einen einzigen und durchgehenden Wahrheitsbegriff. Da sich
dieses eine Sein in einer Ueberfülle von Formen und Prozessen
manifestiert, muß die Wissenschaft, um sachgerecht zu urteilen, sich
den verschiedenen Schichten dieser Erscheinungen methodisch
anpassen. Der Reahsmus gibt daher die Methode frei; seine Einheit
beruht auf der strengen Unterstellung unter den einen und selben
Wahrheitsbegriff; in der Frage der Einzelmethodik bekennt er sich
zu einem sachangemessenen Pluralismus.

Der 1. P. dagegen, soweit er hier sich ganz klar ausspricht, sucht
im Gegenteil die Einheit in der Methode, und zwar in der Einheit



222 Befreiung Nr. 10

der mathematisch-quantifizierenden wie auch der logisch wieder-
spruchsfreien Formulierung. Das fällt ihm um so leichter, als er sich
ja vom Sein und von den Nötigungen, die besonders in der Wahrheitsfrage

vom Sein ausgehen, weitgehend gelöst hat.

d) Die grundsätzliche Ablehnung aUer Metaphysik — so sollte man
meinen — bringt den 1. P. in einen unversöhnlichen Gegensatz zu
jeder dualistischen Religion, also auch zum Christentum als zu dem
heute hn Abendland stärksten und entschiedensten Vertreter der
Metaphysik. Dem ist nun aber nicht so. Die fundamentalen Positionen
hüben und drüben sind natürlich durchaus gegensätzliche. Diese
Gegensätzlichkeit aber wird nicht ans Tageslicht herausgestellt, wird
kaum ausgesprochen; darum wird auch der Kampf selbst nicht aus-
gefochten, denn er wäre im letzten eben doch ein Kampf um die
vom Christentum geglaubten und proklamierten Seinspositionen —
und sofem auch ein echter Kampf um die Entscheidung in der
Wahrheitsfrage. Aber gerade aus den Risiken dieser Seins- und Wahrheitsfragen

löst sich der 1. P., wie wir gesehen haben, behutsam heraus
und zieht sich zurück in seine Domäne, in die Methode. Weltanschaulich

gesehen und scharf gesprochen: Er zieht sich zurück in seinen
Elfenbeinturm, in seinen Leerlauf der Methodologie.

Um so rühmlicher steht da als Ausnahme Prof. Dr. Ferdinand Gonseth,

der sich in den letzten Jahren wirkhch tapfer und gründlich
mit den besten Vertretern der belgischen und französischen Neu-
Scholastik, mündlich und schriftlich, gemessen und auseinandergesetzt

hat. So weit ich aber aus der Ferne diese Diskussion zu beurteilen

vermag, handelte es sich auch hier vorwiegend um Fragen der
Methode, um eine Erneuerung des «Discours de la Méthode» und
nicht um die Frage der Semspositionen und der Wahrheitsansprüche
hüben und drüben.

Anerkennend und dankbar darf hier auf die große Seinsphilosophie

Ontologie) der Gegenwart hingewiesen werden. Im Gegensatz

zum 1. P. spricht sie ihr notwendiges Nein zum Christentum aus
und wagt dazu zu stehen; bei Jaspers und Heidegger geschieht das
noch mit Vorsicht und Zurückhaltung, aber doch bedeutend mutiger
als im 1. P. Ganz klar, ehrhch und unzweideutig wird aber dieses
Nein ausgesprochen bei den großen Ontologen Nicolai Hartmann
und J. P. Sartre.

e) Weil sich der 1. P. ganz in seine Methodologie einspinnt, kann er
auch dem Hauptanliegen der Philosophie nicht gerecht werden, dem



Nr. 10 Befreiung 223

großen Entscheid der Philosophie in der Seins- und damit auch in
der Wahrheitsfrage. Darum sucht er immer wieder, Philosophie
irgendwie in Wissenschaft aufzulösen, sie zu degradieren zur Sprachkritik,

zur Wissenschaftslogik, zur Wissenschaftslehre; zur Kunst, die
Fragen richtig zu stellen, auf die allerdings die Antworten von der
Wissenschaft herkämen.

Wir sehen : Der 1. P. zieht sich zurück aus allen den Positionen,
aus denen heraus ein Entscheid für oder gegen den Wahrheitsanspruch

des Christentums erfolgen müßte — er zieht sich zurück aus
der Seins- und Wahrheitsproblematik; er zieht sich zurück in den
Formalismus der Methodik; daher denn auch seine Unempfindlich-
keit gegenüber den Wahrheits- und Absolutheitsansprüchen der
christlichen Kirchen, seine Unempfindhchkeit gegenüber der
Notwendigkeit zu einer Entscheidung in der Seins- und in der
Wahrheitsfrage. Vor kurzem sprach ein in diesen Fragen versierter Philosoph

mir gegenüber die Vermutung aus, daß Rom den 1. P. heute
begrüße und heimlich fördere; denn dieser 1. P. sei, als rein
methodologischer Leerlauf, die denkbar ungefährlichste und harmloseste
Form, in der sich der Trieb zur Wissenschaft, ohne jede Gefährdung
des christlichen Wahrheitsanspruches, ausleben, ja austoben könne.
Ueberlegt man sich die Rolle, die heute bedeutende Vertreter
katholischer Ordensgeisthchkeit im 1. P. spielen, so kann man dieser
Vermutung eine gewisse Berechtigung nicht absprechen.

4. Unsere Stellungnahme — heute!

Da läßt sich nun rasch Klarheit schaffen : Wie sehr wir die
wissenschaftstheoretischen Grundintentionen des 1. P. begrüßen und uns zu
eigen machen, haben wir bereits dargestellt. Eine uneingeschränkte
Zustimmung ist uns aber erst dann möglich, wenn der 1. P. seine

ängstliche Zurückhaltung gegenüber den Fragen dés Seins und der
Wahrheit einmal überwunden, wenn er Kraft und Mut gefunden hat,
als eine moderne und hochangesehene Wissenschaftstheorie und
Philosophie nun auch seine volle Verantwortung für eine offene
Entscheidung in der Wahrheitsfrage auf sich zu nehmen.

5. Das Buch und sein Verfasser

Hier wirkt nun das angezeigte Buch von Hans Haeberli wie eine
Verheißung. Es zeigt, wie langsam, aber unaufhaltsam der Realismus
in den 1. P. einbricht und sich durchsetzt. Weit zurück liegen heute



224 Befreiung Nr. 10

die Tage, da der 1. P. das Atom noch als eine rein gedankliche
Hilfskonstruktion, als reinen Begriff und reines Gedankending deklarierte
und alle diejenigen als begriffsstutzige Hinterwäldler ausgab, die
auch im Atom eine Realität sehen wollten. Die letzten Phasen unserer

Weltgeschichte haben hier den 1. P. eines andern belehrt — ob
auch eines Bessern, wissen wir noch nicht. Die erdrückende Wucht
der Reahtät und der Tatsächlichkeit setzt sich durch. Damit wird
ganz von seihst nun auch der 1. P. allmählich in die Fragen des Seins

und der Wahrheit hineingezogen; das Positum, von dem er seinen
Namen herleitet, wird nicht mehr nur das psychologische Faktum
der Erfahrung, sondern die Reahtät selbst sein, diese Realität, die ja
ihrerseits das psychische Faktum der Erfahrung erst ermöghcht und
trägt. Dann ist auch zu hoffen, daß bald der tapfere Professor Ferdinand

Gonseth seine Kämpfe mit der konfessionellen Metaphysik
nicht mehr allein ausfechten muß. Dr. Hans Haeberli selbst ist als
entschiedener Anhänger und Parteigänger von Moritz Schlick ein
ebenso geschickter wie konsequenter Wegbereiter des Realismus im
1. P. So löst das Buch zwei große und wertvolle Aufgaben :

Es orientiert klar und zuverlässig über den jetzigen Stand des 1. P.
Es fördert außerdem die gesunde Entwicklung zu einem vollen

Realismus. Zu diesen inhaltlichen kommen noch die formalen
Vorzüge: Haeberli schreibt ein vorbildlich klares, sauberes und
vollverständliches Deutsch. Wh haben allen Anlaß, das Buch dem Autor
und dem Verlag zu verdanken und ihm allen guten Erfolg zu
wünschen; es verdient ihn. Omikron.

Letzte Ehrung von Thomas Mann

Zur Ueberraschung vieler hatte Thomas Mann die kirchliche
Bestattung hi seiner letzten Wohngemeinde Kilchberg bei Zürich
gewünscht. Auf Wunsch der Hinterbliebenen fand die Abdankungsfeier
in dem dortigen Dorfkirchlein statt, das zwar überaus schön über
dem langgestreckten See gelegen ist, doch bei weitem nicht die große
Schar der an der Trauerfeier Teilnehmenden fassen konnte, so daß
ein unschönes Gedränge an der Friedhofpforte nicht zu vermeiden
war. Nur die von weiter her gekommenen Ausländer und die Inhaber
von Eintrittskarten (zur «Trauerfeier für Herrn Dr. h. c. Thomas
Mann» wurden zunächst eingelassen. Für die Presse waren mehrere
Bankreihen reserviert. — Zur Seite der Kirchentüre prangte ein Rie-


	Wie stehen wir zum Positivismus?

