Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 10

Artikel: Wie stehen wir zum Positivismus?
Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410457

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEFREIUNG

Zeitschrift fiir kritisches Denken
3. Jahrgang Nr. 10 1. Oktober 1955

Wie stehen wir zum Positivismus ?
1. Eine vorlidufige Antwort

Unser weltanschaulicher Gegner jedenfalls ist mit seinem Bescheid
rasch zur Hand; soweit er uns nicht einfach als verstockte Siinder
und Abtriinnige abtut, sondern uns die Ehre einer philosophischen
oder wissenschaftstheoretischen Charakterisierung antut, soweit wird
er uns als «bornierte, sture und unbelehrbare Wissenschaftsfanatikery
ohne grole Bedenken dem Positivismus schlechthin zurechnen; da
nun aber in den Augen unseres Gegners auch der Positivismus als
lingst iiberholt, als ewig gestrig und zuriickgeblieben gilt, so soll das
Verdammungsurteil iiber den Positivismus «vernichtend» auch uns
als die Vertreter dieses ungliickseligen Positivismus treffen. Lassen
wir das vorderhand auf sich beruhen!

Nun aber wir selbst — wie antworten wir, wenn auch nur vorlidu-
fig, auf die im Titel gestellte Frage? Mit einem bestimmten Nein ist
wohl nicht zu rechnen. Da wird der eine ein freudiges Ja ausspre-
chen, sei es, dal} er den Positivismus nur der Spur oder der ihm sym-
pathischen Intention nach kennt; sei es, da} er als griindlicher Ken-
ner und deshalb aus guter Ueberzeugung sich zu einem wohl begriin-
deten zustimmenden Bekenntnis verpflichtet hilt. Andere werden
eher zuriickhalten, werden sich zuerst in den einschligigen Worter-
und Handbiichern der Gegenwart umsehen, dann' aber doch, wenn
auch z6gernd, mit Ja antworten. ,

Anlal} zu unserer Frage und zur Neubesinnung gibt uns das Buch
von Dr. Hans Haeberli: «Der Begriff der Wissenschaft im logischen
Positivismus»*). Wir sind auf alle Fille dem Autor dankbar fiir die-
sen Anstol} zur Neubesinnung auf Grund neuer und neuester Einsich-
ten. Mag unsere endgiiltige Antwort dann so oder so ausfallen, wir
verdanken dem Buch die erneute und zuverlissige Bekanntschaft mit

*) Hans Haeberli. Der Begriff der Wissenschaft im logischen Positivismus. Bern,
Verlag Paul Haupt, 1955. 174 Seiten. Kart. Fr./DM 11.45.



218 : Befreiung Nr. 10

einer iiberaus interessanten Philosophie oder Wissenschaftstheorie
der Gegenwart, mit der wir uns unbedingt auseinandersetzen miissen.
Die Untersuchung wird uns willkommene Klirung und insofern also
auch Foérderung bringen.

2. Unsere Zustimmung und Anerkennung

Natiirlich birgt auch der Positivismus in sich seine Differenzen,
Richtungen, Nuancen. Was sich aber als Dominante herausringt, dem
konnen wir herzhaft zustimmen. Unser Buch kann da natiirlich wei-
ter ausholen als Worter- und Handbiicher. Gerade diese griindlichere
Darstellung zeigt uns, wie nah, wie innerlich verwandt und verbun-
den wir uns den Grundintentionen dieser Philosophie wissen diirfen.
Im einzelnen:

Der logische Positivismus (= 1. P.), der heute besonders in den
USA und in England blithende Nachfolger des 1938 von Hitler zer-
schlagenen Wiener Kreises, bekennt sich offen und riickhaltlos zum
Wert menschlicher Erkenntnis und Wissenschaft als zu dem einzig
zuverlidssigen Weg, um mit den groflen Welt- und Menschheitsfragen
ins reine zu kommen. Er pflegt und entwickelt ein konsequent wis-
senschaftlich-antimetaphysisches Denken. Alle dem Menschen mog-
liche Erkenntnis wird zuriickgefiihrt auf das in der Erfahrung, und
zwar hauptsichlich auf das in der Sinneserfahrung Gegebene. In
diesem Punkt mufl dem 1. P. sogar sein groBer Gegner, Max Planck,
zustimmen, denn er schreibt: «Darin wird der Punkt immer recht
behalten, dal3 es keine andere Erkenntnisquelle gibt als die Sinnes-
empfindungen.» Diesem konsequenten Empirismus gegeniiber wird
auch der grofle Kant ins Unrecht gesetzt; es gibt keine synthetischen
Urteile a priori, denn alle synthetischen Urteile kommen aus der Er-
fahrung, sind also a posteriori.

So erscheint der 1. P. als eine véllig objektive, voraussetzungs-
lose, undogmatische Philosophie; er verschlieBt sich keiner Seite der
Wirklichkeit, ist offen fiir jede echte Erkenntnis. Seine Analysen
erweisen die Leerheit aller jener Gebilde, die eine Erkenntnis vor-
tduschen, ohne sie wirklich zu enthalten. '

Der 1. P. kennt keine andersartige als die wissenschaftliche Er-
kenntnis; wissenschaftliche Welterfassung ist sein Programm. Das
Erkennen aber ist ein unendlicher Proze3, und es ist unméglich, je-
mals abzuschlieBen. Streng genommen sind alle unsere Wirklichkeits-



Nr. 10 Befreiung 219

erkenntnisse Hypothesen, und keine ist sicher vor der Gefahr, irgend
einmal widerlegt und ungiiltig zu werden. Natiirlich geh6rt neben
die dullere Wahrnehmung auch die Selbstbeobachtung, die innere
Wahrnehmung, durch die wir Dinge iiber uns selbst erfahren, die
wir bei andern nie beobachten kénnten.

Alles Gegebene ist widerspruchsfrei; alle Widerspriiche entstehen
erst im Denken; daher der positivistische Wunsch, beim Tatsich-
lichen stehen zu bleiben und alle menschlichen Denkzutaten zu ver-
meiden.

Was Wirklichkeit eigentlich und im Letzten ist, das 1dBt sich weder
mit Worten ausdriicken, noch definieren, noch begrifflich formulie-
ren. So viel aber steht fest: Alles Wirkliche unterscheidet sich durch
seine gesetzmidfBigen Zusammenhinge von aller Illusion und Hallu-
zination. Alles Wirkliche nimmt einen bestimmten Platz in der Zeit
ein, und alles, was in der Zeit ist, ist wirklich. Vieles Wirkliche ist
zudem noch rdumlich bestimmt oder bestimmbar.

Wahrheit ist immer Erzeugnis des Menschen; sie wird vom Er-
kennenden nicht entdeckt, sondern mit derErkenntnis geschaffen.Die
bedeutendsten der moderneren Positivisten wie Russel und Schlick
bekennen sich in der Wahrheitsfrage zu der «correspondence theory»,
sie definieren also Wahrheit als Uebereinstimmung eines Urteils mit
den realen Tatsachen.

Die wissenschaftlichen FErkenntisse unterscheiden sich nicht
grundsitzlich von den Erkenntnissen des tédglichen Lebens. In beiden
Bereichen gehen dieErkenntnisse von der Erfahrung aus;eine scharfe
Grenze 1dBt sich da ohne Willkiir nicht ziehen. Der Glaube an die
Resultate der Wissenschaft wird gestiitzt durch die Ueberzeugung,
daf3 prinzipiell jeder zu demselben Resultat kommen kénnte, der mit
gleicher Griindlichkeit und gleichem Ernst die Erlebnisse der Er-
fahrung zu begreifen suchte. '

Unsere Erkenntnisse und Wissenschaften besitzen wir ganz unab-
hidngig von einer etwa iibergeordneten Philosophie oder Erkenntnis-
theorie. (Auf diese These des 1. P. miissen wir im nichsten
Abschnitt noch zuriickkommen.) Die Wissenschaften gehen ihren
Gang unbekiimmert darum, was der Philosoph iiber die Moglichkeit
der Erkenntnis denken mag. Der 1. P. lehnt eine Philosophie ab,
die den Anspruch erhebt, eine besondere, gleich oder hoher berech-
tigte Lehre neben oder iiher den Wissenschaften zu sein. Eine solche
Schulphilosophie oder traditionelle Philosophie miflversteht ihre



220 Befreiung Nr. 10

eigene Aufgabe und mutet sich Leistungen zu, zu denen sie gar nicht
imstande ist. Denn es gibt keine besondere philosophische Erkennt-
nismethode, die zu Ergebnissen fiihrt, zu denen die Wissenschaft
nicht gelangen konnte. Damit haben wir aus Haeberlis Buch die
wesentlichen Punkte herausgeholt, denen wir gerne beipflichten.
Dieses erfreuliche Bild darf nun noch aufgerundet werden durch
folgende Hinweise:

In grofBlen internationalen Kongressen — der letzte 1954 in Ziirich;
grolBes Aufsehen erregte die Anwesenheit namhafter russischer Ge-
lehrter — und in sorgféltig gefiihrten Zeitschriften — in der Schweiz
«Dialectica», 1947 begriindet — tridgt der 1. P. seine Ideen und
damit auch die uns sympathischen Elemente seiner Ideen in die
Oeffentlichkeit hinaus, bringt sie unserer Gegenwart nachdriicklich
und uniiberhérbar zum BewuBtsein. Und rein personlich: Am inter-
nationalen Kongref in Paris 1937 habe ich die fiihrenden Geister des
auslandischen P. spiter in vielen Sitzungen, Vortrigen und Dis-
kussionen die fithrenden Positivisten der Schweiz (Gonseth, Ber-
nays, Diirr u. a.) kennen lernen und deren reiches Wissen und ehr-
liches Suchen, deren vornehme Urbanitdt und giitige Menschlichkeit
immer und immer wieder bewundern diirfen.

3. Unsere Bedenken und Vorbehalte

Sie richten sich vor allem gegen den ilteren P. Einige Andeutun-
gen miissen hier geniigen; eine ausfiithrliche Auseinandersetzung mit
dem 1. P. ist uns jetzt unmaoglich.

Unser Hauptbedenken: Der 1. P. vernachléssigt den Bezug zum
Sein; es fehlt ihm das Bediirfnis zu einer ontischen Grundlegung, zu
einer Ausrichtung auf das Sein hin; nicht daf3 er das uibersihe oder
vergille, nein, er geht dem Sein bewuflt, grundsitzlich und absicht-
lich aus dem Wege. Damit haben wir bereits das Hauptgebrechen
aufgedeckt; alles Weitere ist nur Folge, nur funktionale Aus-
wirkung dieser Vernachldssigung, ndmlich:

a) Der 1. P. rechnet alles Sein, soweit es vor unserer Erfahrung
liegt, also alles erschlossene Sein, zur Metaphysik. Da er
jede Metaphysik grundsitzlich ablehnt, lehnt er also auch das reale
Sein, d. h. das kosmisch-reale Sein an sich, soweit es erschlossen und
nicht in der Erfahrung gegeben ist, als Metaphysik ab. Das Positum,
von dem er seinen Namen ableitet, ist ihm nicht dieses reale Sein,



Nr. 10 Befreiung 221

sondern nur das Erlebnis der Erfahrung, also das gegebene und ob-
jektivierte Sein.

Darum bindet der 1. P. weder Wissenschaft noch Forschung eigent-
lich und wesentlich an dieses reale Sein; im Gegensatz zum Realis-
mus, der iiberzeugt ist, dal Wissenschaft und Forschung entschieden
auf dieses reale Sein auszurichten sind.

Darum iibersieht der 1. P. die wirklich grundlegende Bedeutung
der Philosophie fiir die Wissenschaft, und zwar der realistischen
Philosophie; der Realismus weist in der groflen metaphysischen Aus-
einandersetzung die Anspriiche des religidsen Dualismus und des
Idealismus zuriick und begriindet das kosmisch-reale Sein als einzig
mogliche Grundlage fiir Wissenschaft und Leben. Erst der Realismus
rechtfertigt Grund und Boden, auf dem die Wissenschaft von sich
aus bereits gebaut hat; er gibt der Wissenschaft und der Forschung
das ontologisch gute Gewissen, dessen sie zu ihrer Aufbauarbeit be-
diirfen. 7

b) Wahrheit beruht, wie wir wissen, auf dem Bezug zum Sein,
auf inhaltlicher Uebereinstimmung einer Aussage mit dem Tat-
bestand im Sein. Da der 1. P. nicht nur das Sein, sondern auch den
Bezug auf das Sein vernachlissigt, vernachlissigt er auch die Wahr-
heitsfrage; ihm geniigt es, wenn ein Urteil sich widerspruchsfrei in
einen weiteren systematischen Zusammenhang einordnen ldt; er
verlangt von seinen Urteilsséitzen weniger Wahrheit als formale Rich-
tigkeit.

¢) Auch der 1. P. strebt, wie der Realismus, nach einer Einheit der
Wissenschaft; aber beide verstehen unter dieser Einheit recht ver-
schiedene Dinge. | '

Der Realismus sucht die Einheit zu erreichen durch den stindigen
Bezug auf das eine reale Sein, also auch durch die Unterstellung
unter einen einzigen und durchgehenden Wahrheitsbegriff. Da sich
dieses eine Sein in einer Ueberfiille von Formen und Prozessen ma-
nifestiert, mull die Wissenschaft, um sachgerecht zu urteilen, sich
den verschiedenen Schichten dieser Erscheinungen methodisch an-
passen. Der Realismus gibt daher die Methode frei; seine Einheit
beruht auf der strengen Unterstellung unter den einen und selben
Wahrheitsbegriff ; in der Frage der Einzelmethodik bekennt er sich

zu einem sachangemessenen Pluralismus.

Der 1. P. dagegen, soweit er hier sich ganz klar ausspricht, sucht
im Gegenteil die Einheit in der Methode, und zwar in der Einheit



222 ' Befreiung . Nr. 10

der mathematisch-quantifizierenden wie auch der logisch wieder-
spruchsfreien Formulierung. Das féllt ihm um so leichter, als er sich
ja vom Sein und von den Nétigungen, die besonders in der Wahrheits-
frage vom Sein ausgehen, weitgehend gelost hat.

d) Die grundsitzliche Ablehnung aller Metaphysik — so sollte man
meinen — bringt den 1. P. in einen unversohnlichen Gegensatz zu
jeder dualistischen Religion, also auch zum Christentum als zu dem
heute im Abendland stirksten und entschiedensten Vertreter der Me-
taphysik. Dem ist nun aber nicht so. Die fundamentalen Positionen
hiiben und driiben sind natiirlich durchaus gegensitzliche. Diese Ge-
gensitzlichkeit aber wird nicht ans Tageslicht herausgestellt, wird
kaum ausgesprochen; darum wird auch der Kampf selbst nicht aus-
gefochten, denn er wire im letzten eben doch ein Kampf um die
vom Christentum geglaubten und proklamierten Seinspositionen —
und sofern auch ein echter Kampf um die Entscheidung in der Wahr-
heitsfrage. Aber gerade aus den Risiken dieser Seins- und Wahrheits-
fragen 16st sich der 1. P., wie wir gesehen haben, behutsam heraus
und zieht sich zuriick in seine Domine, in die Methode. Weltanschau-
lich gesehen und scharf gesprochen: Er zieht sich zuriick in seinen
Elfenbeinturm, in seinen Leerlauf der Methodologie.

Um so rithmlicher steht da als Ausnahme Prof. Dr. Ferdinand Gon-
seth, der sich in den letzten Jahren wirklich tapfer und griindlich
mit den besten Vertretern der belgischen und franzosischen Neu-
Scholastik, miindlich und schriftlich, gemessen und auseinanderge-
setzt hat. So weit ich aber aus der Ferne diese Diskussion zu beurtei-
len vermag, handelte es sich auch hier vorwiegend um Fragen der
Methode, um eine Erneuerung des «Discours de la Méthode» und
nicht um die Frage der Seinspositionen und der Wahrheitsanspriiche
hiiben und driiben.

Anerkennend und dankbar darf hier auf die groBle Seinsphiloso-
phie (= Ontologie) der Gegenwart hingewiesen werden. Im Gegen-
satz zum L. P. spricht sie ihr notwendiges Nein zum Christentum aus
und wagt dazu zu stehen; bei Jaspers und Heidegger geschieht das
noch mit Vorsicht und Zuriickhaltung, aber doch bedeutend mutiger
als im 1. P. Ganz klar, ehrlich und unzweideutig wird aber dieses
Nein ausgesprochen bei den groflen Ontologen Nicolai Hartmann
und J. P. Sartre.

e) Weil sich der 1. P. ganz in seine Methodologie einspinnt, kann er
auch dem Hauptanliegen der Philosophie nicht gerecht werden, dem



Nr. 10 Befreiung 223

groBen Entscheid der Philosophie in der Seins- und damit auch in
der Wahrheitsfrage. Darum sucht er immer wieder, Philosophie
irgendwie in Wissenschaft aufzuldsen, sie zu degradieren zur Sprach-
kritik, zur Wissenschaftslogik, zur Wissenschaftslehre; zur Kunst, die
Fragen richtig zu stellen, auf die allerdings die Antworten von der
Wissenschaft herkdmen.

Wir sehen: Der 1. P. zieht sich zuriick aus allen den Positionen,
aus denen heraus ein Entscheid fiir oder gegen den Wahrheitsan-
spruch des Christentums erfolgen miifite — er zieht sich zuriick aus
der Seins- und Wahrheitsproblematik; er zieht sich zuriick in den
Formalismus der Methodik; daher denn auch seine Unempfindlich-
keit gegeniiber den Wahrheits- und Absolutheitsanspriichen der
christlichen Kirchen, seine Unempfindlichkeit gegeniiber der Not-
wendigkeit zu einer Entscheidung in der Seins- und in der Wahr-
heitsfrage. Vor kurzem sprach ein in diesen Fragen versierter Philo-
soph mir gegeniiber die Vermutung aus, dall Rom den 1. P. heute
begriile und heimlich fordere; denn dieser 1. P. sei, als rein metho-
dologischer Leerlauf, die denkbar ungefihrlichste und harmloseste
Form, in der sich der Trieb zur Wissenschaft, ohne jede Gefihrdung
des christlichen Wahrheitsanspruches, ausleben, ja austoben konne.
Ueberlegt man sich die Rolle, die heute bedeutende Vertreter katho-
lischer Ordensgeistlichkeit im 1. P. spielen, so kann man dieser Ver-
mutung eine gewisse Berechtigung nicht absprechen.

4. Unsere Stellungnahme — heute!

Da 1Bt sich nun rasch Klarheit schaffen: Wie sehr wir die wissen-
schaftstheoretischen Grundintentionen des 1. P. begriilen und uns zu
eigen machen, haben wir bereits dargestellt. Eine uneingeschrinkte
Zustimmung ist uns aber erst dann moglich, wenn der 1. P. seine
dngstliche Zuriickhaltung gegeniiber den Fragen dés Seins und der
Wahrheit einmal iiberwunden, wenn er Kraft und Mut gefunden hat,
als eine moderne und hochangesehene Wissenschaftstheorie und Phi-
losophie nun auch seine volle Verantwortung fiir eine offene Ent-
scheidung in der Wahrheitsfrage auf sich zu nehmen.

5. Das Buch und sein Verfasser

Hier wirkt nun das angezeigte Buch von Hans Haeberli wie eine
VerheiBung. Es zeigt, wie langsam, aber unaufhaltsam der Realismus
in den 1. P. einbricht und sich durchsetzt. Weit zuriick liegen heute



224 Befreiung Nr. 10

die Tage, da der 1. P. das Atom noch als eine rein gedankliche Hilfs-
konstruktion, als reinen Begriff und reines Gedankending deklarierte
und alle diejenigen als begriffsstutzige Hinterwiéldler ausgab, die
auch im Atom eine Realitit sehen wollten. Die letzten Phasen unse-
rer Weltgeschichte haben hier den 1. P. eines andern belehrt — ob
auch eines Bessern, wissen wir noch nicht. Die erdriickende Wucht
der Realitit und der Tatsichlichkeit setzt sich durch. Damit wird
ganz von selbst nun auch der 1. P. allméhlich in die Fragen des Seins
und der Wahrheit hineingezogen; das Positum, von dem er seinen
Namen herleitet, wird nicht mehr nur das psychologische Faktum
der Erfahrung, sondern die Realitiit selbst sein, diese Realitit, die ja
ihrerseits das psychische Faktum der Erfahrung erst ermoglicht und
trigt. Dann ist auch zu hoffen, dafl bald der tapfere Professor Ferdi-
nand Gonseth seine Kimpfe mit der konfessionellen Metaphysik
nicht mehr allein ausfechten mufl. Dr. Hans Haeberli selbst ist als
entschiedener Anhinger und Parteigéinger von Moritz Schlick ein
ebenso geschickter wie konsequenter Wegbereiter des Realismus im
1. P. So 16st das Buch zwei grofle und wertvolle Aufgaben:

Es orientiert klar und zuverlissig iiber den jetzigen Stand des 1. P.

Es fordert aulerdem die gesunde Entwicklung zu einem vollen
Realismus. Zu diesen inhaltlichen kommen noch die formalen Vor-
ziige: Haeberli schreibt ein vorbildlich klares, sauberes und vollver-
stindliches Deutsch. Wir haben allen AnlaB3, das Buch dem Autor
und dem Verlag zu verdanken und ihm allen guten Erfolg zu wiin-
schen; es verdient ihn. Omikron.

Letzte Ehrung von Thomas Mann

Zur Ueberraschung vieler hatte Thomas Mann die kirchliche Be-
stattung in seiner letzten Wohngemeinde Kilchberg bei Ziirich ge-
wiinscht. Auf Wunsch der Hinterbliebenen fand die Abdankungsfeier
in dem dortigen Dorfkirchlein statt, das zwar iiberaus schon iiber
dem langgestreckten See gelegen ist, doch bei weitem nicht die grof3e
Schar der an der Trauerfeier Teilnehmenden fassen konnte, so dal3
ein unschones Gedridnge an der Friedhofpforte nicht zu vermeiden
war. Nur die von weiter her gegkommenen Auslinder und die Inhaber
von Eintrittskarten (zur «Trauerfeier fiir Herrm Dr. h. ¢. Thomas
Mann»!) wurden zunichst eingelassen. Fiir die Presse waren mehrere
Bankreihen reserviert. — Zur Seite der Kirchentiire prangte ein Rie-



	Wie stehen wir zum Positivismus?

