
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 9

Artikel: Vom Geist

Autor: Seehof, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


196 Befreiung Nr. 9

einzugehen erübrigt sich, denn was er von den Doktrinären sagt, das

gilt erst recht von den Theologen, was einmal theologisch war, kann
niemals wieder logisch werden! So heißt es nach Nietzsche, Irrtum
vorbehalten

Daß der vermeintliche Dr. phil F. Kauz in seinem Zwangsjackenzu-
stand als Theologe nicht anders schreiben kann, als er eben geschrieben

hat, das wollen wir ihm nicht nachtragen. Hinterlistig ist es aber,
daß sich einer als Maximum-Freidenker aufspielt, der alles viel besser
weiß als die Naivlinge, die in der «Befreiung» schreiben. Wir zweifeln
nicht, daß die Theologen alles schon längst und viel besser gesagt
haben, und daß Kauz dies alles noch viel kauziger sagen könnte. Wir
wollen auch diese Hinterlistigkeit mit dem Schleier der Toleranz
zudecken, denn es liegt auf der Hand, daß einer nicht den Ast absägen
kann, auf dem er selber sitzt Wir erklären uns gerne bereit, einen der
Kauzschen Maximum-Artikel zum Abdruck zu bringen, sofern er
erstens mit seinem richtigen Namen zu zeichnen wagt und sofern der
Beitrag nicht nur verbrämte Theologie ist. Wer im Glashaus sitzt, der
soll nicht mit Steinen um sich werfen, denn es könnten leicht Splitter
auf sein eigen theologisch Haupt fallen

Das Wort hat Herr Dr. phil. F. Kauz, sofern sein der «Befreiung»
angemessener Beitrag — nicht im Sinne der schlimmsten Volkstümlichkeit

— bis 16. September bei der Redaktion eingeht.

W. Schieß

Vom Geist
Von Arthur Seehof

Schon der Titel des Sammelwerkes «Geist des Abendlandes» (Holle-
Verlag, Darmstadt und Genf) stimmt kritisch. Und tatsächlich hat das

Werk, soweit nach den bisher vorliegenden Bänden «Französische
Geisteswelt» und «Deutsche Geisteswelt», aber auch nach der ganzen
Anlage geurteilt werden darf, ernste, sehr ernste Fehler. Ein erster
Fehler hegt beim Plan und der Anlage des Werkes selbst. Das, was
die Herausgeber, Professor Dr. Hermann Noack und Dr. Joachim
Schondorff, unter Geist des Abendlandes verstehen oder doch
verstanden zu sehen wünschen, «den Glauben an eine Berufung, der wir
auch heute nicht untreu werden dürfen» (Noack in seinem Geleitwort

«Vom Geist des Abendlandes»), ist keineswegs allein aus der



Nr. 9 Befreiung 197

antiken Geisteswelt geworden, so sehr sie, nach einem Wort von Karl
Julius Beloch («Hellas und Rom, die Entstehung des Christentums»)
«unsere Gesittung geschaffen», auch keineswegs durch die Werke der
christhchen Kirchen gestaltet, sondern — auch und selbst in der
Renaissance und Reformation — im Kampfe gegen das hergebrachte
Christentum, im besonderen seine Orthodoxie, seine Intoleranz,
Inquisition, Unwissenheit, Leugnung der Natur und Wahrheit usw.
Tatsächlich hat an dem, was da Geist des Abendlandes heißt, auch der
Geist des Morgenlandes, ja des Fernen Ostens und wesentlich der der
mohammedanischen Araber einen ganz bedeutenden Anted. «Die
höhere Kultur war (zur Zeit der Reconquista, der Zurückeroberung
Spaniens durch die Mächte des Katholizismus) auf Seite der Mauren»
(die seit 711 in Spanien saßen und herrschten), sagt Max von Boehn
in seinem Buch «Spanien: Geschichte, Kultur, Kunst». «Und wenn
die Christen im Laufe der Jahrhunderte gesitteter wurden, so
verdanken sie das nicht ihrem Glauben und seinen Lehren, sondern der
Berührung mit ihrem Erbfeind, mit dem sie ja dauernd in Berührung

bheben. Ihre Kirche kannte nur zwei Gebote : töte soviel Mauren
wie du kannst, gib der Kirche was du hast.» Indem nun die Sammlung

«Geist des Abendlandes» die mohammedanische und dabei auch
die maurische Geisteswelt glattweg übergeht (natürlich auch die
chinesische) und im Prinzip Christentum und abendländischen Geist
gleichsetzt, greifen die Herausgeber wirklich sehr, sehr schwer daneben.

Was doch eben nur ein erster, doch grundlegender Fehler ist.
Ein zweiter ist technischer, aber da er auch beim Plan und der
Anlage des Ganzen liegt, doch nicht nur technischer Art. Es ist nämlich

der Plan, den sogenannten Geist des Abendlandes in Textbeispielen

(mit kurzen Kommentaren zum Allgemeinen wie zu den
ausgewählten Wortführern dieses Geistes) sprechen zu lassen, im
Verhältnis zu der gegebenen und beabsichtigten Durchführungsmöglichkeit

viel zu weit (und doch eben viel zu eng) gespannt. Des weiteren
ist die Aufspaltung der abendländischen Geisteswelt in eine italienische,

spanische, englische, jüdische, französische, deutsche, slawische,
amerikanische wie in einen Band, der vom antiken Geist und dem
des christlichen Mittelalters handeln soll, schon darum verfehlt, weil
auch der abendländische Geist, was man immer darunter verstehen

möge, wie der menschliche Geist überhaupt eine Einheit, eines mit
dem andern zusammenhängt, aus ihm geworden ist und auch weiterhin

wird. Und das bei allen nationalen und sonstigen Grenzen, allen



198 Befreiung Nr. 9

Unterschieden in den ökonomischen, politischen, klimatischen, kulturellen

und sonstigen Gegebenheiten. Schon immer war die große Idee
allmenschlichen Geistes oder die der Menschlichkeit, wie Wilhelm
von Humboldt einmal geschrieben, die Grenzen aufzuheben, «welche
Vorurteile und einseitige Ansichten aller Art feindselig zwischen die
Menschen gestellt, und die gesamte Menschheit, ohne Rücksicht auf
Rehgion, Nation und Farbe, als einen großen, nahe verbrüderten
Stamm, als ein zur Erreichung eines Zweckes, der freien Entwicklung
innerlicher Kraft, bestehendes Ganzes» zu sehen und zu behandeln.
«Die Menschen zusammen machen erst die Menschlichkeit aus», heißt
es bei Ludwig Feuerbach. Was natürlich auch sagt, erst der menschliche

Geist schlechthin, das geistige Leben der Völker und ihrer
Wortführer zusammen, ist Geist, bildet ihn, wo immer. Und der Geist des

Abendlandes, nochmals, was man immer darunter verstehen möge,
ist tatsächlich lediglich ein Teil des Ganzen. Bei allem christlichen
Ungeist und Widerspruch.

Was doch eben die Herausgeber der Sammlung «Geist des
Abendlandes» weder beim Plan noch bei der Durchführung des Werkes
berücksichtigt haben. Und es heißt wirklich, die tatsächliche geschichtliche

Entwicklung von Konstantin, der dem Christentum ermöglichte,
eine erst geduldete und dann vorherrschende Religion zu werden, bis
auf unsere Tage vollkommen verkennen, schlimmer, geradezu zu
verfälschen, wenn Noack in dem schon einmal angezogenen Geleitwort
schreibt, die christhche Kirche sei, als Erbin des Römischen Reichs
(die sie aber gar nicht war), im Westen «Hüterin des Friedens und der
Gerechtigkeit, aber auch der Nächstenliebe und der Barmherzigkeit»
geworden. Kein anderer als Geheimrat Professor Dr. Walter Goetz,
Ehrenpräsident der Historischen Kommission der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften, war es, der in einem Aufsatz «Die welt-
geschichthche Bedeutung der Antike» geschrieben, daß das Christentum

sogleich, will sagen, schon im Verlauf des zweiten Jahrhunderts
in schärfsten Gegensatz gegen fast alles trat, was die damalige Welt
erfüllte. «Gegen die Lebensfreude der Griechen und Römer, gegen
die Staatsrehgion des Römischen Reiches, gegen den Nationalismus
des Judentums und des Römertums, gegen die Verstandeswelt der
Wissenschaft, gegen die alten Ueberlieferungen der Völker»
überhaupt. Und Paul Graf von und zu Hoensbroech, der ehemalige Jesuit,
hat dokumentarisch belegt, daß, wie keine zweite Macht der Welt,
das Papsttum «Fluch und Verderben, blutige Greuel und Schändung



Nr. 9 Befreiung 199

in das innerste Heiligtum der Menschheit hineingetragen». Damit
natürlich auch in die menschliche Geisteswelt. «Nur durch das Christentum»,

schreibt Heinrich Heine, «konnten sich auf dieser Erde
Zustände bilden, die so kecke Kontraste tragen, daß man meinen sollte,
dergleichen habe niemals in der Wirklichkeit existiert, und alles sei
ein kolossaler Fiebertraum, es sei der Fiebertraum eines wahnsinnigen

Gottes.» Noch Charles Darwin, den hervorragenden Wissenschafter

und Denker, der da, im 19. Jahrhundert, erkannt hatte, daß sich
aus einer einzigen Urform eine endlose Reihe immer schönerer und
vollkommener Wesen entwickelt habe und noch fortentwickle,
erkannt, daß aus dem Kampf der Natur, aus Hunger und Tod unmittelbar

die Lösung des höchsten Problems hervorgehe, das wir zu fassen
imstande: «die Erzeugung immer höherer und vollkommener Arten»,
wagte das gesamte Christentum einen «rohen Philosophen» zu nennen,

der sage, «daß es keinen Gott gebe und ein Affe unser Adam sei»,
und das gleiche Christentum veranlaßte schließlich den britischen
Minister Wilham Ewart Gladstone, gegen allen Geist, alle Vernunft
und alle Wissenschaft, zu dekretieren: «Durch Darwin ist Gott von
der Arbeit der Schöpfung befreit und im Namen unwandelbarer
Gesetze von der Lenkung der Welt abgesetzt.» Und war es doch schon
längst. Durch Leukippos und Demokrit (Jahrhunderte vor unserer
Zeitrechnung), durch den chinesischen Denker Wang-Tschung (27
bis 97), durch Averroes und Ibn Tufail (im 12. Jahrhundert), durch
Kopernikus und Spinoza, um nur ein paar Namen zu nennen. Johannes

Kepler bezeichnete die Orthodoxie und damit das vorherrschende
Christentum seiner Zeit, auch das protestantische, der Zeit des

Dreißigjährigen Krieges als «Schwindelhirnlin» Doch genug.

Aus allen Grundfehlern der Sammlung «Geist des Abendlandes»,
den Fehlern, die ich eben versucht habe, ganz kurz zu charakterisieren,

haben sich nun geradezu von selbst noch eine ganze Reihe
anderer Fehler ergeben, ja ergeben müssen. (Wie die Herausgeber der
Sammlung bei den Bänden antike und jüdische Geisteswelt ihr christliches

Credo anzubringen oder einzuordnen versuchen werden, weiß
ich zwar nicht, dürfte jedoch, selbst unter Heranziehung von Plato
oder der Stoiker [Zeno] oder Moses Mendelsohn nicht ganz leicht
sein. Irnmerliin hat Noack im dritten Absatz seines Geleitwortes
eingestanden, daß man doch «nach und nach» die christlichen Vorstellungen

und Forderungen «in solche umgebogen» habe, «die sich in
der vom vernünftigen Denken geleiteten Erfahrung zu bewähren



200 Befreiung Nr. 9

scheinen». «Der Mensch versucht, sein Geschick selbst in die Hand
zu nehmen.»)

Also noch eine ganze Reihe anderer Fehler sehen wir da in den

vorliegenden Bänden «Französische Geisteswelt» und «Deutsche
Geisteswelt». Und die Fehler sind da, obgleich der Herausgeber des Bandes

«Französische Geisteswelt» (Schondorff) mit Victor Cousin sagt
«daß es in der Philosophie kein anderes Vaterland gibt als die Wahrheit,

und daß es nicht darauf ankommt, zu wissen, ob die Philosophie.
die ich lehre, deutsch, enghsch oder französisch ist, sondern ob sie

wahr ist». So ist zweifellos ein Fehler, den Band Frankreich erst mil
Texten von Montaigne beginnen zu lassen, und den «Nominalismus»
(Rocellin), Petrus Abaelardus («Sic et Non», welches Werk nach
Eugen Rosenstock — «Die europäischen Revolutionen» — gewisser
maßen ein Vorläufer von Descartes' «Discours de la Méthode poui
bien conduire sa raison et chercher la vérité dans les sciences»), Be-

rengarius (dem Lessing, als er ein unbekanntes Werk von ihm, «De>

coena», in der Bibliothek von Wolfenbüttel entdeckt hatte, eine sei'

ner besten Abhandlungen, «Berengarius Turonensis» widmete), und
Pierre Dubois (der schon im 13. Jahrhundert eine Art von Völker
bund und eine übernationale, aber nicht kirchlich gebundene Ge-

richtsbarkeit forderte) kurzweg zu übergeben. Inwieweit die eber
Genannten und andere in den Band «Christliches Mittelalter» aufge^

nommen werden sollen, entzieht sich natürlich meiner Kenntnis. Sit
hätten aber auch in dem Band Frankreich, selbst bei der, wie gesagt,
im ganzen verfehlten Anlage des Werkes Berücksichtigung verdien!
und also finden müssen. Ueber die Auswahl der tatlächlich aufge
nommenen Texte ist im einzelnen, denke ich, nicht weiter und lange

zu streiten. Bei einer andern Grundanlage des Werkes hätten na>

türlich auch andere, zum Ted ganz andere Texte ausgewählt wer
den müssen, auch von Montaigne, auch von Descartes, wenn auch be:

Montaigne und Descartes wie auch bei Pascal, La Rochefoucauld, Lf
Bruyère, vielleicht auch bei Lamennais und Cousin die tatsächlicl
aufgenommenen Texte, zumindest zum Teil, zu berücksichtigen ge
wesen wären. Vollkommen irreführend, ja verfälschend, ist jedocl
die Textwahl bei Voltahe, Holbach und dann und überhaupt dit
Auswahl, doch nicht nur von Texten, auch der Autoren aus der Zeil
nach der Französischen Revolution, deren Wortführer und Denkei
auch nicht mit einer einzigen eigenen Silbe im Werke erscheinen. Une
wollte ich jetzt beginnen, die Denker von Rabelais über Bayle, de hi



Befreiung 201

Mettrie, Helvétius, Condorcet, Lamarque, Fourier, Proudhon, Stendhal

usf. bis auf Anatole France zu registrieren, die gleichfalls nicht
mit einer einzigen Silbe zu Worte gekommen sind, aber unbedingt in
ein Werk gehören, das sich so stolz «Geist des Abendlandes» nennt,
ich könnte gar manche Zeile nur mit Namen und den Titeln von
Werken füllen, die uns verdammt weit mehr gegeben haben und
geben, als alle die Martinain, Alain oder gar Gabriel Marcel (der
christliche Sartre), die Schondorff aufzunehmen, seitenlang reden
zu lassen für durchaus richtig befunden. Sind auch alle zusammen
nicht auch nur ein I-Punkt vom Geiste eines Rabelais oder Bayle
oder France. Man lese z. B. «De l'Esprit» und «De l'Homme» von
Helvétius oder den «Aufruhr der Engel» oder die «Insel der
Pinguine» von France, und man weiß mehr vom französischen, ja vom
menschlichen Geist und Menschen überhaupt, als alle die
nachrevolutionären Texte im Bande «Französische Geisteswelt» zu vermitteln
vermögen. Doch warum sind eigentlich die Meinungen der Menschen
in bezug auf Moral, Politik und Metaphysik oder auch Philosophie
usw. so sehr verschieden, hat just Claude Adrien Helvétius (in «De
l'Homme») gefragt und geantwortet: «C'est qu'en ce genre ils n'ont pas
toujours intérêt de voir les choses telles qu'elles sont réellement.» Und
das ist's.

Aber der Band «Französische Geisteswelt» gibt auch als Ganzes ein
Zerrbild im Verhältnis zu den zwei (von Noack, Arthur Hübscher
und Theodor Kiener herausgegebenen) Bänden «Deutsche Geisteswelt»

: «Von Luther bis Hegel» und «Von Schopenhauer bis Heisenberg».

Und das bei allen Mängeln, die sich auch in den deutschen
Bänden finden. Im ersten, noch mehr im zweiten.

Schreibt Noack in der Einführung zum ersten Band: Nachdem das
Nationalbewußtsein «in Männern wie Luther, Hutten und Paracelsus

schon machtvoll zu Wort gekommen war», es erst «durch den
kulturellen Niedergang infolge des Dreißigjährigen Krieges einen schweren

Stoß erhalten» habe, so stimmt schon hier allerhand nicht.. Vor
allem sind — bewußt oder unbewußt — Thomas Münzer und die
Männer seiner «Christlichen Vereinigung und Brüderschaft», jenes
Bundes übersehen, der nicht nur ganz Deutschland, sondern die ganze
Christenheit einigen sollte. Und tatsächlich haben nicht Luther, Hutten

und Paracelsus den Weg zu einer Einigung des zersplitterten
Deutschland gewiesen, sondern Münzer und seine Mannen. Und nicht
erst durch den Niedergang infolge des Dreißigjährigen Krieges hat



202 Befreiung Nr. 9

das deutsche Nationalbewußtsein einen schweren Stoß erfahren,
sondern bereits durch die auch und gerade von Luther mitbetriebene
Niederlage der Bauern (1525) und den Sieg der deutschen Fürsten
über sie. Welcher Auffassung im übrigen auch Alexander von Humboldt

zustimmt.

Vollkommen verfehlt ist auch, die deutschen Bände just mit
Luther beginnen und ausgerechnet mit Heisenberg enden zu lassen.

Lange vor Luther, von dem Jean Paul einmal gesagt: Seine Werke
veränderten Europa nur, weil sie es schon verändert vorfanden, lebte
— im dreizehnten Jahrhundert — Albertus Magnus (Albert, Graf
von Boilstädt). Er war gewissermaßen ein Vorläufer des deutschen
Humanismus, in dem Magnus die Notwendigkeit erkannte, das
«heidnische», wesentlich das arabische, überhaupt das «ketzerische»
Geistesgut zu studieren, heranzuziehen, zu nutzen. Und nicht erst
Paracelsus und Luther schrieben deutsch und sprachen gegen die
papistische Kirche und ihre Priester, auch schon Meister Eckehart tat es.

Er lebte von 1260—1327. (Doch vielleicht werden wir auch alle die
Eckehart, Seuse, Tauler, Sebastian Franck usw., wie die Rocellin,
Abaelardus usf., im Band «Christliches Mittelalter» finden.) Wo
jedoch Erasmus von Rotterdam untergebracht werden soll, da ein Band
Niederländische Geisteswelt nicht vorgesehen, ist ziemlich unklar. Da
man aber die Schweizer Pestalozzi, Bachofen, Burckhardt, ja selbst
Carl Gustav Jung wie Paul Häberlin und auch den Elsässer Albert
Schweitzer in die deutschen Bände aufgenommen, hätte in ihnen
auch ohne weiteres Erasmus Platz finden dürfen. Daß Kepler, Ange-
lius Silesius (Johann Scheffler), Friedrich II. von Preußen (mit Briefen),

Lichtenberg, Herder, Stirner, ja selbst Marx (mit Teilen aus
dem «Kommunistischen Manifest») zu Worte gekommen sind, ist zu
begrüßen, aber reicht doch bei weitem nicht aus, auch nicht mit
Texten von Leibniz, Winkelmann, Lessing, Kant, Goethe, Schiller,
Wilhelm von Humboldt, Fichte, Hegel, Schopenhauer, Nietzsche und
noch manchem anderen, einen wirklichen Querschnitt des ganzen
deutschen Geistes zu geben. Da fehlen nicht nur Texte von Hutten
und Münzer oder auch Auszüge aus der «Reformatio Sigismundi» (die
wahrscheinlich der 1400 in Donauwörth geborene Friedrich Reiser
verfaßt haben dürfte), sondern auch Texte von Hermann Samuel Rei-
marus wie all den anderen Gegnern der Kirchen Theodor Ludwig
Lau, Johann Christian Edelmann, Karl Heinrich Heydenreich usf.
wie auch Texte von z. B. Jean Paul, Alexander von Humboldt, Heine



Nr. 9 Befreiung 203

und dem «Jungen Deutschland», Feuerbach, so sehr vielen anderen
noch ; und die ausgewählten, gegebenen Texte sind keineswegs immer
die besten, anders, nicht typische für das Gesamtwerk ihrer Autoren.
Die Auswahl, die die Herausgeber für die Zeit nach Bachofen, Marx
und Burckhardt getroffen haben, ist nun wieder so restlos verfehlt
oder so bewußt in den Dienst einer bestimmten Glaubenspropaganda
gestellt wie die Auswahl aus der Zeit nach der Französischen Revolution

im Band «Französische Geisteswelt». Da sind im zweiten
deutschen Band wohl z. B. ein Klages, Haecker, Spengler, Jaspers, Prinzhorn

und eben Heisenberg und ein Oswald Spengler gar mit dem
wüsten Wort, daß die alte preußische «die sozialistische Ethik» sei,
die englische aber die kapitalistische und daß die «sozialistische
Ethik» laute : es handle sich im Leben nicht um das Glück, sondern :

«Tu deine Pflicht, indem du arbeitest.» Aber nicht eine Zeile lesen
wir von z. B. Sigmund Freud, Albert Einstein oder auch Karl Kraus,
nicht eine Silbe von Auguste-Henri Forel oder Ernst Häckel. Selbst
nichts vom umgekippten Emil Du Bois-Reymond. Kurz, denn ich
muß und will zum Schluß kommen, auch die Bände «Deutsche
Geisteswelt» sind, bieten sie auch mehr und zu einem Teil Zutreffenderes

als der Band «Französische Geisteswelt», doch im ganzen
verfehlt, denn auch sie zeigen eben kein getreues Bild des wirklichen
allmenschlichen (deutschen) Geistesgutes. Und die Kommentare, die
sie bringen, sind in jedem mittelmäßigen, gut-christlichen Lexikon
zu lesen.

Es wäre nun meines Erachtens hoch an der Zeit, daß wirklich
freigeistige Menschen, Menschen, die an keinerlei wie immer gearteten
Kirchenglauben gebunden sind, zumindest den Versuch unternehmen,

eine umfassende Sammlung von Textbeispielen, die Entwicklung

des allmenschlichen Geistes aufzeigend, so zusammenzustellen
und zu kommentieren, wie es z. B. Fritz Mauthner, der Verfasser des

vierbändigen Werks «Der Atheismus und seine Geschichte im
Abendlande», wohl vorgehabt, aber dann doch in der «Bibliothek der
Philosophen» allzu weitschweifig und kostspielig und damit für einen
größeren Leserkreis als ganz unerschwingbar begonnen. Recht nützliche
Vorarbeiten für eine von mir gedachte Textsammlung sind immer
wieder in fortschrittlich gehaltenen Kulturgeschichten wie verwandten

Werken gegeben. Es heißt lediglich ans Werk zu gehen, und es

wird gelingen, zu zeigen, daß echter Geist oder — wie Goethe
ausgesprochen — die Weisheit nur in der Wahrheit. Und seit-



204 Befreiung Nr. 9

dem die ultima ratio theologorum, der Scheiterhaufen nicht mehr ins
Spiel kommt, wäre, möchte ich mit Arthur Schopenhauer «Ueber
Religion» schließen, tatsächlich eine Memme, wer noch viel
Umstände mit Lug und Trug machte.

Der sei verflucht!

Wir kennen die Freigebigkeit biblischer und christlicher Instanzen
in Verwünschungen und Verfluchungen. Wie ein fernes Donnerrollen
dröhnt es aus dem Alten Testament her, aber auch aus dem Neuen
Testament dröhnt und grollt es, dann durch die ganze Kirchengeschichte

bis zum Vaticanum von 1870. Alle diese Verfluchungen sind
natürlich nur wirksam, wenn Flucher und Verfluchter in demselben
Glauben drin stehen. An uns würden diese Flüche, sofern wir mit
ihnen bedacht würden, so wirkungslos ablaufen wie Regenwasser an
einem gut wasserdichten Wettermantel. Die Flüche vermöchten unser
Interesse höchstens nach der psychopathologischen Richtung hin zu
erregen; in unser Interesse würde sicher auch etwas Mitleid einfließen

mit dem Gemütszustand dessen, der da so hemmungslos seinen
Haß abreagieren muß; aber auch eine verhaltene Komik käme zu
ihrem Recht, da alle diese Affekteruptionen so wirkungslos wie auf
einer Bühne verpuffen. Heute holen wir aus der unendlich langen
Fluchserie nur einen einzigen Fall heraus; er wird uns allerhand zu
fragen und zu überlegen geben.

Da haben wir des Apostels Paulus Brief an die Galater in Kleinasien.

Wie ein Racheengel fährt Paulus drein und zieht mit heftigen
Worten die Galater zur Verantwortung dafür, daß sie vom Evangelium,

das er ihnen verkündet und auf das er sie festgelegt hatte, so
rasch wieder abgefallen sind. Da lesen wir die Verse: «Mich wundert,

daß ihr euch so bald abwenden lasset von dem, der euch berufen
hat in die Gnade Christi, auf ein anderes Evangelium. So doch kein
anderes ist ; ohne daß etliche sind, die euch verwirren und wollen das

Evangelium Christi verkehren. Aber so auch wir oder ein Engel vom
Himmel euch würde Evangelium predigen anders, denn das wir euch
gepredigt haben, der sei verflucht!» (1, 6—8.)

Daß Paulus die falschen Propheten verurteilt, geht in Ordnung.
Stärker fällt ins Gewicht, daß er erwägt, sich selbst verdammen und
verfluchen und so gegen sein eigen Fleisch wüten zu müssen für den


	Vom Geist

