
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 1

Artikel: Der Krieg ist der Vater aller Dinge

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2 Befreiung Nr. 1

Der Krieg ist der Vater aller Dinge
Von Polybios

Niemand kann bezweifeln, daß der Militarismus im Leben der
Völker eine verhängnisvolle Rolle gespielt hat. Der Kampf des
Menschen gegen den Menschen hat immer wieder die Errungenschaften
der Kultur in Frage gestellt und mitunter in kurzer Zeit die
Fortschritte von Jahrhunderten rückgängig gemacht. Die kriegerische
Lebensweise wirkte verrohend, und die Folge der Kriege war gewöhnlich

ein Rückfall in die Barbarei, der sich auf allen Gebieten des

gesellschaftlichen Lebens bemerkbar machte. Leider war die Menschheit

nicht imstande, dieses uralte Uebel aus der Welt zu bannen;
machtpolitische, wirtschaftliche und soziale Gründe gaben dem Geiste
der Gewalt ständig neue Nahrung und führten zu vernichtenden Kriegen,

in denen mühsam errungene Kulturgüter bedenkenlos vergeudet
wurden. Angesichts der ungeheuren Opfer an Menschen und Material,
von denen die Kriegsgeschichte berichtet, erhob sich von Zeit zu Zeit
der Mahnruf hochgesinnter Menschen, die das Ideal einer friedlichen
Welt proklamierten. Die Idee eines ewigen Friedens ist vielleicht so

alt wie die Menschheit, d. i. ebenso alt wie der Krieg; was die
Besten der Zeiten in ihren Ahnungen vorweggenommen haben, ist
auch tief in den Wünschen und Hoffnungen der Völker verankert, die
sich in ihren Mythen und Sagen eine Aera erträumten, «in der der
Wolf neben dem Lamm weidet». Nur verblendete Menschen, blind
von Aggressivität und Menschenverachtung, konnten sich dieser
Friedenssehnsucht entziehen und in schamloser Weise vom «Ethos des

Krieges» reden. Vor allem die Militärkaste selbst neigte dazu, den

Krieg — die Rechtfertigung ihrer Existenz — zu verherrlichen; aber
auch die herrschenden Schichten, die die eigentlichen Initianten und
Nutznießer der kriegerischen Verwicklungen waren, verfochten die
Lehre, daß die Gewalt die ultima ratio der Politik sei. Daher kommt
es, daß auch die Völker gegen ihr Lebensinteresse den Krieg
idealisierten, und die sogenannten «soldatischen Tugenden» häufig über
alles stellten. Man erkennt diese Geistesverwirrung, wenn man etwa
einen Brief von Moltke zur Hand nimmt, worin die Mentalität der
Militaristen ihren klassischen Ausdruck gefunden hat ; in diesem
Dokument ist allés enthalten, was die verlogene Philosophie des Milita-



Nr. 1 Befreiung 3

rismus beinhaltet, aber in der Regel nicht mit derart unverholener
Deutlichkeit ausspricht. «Der ewige Friede», so schreibt der
preußische Heerführer, «ist ein Traum, und nicht einmal ein schöner, und
der Krieg ein Glied in Gottes Weltordnung. In ihm entfalten sich die
edelsten Tugenden des Menschen, Muth und Entsagung, Pflichttreue
und Opferwilligkeit mit Einsetzung des Lebens. Ohne den Krieg würde

die Welt im Materialismus versumpfen».
Die Diktatoren unserer Zeit haben diese Apologie der heldischen

Lebenshaltung übernommen, und Mussolini schrieb anläßlich eines
Aufsatzes über die «Lehre des Faschismus» : «Nur der Krieg bringt
alle Kräfte des Menschen zur stärksten Anspannung und adelt die
Völker, die die Fähigkeit haben, ihm ins Auge zu sehen». — Die
blutigen Erfahrungen der Vergangenheit und Gegenwart haben uns
gelehrt, den «VöBseradel des Krieges» richtiger einzuschätzen, als es die
Prediger des Hasses und der Feindseligkeit vermochten. Wir sehen
heute klar, daß der Krieg nur Werke der Zerstörung vollbringen kann,
und daß wir von ihm niemals unser Heil erwarten dürfen. Die
geschichtliche Betrachtung zeigt uns sogar, daß der Niedergang der Kultur

immer mit Kriegen verbunden war, und daß mitunter der Militarismus

die Hauptursache für die kulturelle Stagnation darstellt. Eine
Reihe von historischen Beispielen kann diese These verdeutlichen.

Das Unglück Spartas

Sparta war unzweifelhaft der stärkste Militärstaat der griechischen
Antike. Der Grund hierfür liegt nicht in einer besonderen Eigenheit
der Spartaner, sondern in den natürlichen und gesellschaftlichen
Bedingungen, unter denen sie ihr Staatswesen aufbauten. Als die
griechischen Städte im Laufe ihrer Entwicklung übervölkert wurden, halfen

sie sich durch Koloniegründungen an den Küsten von Kleinasien,
Italien und Sizilien: die Tochterstädte nahmen den Bevölkerungsüberschuß

auf und entwickelten blühende Kulturen, die dann auf das
Mutterland zurückwirkten. Sie verteidigten das Grenzland gegen die
Barbaren, die sie zum Teil unterwarfen oder von ihren angestammten
Wohnsitzen verdrängten. Diese Expansion über das Meer hinweg, die
z. B. Athen mit besonderem Eifer und Erfolg betrieb, war den
Spartanern versagt. Im Tale des Eurotas eingeschlossen, waren sie für
die Verlockungen der Schiffahrt nicht anfälhg; als ihre Bevölkerung
wuchs, wandten sie sich gegen ihre Nachbarn, die ebenfalls helle-



4 Befreiung Nr. 1

nischen Messenier, die sie etwa im achten Jahrhundert zu ihren
Vasallen machten. Als Griechen waren nun die Messenier gegenüber
den Spartanern gleichwertig, und sie reagierten auf die Unterwerfung
mit einem Aufstand, der zu einem fürchterlichen Kriege führte, in
welchem Sparta beinahe unterlegen wäre. Vom Zeitpunkt dieser
Revolte herrschten die spartanischen Herren mit größter Strenge über
ihre messenischen Heloten, und sie mußten ihren ganzen Staat darauf
einrichten, ihre Untertanen in Botmäßigkeit zu halten. Ihr Gemeinwesen

wurde kriegerisch, und nichts war ihnen so wichtig wie die
Kriegstüchtigkeit, von der ihre Existenz abhing. Sie verankerten in
ihrer Gesetzgebung das Prinzip, wonach das Militär zum Sinn und
Wesen ihres Staates gemacht wurde: der Spartaner war Soldat, und
der spartanische Staat bedeutete eine Gemeinschaft von Soldaten. Vom
siebenten bis zum sechzigsten Jahre war der Bürger Spartas im Dienste

seines Staates tätig; sein Heim war, modern gesprochen, die
Kaserne, und die täglichen Waffenübungen waren für ihn Beruf und
Lebensaufgabe. Infolge systematischer Beeinflussung und unermüdlicher

körperlich Ertüchtigung von früher Kindheit an gelang
es, einen Menschentypus heranzubilden, der an Härte und Tapferkeit

in der damaligen Welt nicht seinesgleichen hatte. Feigheit im
Kriege galt den Spartanern als die größte Schande, und es ist uns der
Ausspruch einer spartanischen Mutter erhalten, die ihrem in den

Krieg ziehenden Sohne sagt, er solle entweder mit dem Schild (d. h.
nicht flüchten und den Schild wegwerfen) oder auf dem Schilde (tot)
zurückkehren. Aus dieser Geisteshaltung sind die spartanischen Siege
wie auch das Ausharren in aussichtsloser Kampfsituation, wie etwa
bei den Termopylen, zu verstehen, denn die Regel der Spartaner war
nach der Mitteilung eines ihrer Könige: «Im Kampf ist es verboten,
sich vor den Feinden zurückzuziehen, wie stark auch diese sein
mögen. Die Truppen haben ihre Schlachtordnung zu bewahren und zu
siegen oder zu sterben». Die Vervollkommnung im Kriegshandwerk
aber hat ihr Gegenstück in der kulturellen Armut Spartas, die eigenartig

von der hohen Blüte des hellenischen Kulturlebens absticht. Die
Spartaner haben keine «klassische Kunst» hervorgebracht; ihr
gesellschaftliches Leben blieb starr und unmusisch, denn der «Mann in
der Rüstung» ist für Kunst und Künstlerschaft unempfänglich. Sparta
hat, im Gegensatz zu Athen, keine bleibenden Kulturwerte geschaffen.
Sein diktatorisches und militärisches Regime mußte unschöpferisch
bleiben. Darüber hinaus wurde es in besonderem Maße mitschuldig



Nr. 1 Befreiung 5

am Verfall Griechenlands, denn der Neid Spartas gegenüber Athens
Größe führte zum Peloponnesischen Krieg, in dem sich die Griechen
untereinander bekämpften. Als die Spartaner im Jahre 404 über die
Athener siegten, erwies sich auch, daß sie — auf Krieg und
Feindseligkeit geschult — mit anderen Völkerschaften nicht umzugehen
wußten; ihre Roheit und Korruption war sprichwörtlich. Sie waren
nur erzogen zum Kampfe, und im Frieden verloren sie alle Tugenden,
die man ihnen nachrühmte. Darin liegt auch der Grund für Spartas
Untergang, der ganz Griechenland mit sich riß. Aristoteles hat in
einer allgemeinen Betrachtung hierzu den Kommentar gegeben:
«. Denn kriegerische Staaten bestehen nur so lange, wie sie Krieg
führen, und gehen zugrunde, sobald sie aufhören, Eroberungen zu
machen. Der Frieden läßt ihr Schwert stumpf werden. Und die
Ursache hegt darin, daß die entlassenen Soldaten nicht wissen, was sie

mit ihrem Leben anfangen sollen.»

Der assyrische Militarismus

Unter den kleinasiatischen Staaten des Altertums ragten die Assyrer
als besonders kriegstüchtig hervor. Ihre Hauptstadt Ninive, am Tigris
gelegen, muß etwa zweitausend Jahre v. Chr. gegründet worden sein.
Von diesem Stammland aus begannen assyrische Könige früh, ihr
Reich in alle Richtungen hin auszudehnen, wodurch vor allem heftige

Kämpfe gegen die Babylonier ausgelöst wurden. Im 9. und 8.

Jahrhundert vor Christus entfaltete sich die assyrische Macht bis zu
ihren Höhepunkten, und unter den kriegerischen Königen Assur-
banipal, Salmanassar und Tiglatpileser III. wurde Assur zu einer
Weltmacht, die ringsum von Vasallen umgeben war. Aber diese Größe,
durch Gewalt errungen, hielt nicht lange vor : das Reich, das durch
den Krieg mächtig geworden war, ging auch durch Kriege zugrunde.'
Noch zur Zeit des Königs Assurbanipal (669—626 v. Chr.) schien
Assurs Macht festgegründet; sein Heer war sowohl an Rüstung als
auch an Kriegskunst schier unübertrefflich, so daß man hätte meinen
müssen, das von ihm bewachte Staatswesen sei für immer gesichert.
Und doch wurde Assur zerstört, und der Grund hierfür ist nicht nur
in äußerer Bedrohung gegeben, sondern hauptsächlich im Militarismus

der Assyrer selbst, der sich in unzähligen Kriegen zersplitterte
und sich mit jedem neuen Sieg einen neuen Feind schuf. So z. B. führte

die Ausdehnung des Reiches die assyrischen Heerscharen bis nach



6 Befreiung Nr. 1

Aegypten, und wenn es ihnen auch gelang, den Pharaonenstaat zu
besiegen, mußten sie doch ungeheure Kräfte für ein Land verschwenden,

das sie auf die Dauer nicht zu halten vermochten. Aehnlich war
es mit Babylon, das sich nach der Unterwerfung durch die Assyrer zu
immer neuen Aufständen erhob und stets zu kriegerischen Verwicklungen

führte. Der Haß der Babylonier vereinigte zahlreiche assyrische

Untertanen unter den Waffen. Unter Nabopolassar wandten sich
die Babylonier mit Hilfe der Meder gegen Assur, und im Krieg von
614—610 löschten sie das Staatswesen aus, das zu den mächtigsten
seiner Zeit gehörte. Assyrien hatte im Laufe seiner Geschichte viele
Städte vernichtet und die Bevölkerung gefangen hinweggeführt. Dieses

Schicksal, das es anderen bereitet hatte, wurde ihm selber auch
zuteil; die Hauptstadt Ninive wurde von den Feinden eingenommen,
und der Groll, der sich in Jahrhunderten aufgespeichert hatte, ergoß
sich über die Stadt am Tigris mit einer derart vernichtenden Gewalt,
daß Assyrien sich nicht mehr davon erholen konnte. Der Sieg seiner
Gegner schloß die Annalen seiner Geschichte, die sich auf dem
Schwert begründete und folgerichtig auch durch das Schwert beendet
wurde. Assur ist ein Musterbeispiel vom selbstmörderischen Charakter

des Militarismus.

Timur der Lahme

Als asiatischer Kriegsherr hat sich Timur-Lenk (1333—1405) im
Gedächtnis der VöBser als eines der schauerlichsten Exemplare des

kriegerischen Menschentypus bewahrt. Von seiner Hauptstadt Samarkand

aus unternahm er im Laufe von etwa zwanzig Jahren Dutzende
von Feldzügen, in denen er die Flamme des Krieges über beinahe den

gesamten asiatischen Kontinent verbreitete. Seine siegreichen Heere
unterwarfen zuerst Persien, dann Georgien; 1394 drang Timur bis
nach Moskau vor, zertrümmerte alle Reiche Mittelasiens und eroberte
Hindostan vom Indus bis zur Gangesmündung. Im Jahre 1400 schlug
er bei Cäsarea ein türkisches Heer, unterjochte Damaskus, Bagdad
und Syrien, besiegte in einer Riesenschlacht bei Angora noch einmal
die Türken und wandte sich schließlich nach China, das er zweifelsohne

auch noch erobert hätte, wenn er nicht auf diesem Feldzug
gestorben wäre. Betrachtet man die «ruhmreichen Kriegstaten», mit
denen er sein Leben ausgefüllt hatte, so muten Timurs Handlungen
wie ein Amoklauf an, in dem ein Wahnwitziger über andere Menschen



Nr. 1 Befreiung 7

herfällt, um sie zu töten oder zu vernichten. Sein Name ist im Buche
der Geschichte eingeschrieben als der eines Mörders, der den
Menschen ein Schicksal von Blut und Tränen bereitete. Kein bleibendes
Gut hinterließ er, und das Riesenreich, das er in wenigen Jahren
errichtet hatte, zerfiel ebenso schnell, wie es aufgebaut worden war.
Seine Greueltaten haben mehr Menschenopfer gefordert als einige
Jahrhunderte «normaler Kriegsgeschichte», und das Abschlachten
ganzer Völker war sinnlos, wie der Geist des Krieges und der Gewalt
überhaupt. «Wir denken an das Ungeheuer», schreibt Toynbee über
Timur, «das 1381 Asfarein dem Boden gleichmachte ; 1383 in Sesbar

aus zweitausend Gefangenen einen lebenden Damm baute und dann
übermauerte; im gleichen Jahr in Siri fünftausend Menschenköpfe
zu Minaretten auftürmte; 1386 seine luristanischen Gefangenen lebendig

in Abgründe stürzte; 1387 in Isphahan siebzigtausend Menschen
abschlachtete und ihre Köpfe zu Minaretten aufschichtete; 1393 die
Besatzung von Takrit niedermetzelte und aus den Köpfen Minarette
errichtete; 1398 in Delhi hunderttausend Gefangene umbrachte; 1400
die viertausend christlichen Soldaten der Besatzung von Siwas, die
sich ergeben hatten, lebendig begrub ; 1400 und 1401 in Syrien zwanzig

Türme aus Schädeln bauen ließ und 1401 mit Bagdad verfuhr,
wie vierzehn Jahre früher mit Isphahan.» Wenn es irgend ein Beispiel
für den sinnlosen Größenwahn jener Menschenschlächter gibt, die
durch den Militarismus zum Ruhm gelangten, so ist dies neben
Alexander, Cäsar und Napoleon sicherlich Timur der Lahme, dessen blutige

Taten ebenso sinnlos sind wie die Schreie eines Wahnsinnigen,
welche im Winde verhallen.

Aufstieg und Fall des römischen Reiches

Durch Krieg gelangte Rom auf den Gipfel seiner Macht, und durch
Krieg wurde es auch vernichtet. Anläßlich der großen Kämpfe mit
den Puniern und vor allem gegen Hannibal lernten die Römer, ihre
Kriegskunst über alles zu stellen: das Heer, das über die Karthager
gesiegt hatte, bekam eine derartige Durchschlagskraft, daß sich ihm
in der damaligen Welt nichts entgegenzustellen vermochte. Von da
an datieren die Eroberungen, die Roms Weltherrschaft begründeten.
Außer ganz Italien eroberten die römischen Legionen in kurzer Zeit
Sizilien, Sardinien, Spanien, Afrika, Mazedonien, Griechenland und



8 Befreiung Nr. 1

Kleinasien; später drangen sie unter Cäsar und anderen nach Frankreich,

England, Deutschland und den Balkan vor und pflanzten ihre
Feldzeichen an der Donau, am Rhein und an der Themse auf. Dieses
gewaltige Staatswesen, dessen Rückgrat das römische Militär war,
überlebte einige hundert Jahre und erwies sich infolge römischer
Staatskunst als dauerhafter denn viele seiner Rivalen. Der Preis aber,
der für diese Kriegstüchtigkeit und Stärke gegen außen bezahlt wurde,

war sehr hoch. Die Geschichtsschreibung schildert uns, wie die
herrschende Klasse Roms die italienischen Bauern von ihren Ländereien

vertrieb, um sie mobilisieren zu können. Schon um Hundert vor
Christus hatte dieser Zustand derartige Formen angenommen, daß mit
der italienischen Landwirtschaft der ganze Römerstaat bedroht wurde.

Daraus erwuchs der Reformversuch des Tiberius Gracchus, der die
Reichtümer Roms dem gesamten Volke zugute kommen lassen wollte.
«Die wilden Tiere», so heißt es, «die durch Italien schweifen, haben
eine Grube, und jedes von ihnen hat sein Lager und sein Nest, aber
die Männer, welche für Italien kämpfen und sterben, haben an nichts
Anteil als an der Luft und am Licht der Sonne Nur damit andere
im Reichtum und Ueberfluß leben können, ziehen sie in den Krieg
und opfern sie ihr Leben. Man nennt sie die Herren der Welt, und
doch haben sie nicht ein einziges Stückchen Erde, das sie ihr eigen
nennen könnten.» Dieser Appell des Gracchus, einer räuberischen
Oberkaste entgegengehalten, blieb ungehört, und der hochherzige
Reformer wurde von seinen Feinden getötet. Indem Rom seinen
militärischen Errungenschaften keine sozialen Fortschritte beifügte, schuf
es innere Uebelstände, an denen der von ihnen behaftete Gesellschaftskörper

zugrundegehen sollte. Als Augustus starb und seinen Nachfolgern

den römischen Universalstaat hinterließ, gab er ihnen den
mäßigenden Rat, ihre Grenzen nicht mehr auszuweiten ; aber das Reich
hatte in diesem Zeitpunkt bereits Dimensionen angenommen, die
nicht mehr übersehbar waren, so daß der Ansturm der Barbaren in
der Völkerwanderung nirgends ein ernstliches Hindernis vorfand. In
einer Periode der Wirren, die etwa das fünfte Jahrhundert nach Christus

ausfüllt, brach das Gebäude zusammen, an dem römische
Staatsmänner und Feldherren über ein Jahrtausend lang gebaut hatten:
Roms Zeit war zu Ende, als die Hand, die die Waffe trug, erschlaffte
und durch eine stärkere überwältigt wurde.



Nr. 1 Befreiung 9

Krieg und Kultur

Aehnlich wie die Kriege des Altertums sind auch diejenigen des

Mittelalters und der Neuzeit durch Machtgier und Eroberungslust
der herrschenden Kasten ausgelöst worden; die Willkür der Könige
und ihres militärischen Adels hat den kriegerischen Geist gezüchtet
und die Völker ins Verderben geführt. Ein weiteres Moment war die
Gegensätzlichkeit des religiösen Bekenntnisses, wobei die Menschen
— von ihrem jeweiligen Klerus aufgehetzt — sich gegen andere wandten,

deren größtes Laster der Glaube an eine andere Gottheit war.
Könige und Klerus haben mörderische Kriege auf ihrem Gewissen,
und die Religion, die die Liebe zu den Menschen verkündet, war
zumeist ein Instrument des Hasses und der Ueberheblichkeit, das die
Abgründe zwischen den Einzelnen und den Völkern aufriß. In den
letzten Jahrhunderten verblaßte die monarchische Macht gegenüber
derjenigen des Bürgertums, das durch Handel und Industrie zur
dominierenden Gesellschaftsschicht wurde. Das Primat der Wirtschaft
schuf den Typus des Wirtschaftskrieges, in dem neben Macht und
Herrschgier vor allem auch das wirtschaftliche Interesse nach
Absatzmärkten und Rohstoffgebieten ausschlaggebend ist. Ein zahlenmäßig

geringer Teil der Gesellschaft, der die maßgeblichen Positionen

in Pohtik, Handel und Militär besetzt hält, treibt unter
nationalistischen und chauvinistischen Vorspiegelungen die Völker zum
Krieg, und bereichert sich an den kriegerischen Auseinandersetzungen,

die im Zeitalter der hochentwickelten Technik immer verderblichere

Ausmaße angenommen haben.

Die Frage des Krieges aber ist eine allgemeine Kulturfrage, die uns
daran erinnert, daß unsere gesamte Kultur vom Prinzip der
Gewalttätigkeit durchdrungen ist, und deshalb immer wieder auch auf den
Irrtum verfällt, völkische Probleme durch die Methode der Gewalt,
d. i. den Krieg lösen zu können. Im Aufbau der Gesellschaft, in Staat,
Wirtschaft, Beziehung der Geschlechter untereinander, Kindererziehung

usw. zeigt sich der autoritäre Charakter unserer Kultur, die überall

die Macht über die menschliche Solidarität und das Gemeinschaftsgefühl

stellt. Seit Jahrtausenden arbeiten die ethischen Führer der
Menschheit daran, den Irrtum der Herrschsucht aufzuweisen und an
seiner Stelle jene «absolute Walirheit» zu verkünden, wonach die
Menschen zusammengehören und unter dem Gesetz stehen, zusammenzuwirken

und einander die Hände zu reichen. Die Vorrechte der Re«



10 Befreiung Nr. 1

gierenden und die Verblendung der Regierten ermöglicht aber ständig

Rückfälle in die kriegerische Gesinnung, die im Leben des
Einzelnen wie der Völker unsägliches Leiden verursacht. «Das Erdreich
ordnen wollen mit Gewalt», sagt Lao-tse, «mißlingt, wie die Erfahrung

zeigt» — und dennoch wird gegen alle Vernunft immer wieder
der Versuch unternommen, der von vornherein zum Scheitern
verurteilt ist. Wir wissen heute, daß der Krieg ein Verhängnis ist, und
wir wissen auch, daß seine Ursache nicht in der «menschlichen
Natur», sondern in der Ungerechtigkeit und Unmenschlichkeit unserer
Sozialordnung begründet ist. Dieser Umstand jedoch darf uns nicht
vergessen machen, daß die Geschichte ein Werk des Menschen ist,
und daß man den Menschen ändern muß, wenn man die Welt ändern
will. Demgemäß sind Aufklärung und Erziehung die wichtigsten
Maßnahmen, die gegen den Krieg ergriffen werden können : die
autoritäre Erziehung der Vergangenheit schuf den kriegerischen
Menschentypus, der nicht nur imstande war, den Mitmenschen auf Geheiß
seiner Obrigkeit zu töten, sondern auch in seiner sonstigen Lebensführung

nur die Kategorien «Herrschen» und «Dienen» kannte. Kein
Wunder, daß diese Art Mensch — die die Geschichte des Abendlandes

«gemacht» hat — weder die sozialen Probleme lösen, noch den
Krieg aus der Welt schaffen konnte. Religiöse und nationale Ideologien,

Privilegien im gesellschaftlichen Leben usw. hindern die
Menschen daran, die Einheit des Menschengeschlechtes zu begreifen; so

wird Zwietracht unter denen gesät, die darauf angewiesen wären, sich
gemeinsam gegen die Naturgewalten zu wenden und allen Menschen
auf dieser Erde ein erträgliches Dasein zu sichern. Noch können wir
heute nicht sagen, wann sich das Menschbeitsgewissen, dessen Mahnruf

durch die Jahrhunderte geht, endgültig Gehör verschaffen wird.
Aber wir zweifeln nicht daran, daß an der Frage, ob sich die
Menschen in weit höherem Maße als bis anhin zur allmenschlichen
Solidarität bekennen werden, der Bestand des Menschengeschlechtes
hängt.

Das Geheimnis der Freiheit ist der Mut. Perikles.


	Der Krieg ist der Vater aller Dinge

