
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 8

Artikel: Vom Ethos der Philosophen

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 8 Befreiung 171

Bundesrat Feldmann sind im stenographischen Bulletin der
Bundesversammlung enthalten und können gegen Bezahlung bei der Bundeskanzlei

bezogen werden. Wir werden auf die Sache zurückkommen.
W. Schieß

Vom Ethos der Philosophen
Von Polybios

Von alters her hat man uns das Vorurteil beigebracht, in der
Philosophie etwas Großes und Erhabenes zu sehen, und wir neigen alle
dazu, unsere Stimme zu dämpfen, wenn wir von «philosophischen»
Problemen reden. Wir stehen unter dem Eindruck, daß Philosophie
so etwas wie «höhere Geistestätigkeit» sei, und daß alle, die sich im
Labyrinth des Gedankens zurechtzufinden scheinen, zu einer Art
Edel- oder Uebermensch gehören müssen. In der Meinung gutgläubiger

Menschen ist der Philosoph so etwas wie ein Orakel, dem man
auch im Zustand des Rausches und der Entrückung die Wahrheit
abfragen könnte; durch eine unsichtbare Nabelschnur vom Blute der
Weisheit genährt, sind die Philosophen dazu berufen, «uns anderen»
von jenen Sphären zu künden, die sich ihrem visionären Blick im
überirdischen Glänze enthüllen. Die Lektüre eines philosophischen Werkes

aber bedeutet Teilhabe an der «höheren Welt», die sich dem
gewöhnlichen Erdenbürger verschließt, und in die er nur Eingang
findet, wenn er sich dem Geistesflug des Philosophen anvertraut; die
Begegnung mit dem «Freund der Weisheit» macht weise, und das

Studium der großen Denker wird dazu beitragen, unseren Gedanken
Größe zu verleihen. Diese ehrfürchtige Grundstimmung, welche die
Philosophen und die Philosophie in uns hervorrufen, hindert uns
gemeinhin daran, eine gesunde Kritik spielen zu lassen : Bewunderung,
ebenso blind wie Geringschätzung, läßt uns in globo einen Stand und
ein Metier verehren, für die uns noch die Kriterien von Wert und
Unwert fehlen ; noch steht es gar nicht fest, was uns als echter Philosoph

und als dessen Falsifikat gelten soll, eine Frage, die nicht einmal
durch den Ruhm eines Denkers entschieden werden kann, denn unter
den Philosophen selbst ist der Sokrates des einen der Analphabet des

andern. Würde man eine Reihe von Philosophen fragen, wie sie den

Typus des echten Denkers bestimmen, so ergäben sich ebensoviel
verschiedene Antworten als Befragte; Uebereinstimmung würde womög-



172 Befreiung Nr. 8

lieh nur in dem einen Punkte bestehen, daß dieses Geschöpft der
Phantasie ein Ebenbild seines jeweiligen Schöpfers wäre, und daß der
Philosoph immer geneigt sein wird, das als philosophisch anzuerkennen,

was sich seiner Form des Lebens und Denkens annähert oder

gar damit übereinstimmt. Angesichts dieser Tatsache müßte einmal
der Versuch unternommen werden, eine Charakteristik des

Philosophen auszuarbeiten, aufzuzeigen, was als notwendige und zufällige
Eigenschaft zu einem (echten) Philosophen gehört, und weiterhin
ausfindig zu machen, was wir von einem Philosophen erwarten können,

was wir von ihm verlangen oder fordern dürfen. Es wäre von
unschätzbarem Wert, wenn wir in diesem Bereich den Fachmann vom
Fälscher, den Adeligen vom Hochstapler, den König vom verkleideten
Knecht zu trennen wüßten; wenn wir imstande wären, den
gesinnungslosen Gedankenakrobaten vom «Führer- im Geiste» zu
unterscheiden, um den ersteren in die Schranken zu weisen und die Nachfolge

des letzteren anzutreten.

Was ist ein Philosoph?

Der Begriff des Philosophen ruft in uns eine Fülle von historischen
Reminiszenzen hervor, die sich schwerlich auf einen gemeinsamen
Nenner bringen lassen. Die Vorsokratiker waren z. T. Philosophen
und Staatsmänner; Heraklit ein einsamer Aristokrat, Empedokles ein
priesterlicher Seher, Pythagoras Vorsteher eines mystischen Bundes,
Sokrates ein unglücklich Verheirateter, der sich auf den Märkten
Athens herumtrieb, Plato und Aristoteles Leiter von Philosophenschulen.

Das Vorbild des Sokrates bestimmt im Altertum weithin den

Typus des Philosophen, wenngleich der Schulbetrieb bald eine
bestimmte Tradition ausbildet, wonach das philosophische Denken auf
der Schulbank — mit Hilfe von Lehrer und Lehrbuch — erworben
werden könne. Diese Auffassung, von der ausgehenden Antike
vorbereitet, wird vom christlichen Mittelalter übernommen, wo der
Philosoph in der Regel auch Priester und damit Angestellter der Kirche
ist; seine Aufgabe beschränkt sich darauf, die bereits gegebene Wahrheit

einzusehen und die widerspenstige Vernunft mit der Peitsche des

Dogmas zu zügeln. Humanismus und Renaissance bringen, im Gegensatz

zur Scholastik stehend, den Typus des «freien Denkers» hervor,
den Gelehrten, der in niemandens Dienst steht und auf eigene Faust
nach Erkenntnis der Wahrheit strebt. Diese Zeit allerdings, der Ent-



Nr. 8 Befreiung 173

wicklung von unabhängigen Philosophen günstig, wird bald abgelöst
durch eine Epoche, in der die geistliche durch die weltliche Macht
ersetzt wird: stand früher der Philosoph im Dienste des Klerus, so
untersteht er nunmehr seinem Monarchen, er wird im Rahmen der
staatlichen Universitäten ein Beamter des Staates, vom Staat besoldet
und für seine Verdienste bezahlt. Es gibt in der Neuzeit immer wieder
große Einsame, die es verschmähen, «Universitätsphilosophen» zu
werden, weil sie ihr Denken nicht durch das Belieben der Obrigkeit
begrenzen lassen wollen : der große Troß der Philosophen aber bevölkert

die Lehranstalten, die vom Staate errichtet werden und einer
Forschung dienen, die dem Staate dient oder ihm zumindest nicht
schaden darf. Daher kommt es, daß wir heute den Philosophen immer
auch als «Professor» denken ; wir glauben, daß zum Philosophen auch
der Lehrstuhl gehört wie zum Priester die Kanzel — und unwillkürlich

verknüpfen wir die Vorstellung von langweiligen Sonntagspredigten
mit der Monotonie des Hörsaalgeredes; man weiß, daß beides

nichts taugt, aber genau so, wie man «etwas für die Religion tut»,
kann man auch etwas zu seiner «Weiterbildung» beitragen: der
Begriff der Philosophie wird verharmlost, und als Philosoph gilt, wer an
einem staatlich anerkannten Pult steht und aus einem Manuskript
abliest, was aus Büchern stammt, die er nicht geschrieben hat.

Wissenschaft und Philosophie

Wir sind nahe daran, im Philosophen einen Denkspezialisten zu
sehen, d. h. einen Handwerker, der Gedanken oder Gedankenverbindungen

erzeugt wie etwa ein anderer Tische und Bänke. Die
Zufälligkeiten des Lebens lassen den einen Schreiner werden, der das Holz
verarbeitet, den anderen aber einen Philosophen: und jeder Beruf
nährt seinen Mann. Natürlich ist letzterer «geistiger», also etwas
«Besseres», aber prinzipiell dürfen keine Unterschiede gemacht werden.
Man entdeckt eines Tages seine Fertigkeit im Denken, man durchläuft

gewisse Stadien der Ausbildung, man bewirbt sich um eine Stelle,
weist seine Diplome oder Arbeitsproben vor: nun ist man Philosoph.
Man liest Bücher und schreibt Bücher, bzw. aus hundert Büchern,
die man gelesen hat, macht man das hundertundeine; man weiß, was
andere gedacht haben und was sie hätten denken sollen; man
interpretiert die Interpretationen, die zum Werk der Großen verfaßt worden

sind und genießt die Gefühle des Antiquars, der angesichts seiner



174 Befreiung Nr. 8

Sammlung aus allen Zeiten und Völkern sich als Herrscher jener Welten

wähnt, aus der dim Kram und Bruchstück überliefert sind.

Vom Wissenschafter sind wir es gewohnt, daß er sich auf ein
Fachgebiet beschränkt und sich darin als Spezialist ausbildet. Er wählt
sich seinen Gegenstand und beschließt, sich diesem Einzelnen
zuzuwenden, um sich nicht im Allgemeinen zu verlieren — wenn er seiner
Methoden sicher ist, kann er stetig seine Forschung vertiefen, die
«Sache» besser und genauer erfassen. Sein Blick bleibt ganz auf das

Objekt gerichtet, und er muß — als Wissenschafter — nicht fragen,
was es denn mit der Welt von Objekten und dem sich darin befindenden

menschlichen Subjekt auf sich habe; er setzt seinem Fragen
gewisse Schranken, macht sich teilweise «beschränkt», wobei es ihm
als Privatmann noch überlassen bleibt, «weltoffen» zu sein. Indes der
Wissenschafter also ein «Werkzeug der Forschung» ist und in ihm
mehr oder minder die fortschreitende Wissenschaft denkt, d. h. ihm
die Probleme liefert und auch (teilweise) deren Lösungen anbietet,
steht der Philosoph von vornherein unter einem höheren Anspruch :

er muß der Typus des Selbstdenkers sein, ein Mensch, bei dem Leben
und Denken identisch sind.

Das philosophische Organ des Menschen heißen wir, je nach
seinen verschiedenen Aspekten, Vernunft, Freiheit, Selbstbewußtsein
oder Gewissen. Der Mensch ist seinem Wesen nach ein «philosophisches

Tier» ; in jedem Augenblick lebt er unter einem bestimmten
Horizont, dessen bewußte Ausgestaltung wir ein «Weltbild» nennen.
Bevor noch Philosophie als geistige Disziplin besteht, gibt es schon eine
«natürliche Weltansicht», und das Philosophieren ist lediglich
imstande, die Formen des natürhchen Weltbezugs zu radikalisieren. Die
Meinungen und Vorurteile, welche die Philosophie des Volkes bilden,
werden durch die Philosophie der Philosophen geprüft, verworfen
oder verändert. Seit ihren Anfängen besinnt sich die Menschheit auf
sich selbst und ihre Stellung im Kosmos; der echte Denker faßt dieses

Anliegen der Selbstbesinnung mit größtmöglicher Radikalität auf,
und wenn er entschieden genug die Fundamente seines eigenen
Daseins ans Licht zu lieben vermag, hat er es nicht nur für sich, sondern
für die ganze übrige Menschenwelt getan. Das ist auch der Sinn der
Nietzscheschen Worte, daß der Philosoph vorangehen muß, daß man
unter Umständen eine Philosophie durch das Leben beweisen müsse.

Das Erkennen ist eine Form des Ethos, und nur seine sittliche Qualität

treibt den Menschen dazu, über das Glauben und Dafürhalten der



Nr. 8 Befreiung 175

Oeffentlichkeit hinauszustreben und sich seiner geistigen Grundlagen
zu vergewissern. Je größer der Mut eines Denkers, um so mehr wagt
er in Frage zu stellen, um so weniger bleibt er mit der Menge
konform. Sein Denken ist nicht nur Gedankenspiel: denkend verändert
er die Welt. Das ist ja auch der Sinn jeglicher Arbeit, daß in ihr der
Mensch in den Gang der Dinge eingreift — die Arbeit des Philosophen

ist auch unter das Postulat des Nützlichen gestellt, und ihre
Nützlichkeit besteht darin, daß sie das Denken der Menschen richtiger und
wahrer macht. Wahrheit jedoch ist kein Selbstzweck, sie ist lediglich
die Gußform für etwas Größeres, nämlich: die Freiheit. Wir bedürfen

des Wahren, um uns zu befreien, denn die Wahrheit allein kann
uns frei machen.

Was ist Wahrheit?

Man sagt uns, daß die Wahrheit eine Uebereinstimmung des Denkens

mit den Dingen sei; ein Gedanke sei dann wahr, wenn er durch
einen Sachverhalt belegt werden kann. Diese Definition ist stichhaltig,

aber unvollständig: denn es gibt verschiedene Wahrheiten, und
es gibt eine Rangordnung unter ihnen. Wahrheiten des Denkens
stehen niedriger als Wahrheiten des Lebens; Wahrheiten, die die
außermenschliche Welt betreffen, sind weniger wert als Wahrheiten über
den Menschen. Wahrheiten über die Vergangenheit des Menschen
(Geschichte) haben geringeren Wert als Wahrheiten über seine
Gegenwart, und am höchsten stehen die Wahrheiten über die menschliche

Zukunft. Es ist gut, wenn man weiß, was gewesen ist ; es ist besser,

zu wissen, woran man hier und jetzt ist; am besten aber ist es,
wenn man weiß, was sein soll. Denn die Zukunft allein ist der Raum
der Freiheit. Dort entscheidet sich das Geschick des Menschen. Der
Mensch wird morgen so leben, wie er heute denkt ; denkend entwirft
und plant er, was er morgen handelnd verwirklichen wird. Wenn der
Philosoph «uns anderen» die Treue hält, so muß er uns vor allem
sagen, was wir tun sollen — er muß für uns denken und uns lehren,
was die Aufgabe unserer Zeit ist. Die Ethik ist die eigentliche
Philosophie: alles andere ist philosophisches Handwerk, den Wissenschaften

in Methode und Zielsetzung ähnlich. Der Ethiker jedoch ist das,
was wir unter einem «wirklichen Menschen» verstehen, d. h. er ist der
Menschentypus, der für sich und alle anderen Menschen (denkend)
die Verantwortung übernimmt. Diese Verantwortlichkeit aber ist grö-



176 Befreiung Nr. 8

ßer, als man gemeinhin annimmt; es ist uns nicht damit gedient, wenn
man uns eine abstrakte Idee des Guten anpreist und formal bleibende
Regeln des sittlichen Verhaltens angibt. Die Aufgabe einer Zeit
besteht darin, in der ihr gegebenen Situation die menschliche Freiheit
zu bestätigen, d. h. gegen Natur und Menschengewalt ein neues Stück
Freiheit zu erobern. Darum muß auch der Philosoph konkrete
Möglichkeiten der Befreiung aufzeigen, er muß zerstören und aufbauen,
Partei ergreifen innerhalb einer geschichtlich bestimmten Menschenwelt,

die durch Recht und Unrecht, Herrschaft und Knechtschaft,
Freiheit und Unfreiheit definiert ist. An diesen Problemen kann man
nur vorbeigehen, wenn das Gerechtigkeitsgefühl blind und das
Gewissen taub ist; man kann sich nicht hinter Büchern verschanzen,
wenn z. B. die Tyrannei drohend ihr Haupt erhebt; unwichtig, den
Gesetzen des Syllogismus nachzuforschen, wenn die Menschheit
infolge ihrer geistigen Verblendung daran geht, einen Krieg auszulösen,
dessen Folgen Logik und Logiker in gleicher Weise vernichten werden.

Aus diesen Gründen müßte der Philosoph mehr als alle anderen
Menschen ein Hüter der Freiheit sein. Zunächst und vor allem sollte
er uns helfen, die menschlichen Belange auf diesem Erdball zu
regeln; er sollte uns lehren, ohne Knechtschaft und in Frieden zu
leben. Mit andern Worten: er soll Kultur begründen, bzw. die Kultur
fördern, und zwar nicht diejenige des Gedankens, sondern diejenige
des Lebens. Wie können wir die Kriege verhindern? Wie können wir
die Tyrannei aus der Welt schaffen? Wie können wir die soziale
Gerechtigkeit verbessern? Wie werden wir imstande sein, alle Menschen
an den Gütern dieser Erde teilhaben zu lassen? Wie sollen wir die
menschlichen Beziehungen im Großen wie im Kleinen regeln und
durch welche Erziehung werden wir den Menschen zur «Menschlichkeit»,

d. i. zum Gemeinschaftsgeist heranbilden? Alles Fragen, die
uns Ethiker und Kulturphilosophen beantworten müssen.

Der Verrat der Philosophen

Ein Blick auf die Geschichte der Philosophie lehrt uns eindrücklich,

daß die Philosophen diese Fragen, an denen der Bestand des

Menschengeschlechtes hängt, ungenügend oder gar nicht beantwortet
haben. Die Gesinnung, in der man philosophiert hat, war nicht das

Solidaritätsgefühl mit dem Menschen, sondern weit öfter die Servili-
tät gegenüber den herrschenden Mächten in Staat und Gesellschaft.



Nr. 8 Befreiung 177

Die Philosophen haben ihr Denken dazu mißbraucht, bestehende
Zustände zu rechtfertigen, Dogmen und Vorurteile zu stützen : sie
philosophierten, als ob wir in der besten aller Welten lebten. Selten waren
sie mutig genug, aus ihren Gedanken Taten zu machen und für eine
Ueberzeugung ihr Leben hinzugeben. Schlimm genug, daß die meisten

Philosophen gar keine Ueberzeugung hatten, die sie das Leben
hätte kosten können: das schöne Beispiel des Giordano Bruno steht
vereinzelt da, und nur wenige sind seinen Fußstapfen gefolgt und
haben Wahrheiten zu denken und zu bekennen gewagt, die zur
jeweiligen Obrigkeit im Widerspruch standen. Der echte Philosoph muß
immer im Widerspruch zu seiner zeitgenössischen Welt stehen, denn
dies ist das Zeichen dafür, daß er vorangeht, daß er über seine Zeit
hinausgewachsen ist. Der Gottesbeweis Descartes', Leibniz' Theodizee,
Kants Zurückbeben vor den Konsequenzen der Kritik der Reinen
Vernunft, Hegels Vergottung des preußischen Staates, Schellings
Mystizismus, Schopenhauers Geschichtsfremdheit und Pessimismus usw. :

all dies sind Sündenfälle der Philosophie, entsprungen dem Geiste
einer allzugroßen Versöhnlichkeit, die es sich's mit niemandem
verderben will und dem Abenteuer des Denkens den Charakter einer
gleichgültigen Spielerei gibt. Aus der Zukünftigkeit der Freiheit ergibt
sich, daß der Philosoph progressiv sein muß, d. h. seine Lehre muß
aus der Gegenwart in eine Zukunft führen. Es taugt uns wenig, wenn
sich der Denker vor dem Gegenwärtigen demütigt und sich zu einer
Apologie des Bestehenden prostituiert; wir bedürfen der Philosophen,

deren Geist kämpferisch ist, und die den Willen haben, durch
ihr Denken die Idee der Gerechtigkeit auf dieser Erde zu verwirklichen.

Dazu benötigen wir aber den Typus eines Philosophen, den

man uneingeschränkt einen redlichen Geist heißen darf, redlich bis
zum Letzten, sogar bis zur Selbstkritik und Selbtsverneinung. Denn :

«Einzig aus dem Mangel an jener Redlichkeit», schreibt Schopenhauer

in einem Brief an Goethe, «scheinen fast alle Irrtümer und
unsäglichen Verkehrtheiten entsprungen zu sein, davon die Theorien
und Philosophen so voll sind. Man fand die Wahrheit nicht, bloß
darum, daß man sie nicht suchte, sondern statt ihrer nur immer
irgendeine vorgefaßte Meinung wieder zu finden beabsichtigte oder
wenigstens eine Lieblingsidee durchaus nicht verletzen wollte, zu diesem

Zweck aber Winkelzüge gegen sich selbst und andere anwenden
mußte. Der Mut, keine Frage auf dem Herzen zu behalten, ist es, der
den Philosophen macht».


	Vom Ethos der Philosophen

