Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1955)

Heft: 8

Artikel: Vom Ethos der Philosophen

Autor: Polybios

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410443

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 8 Befreiung 171

Bundesrat Feldmann sind im stenographischen Bulletin der Bundes-
versammlung enthalten und k6nnen gegen Bezahlung bei der Bundes-
kanzlei bezogen werden. Wir werden auf die Sache zuriickkommen.

W. Schief3

Vom Ethos der Philosophen
Von Polybios

Von alters her hat man uns das Vorurteil beigebracht, in der Philo-
sophie etwas Grofles und Erhabenes zu sehen, und wir neigen alle
dazu, unsere Stimme zu ddmpfen, wenn wir von «philosophischen»
Problemen reden. Wir stehen unter dem Eindruck, dafl Philosophie
so etwas wie «hdhere Geistestitigkeit» sei, und daB} alle, die sich im
Labyrinth des Gedankens zurechtzufinden scheinen, zu einer Art
Edel- oder Uebermensch gehdren miissen. In der Meinung gutgliu-
biger Menschen ist der Philosoph so etwas wie ein Orakel, dem man
auch im Zustand des Rausches und der Entriickung die Wahrheit ab-
fragen konnte; durch eine unsichtbare Nabelschnur vom Blute der
Weisheit gendhrt, sind die Philosophen dazu berufen, «uns anderen»
von jenen Sphiren zu kiinden, die sich ihrem visioniren Blick im iiber-
irdischen Glanze enthiillen. Die Lektiire eines philosophischen Wer-
kes aber bedeutet Teilhabe an der «<héheren Welt», die sich dem ge-
wohnlichen Erdenbiirger verschliefit, und in die er nur Eingang fin-
det, wenn er sich dem Geistesflug des Philosophen anvertraut; die
Begegnung mit dem «Freund der Weisheit» macht weise, und das
Studium der groBen Denker wird dazu beitragen, unseren Gedanken
GroBe zu verleihen. Diese ehrfiirchtige Grundstimmung, welche die
Philosophen und die Philosophie in uns hervorrufen, hindert uns ge-
meinhin daran, eine gesunde Kritik spielen zu lassen: Bewunderung,
ebenso blind wie Geringschitzung, i3t uns in globo einen Stand und
ein Metier verehren, fiir die uns noch die Kriterien von Wert und
Unwert fehlen; noch steht es gar nicht fest, was uns als echter Philo-
soph und als dessen Falsifikat gelten soll, eine Frage, die nicht einmal
durch den Ruhm eines Denkers entschieden werden kann, denn unter
den Philosophen selbst ist der Sokrates des einen der Analphabet des
andern. Wiirde man eine Reihe von Philosophen fragen, wie sie den
Typus des echten Denkers bestimmen, so ergiben sich ebensoviel ver-

schiedene Antworten als Befragte; Uebereinstimmung wiirde womog-



172 Befreiung Nr. 8

lich nur in dem einen Punkte bestehen, dall} dieses Geschopft der
Phantasie ein Ebenbild seines jeweiligen Schopfers wire, und dal3 der
Philosoph immer geneigt sein wird, das als philosophisch anzuerken-
nen, was sich seiner Form des Lebens und Denkens annihert oder
gar damit iibereinstimmt. Angesichts dieser Tatsache miil3te einmal
der Versuch unternommen werden, eine Charakteristik des Philo-
sophen auszuarbeiten, aufzuzeigen, was als notwendige und zufillige
Eigenschaft zu einem (echten) Philosophen gehért, und weiterhin
ausfindig zu machen, was wir von einem Philosophen erwarten kon-
nen, was wir von ihm verlangen oder fordern diirfen. Es wire von un-
schiatzbarem Wert, wenn wir in diesem Bereich den Fachmann vom
Filscher, den Adeligen vom Hochstapler, den Konig vom verkleideten
Knecht zu trennen wiillten; wenn wir imstande wiren, den gesin-
nungslosen Gedankenakrobaten vom «Fiihrer-im Geiste» zu unter-
scheiden, um den ersteren in die Schranken zu weisen und die Nach-
folge des letzteren anzutreten.

W as ist ein Philosoph?

Der Begriff des Philosophen ruft in uns eine Fiille von historischen
Reminiszenzen hervor, die sich schwerlich auf einen gemeinsamen
Nenner bringen lassen. Die Vorsokratiker waren z. T. Philosophen
und Staatsminner; Heraklit ein einsamer Aristokrat, Empedokles ein
priesterlicher Seher, Pythagoras Vorsteher eines mystischen Bundes,
Sokrates ein ungliicklich Verheirateter, der sich auf den Mirkten
Athens herumtrieb, Plato und Aristoteles Leiter von Philosophen-
schulen. Das Vorbild des Sokrates bestimmt im Altertum weithin den
Typus des Philosophen, wenngleich der Schulbetrieb bald eine be-
stimmte Tradition ausbildet, wonach das philosophische Denken auf
der Schulbank — mit Hilfe von Lehrer und Lehrbuch — erworben
werden konne. Diese Auffassung, von der ausgehenden Antike vor-
bereitet, wird vom christlichen Mittelalter iibernommen, wo der Phi-
losoph in der Regel auch Priester und damit Angestellter der Kirche
ist; seine Aufgabe beschrinkt sich darauf, die bereits gegebene Wahr-
heit einzusehen und die widerspenstige Vernunft mit der Peitsche des
Dogmas zu ziigeln. Humanismus und Renaissance bringen, im Gegen-
satz zur Scholastik stehend, den Typus des «freien Denkers» hervor,
den Gelehrten, der in niemandens Dienst steht und auf eigene Faust
nach Erkenntnis der Wahrheit strebt. Diese Zeit allerdings, der Ent-



Nr. 8 Befreiung 173

wicklung von unabhingigen Philosophen giinstig, wird bald abgeldst
durch eine Epoche, in der die geistliche durch die weltliche Macht
ersetzt wird: stand frither der Philosoph im Dienste des Klerus, so
untersteht er nunmehr seinem Monarchen, er wird im Rahmen der
staatlichen Universititen ein Beamter des Staates, vom Staat besoldet
und fiir seine Verdienste bezahlt. Es gibt in der Neuzeit immer wieder
groB3e Einsame, die es verschmihen, «Universitdtsphilosophen» zu
werden, weil sie ihr Denken nicht durch das Belieben der Obrigkeit
begrenzen lassen wollen: der groBe Trof3 der Philosophen aber bevél-
kert die Lehranstalten, die vom Staate errichtet werden und einer
Forschung dienen, die dem Staate dient oder ihm zumindest nicht
schaden darf. Daher kommt es, daf}3 wir heute den Philosophen immer
auch als «Professor» denken; wir glauben, dafl zum Philosophen auch
der Lehrstuhl gehort wie zum Priester die Kanzel — und unwillkiir-
lich verkniipfen wir die Vorstellung von langweiligen Sonntagspredig-
ten mit der Monotonie des Horsaalgeredes; man weil3, dafl beides
nichts taugt, aber genau so, wie man «etwas fiir die Religion tut»,
kann man auch etwas zu seiner «Weiterbildung» beitragen: der Be-
griff der Philosophie wird verharmlost, und als Philosoph gilt, wer an
einem staatlich anerkannten Pult steht und aus einem Manuskript
abliest, was aus Biichern stammt, die er nicht geschrieben hat.

W issenschaft und Philosophie

Wir sind nahe daran, im Philosophen einen Denkspezialisten zu
sehen, d. h. einen Handwerker, der Gedanken oder Gedankenverbin-
dungen erzeugt wie etwa ein anderer Tische und Binke. Die Zufil-
ligkeiten des Lebens lassen den einen Schreiner werden, der das Holz
verarbeitet, den anderen aber einen Philosophen: und jeder Beruf
ndhrt seinen Mann. Natiirlich ist letzterer «geistiger», also etwas «Bes-
seres», aber prinzipiell diirfen keine Unterschiede gemacht werden.
Man entdeckt eines Tages seine Fertigkeit im Denken, man durch-
lauft gewisse Stadien der Ausbildung, man bewirbt sich um eine Stelle,
weist seine Diplome oder Arbeitsproben vor: nun ist man Philosoph.
Man liest Biicher und schreibt Biicher, bzw. aus hundert Biichern,
die man gelesen hat, macht man das hundertundeine; man weill, was
andere gedacht haben und was sie hitten denken sollen; man inter-
pretiert die Interpretationen, die zum Werk der Groflen verfaB3t wor-
den sind und genief3t die Gefiihle des Antiquars, der angesichts seiner



174 | Befreiung Nr. 8

Sammlung aus allen Zeiten und Vélkern sich als Herrscher jener Wel-
ten wihnt, aus der ihm Kram und Bruchstiick iiberliefert sind.

'Vom Wissenschafter sind wir es gewohnt, daf} er sich auf ein Fach-
gebiet beschrinkt und sich darin als Spezialist ausbildet. Er wihlt
sich seinen Gegenstand und beschlief3t, sich diesem Einzelnen zuzu-
wenden, um sich nicht im Allgemeinen zu verlieren — wenn er seiner
Methoden sicher ist, kann er stetig seine Forschung vertiefen, die
«Sache» besser und genauer erfassen. Sein Blick bleibt ganz auf das
Objekt gerichtet, und er mull — als Wissenschafter — nicht fragen,
was es denn mit der Welt von Objekten und dem sich darin befinden-
den menschlichen Subjekt auf sich habe; er setzt seinem Fragen
gewisse Schranken, macht sich teilweise «beschrinkt», wobei es ihm
als Privatmann noch iiberlassen bleibt, «weltoffen» zu sein. Indes der
Wissenschafter also ein «Werkzeug der Forschungy ist und in ihm
mehr oder minder die fortschreitende Wissenschaft denkt, d. h. ihm
die Probleme liefert und auch (teilweise) deren Losungen anbietet,
steht der Philosoph von vornherein unter einem héheren Anspruch:
er muf} der Typus des Selbstdenkers sein, ein Mensch, bei dem Leben
und Denken identisch sind.

Das philosophische Organ des Menschen heillen wir, je nach sei-
nen verschiedenen Aspekten, Vernunft, Freiheit, Selbstbewulltsein
oder Gewissen. Der Mensch ist seinem Wesen nach ein «philosophi-
sches Tier»; in jedem Augenblick lebt er unter einem bhestimmten Ho-
rizont, dessen bewuflte Ausgestaltung wir ein «Weltbild» nennen. Be-
vor noch Philosophie als geistige Disziplin besteht, gibt es schon eine
«natiirliche Weltansicht», und das Philosophieren ist lediglich im-
stande, die Formen des natiirlichen Weltbezugs zu radikalisieren. Die
Meinungen und Vorurteile, welche die Philosophie des Volkes bilden,
werden durch die Philosophie der Philosophen gepriift, verworfen
oder verdandert. Seit ihren Anfingen besinnt sich die Menschheit auf
sich selbst und ihre Stellung im Kosmos; der echte Denker faf3t dieses
Anliegen der Selbstbesinnung mit groBimoglicher Radikalitit auf,
und wenn er entschieden genug die Fundamente seines eigenen Da-
seins ans Licht zu heben vermag, hat er es nicht nur fiir sich, sondern
fitir die ganze iibrige Menschenwelt getan. Das ist auch der Sinn der
Nietzscheschen Worte, da3 der Philosoph vorangehen muf3, daB3 man
unter Umsténden eine Philosophie durch das Leben beweisen miisse.

Das Erkennen ist eine Form des Ethos, und nur seine sittliche Quali-
tit treibt den Menschen dazu, iiber das Glauben und Dafiirhalten der



Nr. 8 Befreiung 175

Oeffentlichkeit hinauszustreben und sich seiner geistigen Grundlagen
zu vergewissern. Je grofler der Mut eines Denkers, um so mehr wagt
er in Frage zu stellen, um so weniger bleibt er mit der Menge kon-
form. Sein Denken ist nicht nur Gedankenspiel: denkend verindert
er die Welt. Das ist ja auch der Sinn jeglicher Arbeit, daB in ihr der
Mensch in den Gang der Dinge eingreift — die Arbeit des Philoso-
phen ist auch unter das Postulat des Niitzlichen gestellt, und ihre Niitz-
lichkeit besteht darin, daB sie das Denken der Menschen richtiger und
wahrer macht. Wahrheit jedoch ist kein Selbstzweck, sie ist lediglich
die GuBform fiir etwas GroBeres, nimlich: die Freiheit. Wir bediir-
fen des Wahren, um uns zu befreien, denn die Wahrheit allein kann
uns frei machen.

Was ist Wahrheit?

Man sagt uns, daf3 die Wahrheit eine Uebereinstimmung des Den-
kens mit den Dingen sei; ein Gedanke sei dann wahr, wenn er durch
einen Sachverhalt belegt werden kann. Diese Definition ist stichhal-
tig, aber unvollstindig: denn es gibt verschiedene Wahrheiten, und
es gibt eine Rangordnung unter ihnen. Wahrheiten des Denkens ste-
hen niedriger als Wahrheiten des Lebens; Wahrheiten, die die aul3er-
menschliche Welt betreffen, sind weniger wert als Wahrheiten iiber
den Menschen. Wahrheiten iiber die Vergangenheit des Menschen
(Geschichte) haben geringeren Wert als Wahrheiten iiber seine Ge-
genwart, und am héchsten stehen die Wahrheiten iiber die mensch-
liche Zukunft. Es ist gut, wenn man weil, was gewesen ist; es ist bes-
ser, zu wissen, woran man hier und jetzt ist; am besten aber ist es,
wenn man weild, was sein soll. Denn die Zukunft allein ist der Raum
der Freiheit. Dort entscheidet sich das Geschick des Menschen. Der
Mensch wird morgen so leben, wie er heute denkt; denkend entwirft
und plant er, was er morgen handelnd verwirklichen wird. Wenn der
Philosoph «uns anderen» die Treue hilt, so mul} er uns vor allem
sagen, was wir tun sollen — er muB fiir uns denken und uns lehren,
was die Aufgabe unserer Zeit ist. Die Ethik ist die eigentliche Philo-
sophie: alles andere ist philosophisches Handwerk, den Wissenschaf-
ten in Methode und Zielsetzung dhnlich. Der Ethiker jedoch ist das,
was wir unter einem «wirklichen Menschen» verstehen, d. h. er ist der
Menschentypus, der fiir sich und alle anderen Menschen (denkend)
die Verantwortung itbernimmt. Diese Verantwortlichkeit aber ist gro-



176 Befreiung Nr. 8

Ber, als man gemeinhin annimmt ; es ist uns nicht damit gedient, wenn
man uns eine abstrakte Idee des Guten anpreist und formal bleibende
Regeln des sittlichen Verhaltens angibt. Die Aufgabe einer Zeit be-
steht darin, in der ihr gegebenen Situation die menschliche Freiheit
zu bestitigen, d. h. gegen Natur und Menschengewalt ein neues Stiick
Freiheit zu erobern. Darum muf} auch der Philosoph konkrete Mog-
lichkeiten der Befreiung aufzeigen, er muf zerstoren und aufbauen,
Partei ergreifen innerhalb einer geschichtlich bestimmten Menschen-
welt, die durch Recht und Unrecht, Herrschaft und Knechtschaft,
Freiheit und Unfreiheit definiert ist. An diesen Problemen kann man
nur vorbeigehen, wenn das Gerechtigkeitsgefiithl blind und das Ge-
wissen taub ist; man kann sich nicht hinter Biichern verschanzen,
wenn z. B. die Tyrannei drohend ihr Haupt erhebt; unwichtig, den
Gesetzen des Syllogismus nachzuforschen, wenn die Menschheit in-
folge ihrer geistigen Verblendung daran geht, einen Krieg auszulosen,
dessen Folgen Logik und Logiker in gleicher Weise vernichten wer-
den. Aus diesen Griinden miifite der Philosoph mehr als alle anderen
Menschen ein Hiiter der Freiheit sein. Zunichst und vor allem sollte
er uns helfen, die menschlichen Belange auf diesem Erdball zu re-
geln; er sollte uns lehren, chne Knechtschaft und in Frieden zu le-
ben. Mit andern Worten: er soll Kultur begriinden, bzw. die Kultur
fordern, und zwar nicht diejenige des Gedankens, sondern diejenige
des Lebens. Wie konnen wir die Kriege verhindern? Wie konnen wir
die Tyrannei aus der Welt schaffen? Wie konnen wir die soziale Ge-
rechtigkeit verbessern? Wie werden wir imstande sein, alle Menschen
an den Giitern dieser Erde teilhaben zu lassen? Wie sollen wir die
menschlichen Beziehungen im Groflen wie im Kleinen regeln und
durch welche Erziehung werden wir den Menschen zur «Menschlich-
keit», d. i. zum Gemeinschaftsgeist heranbilden? Alles Fragen, die
uns Ethiker und Kulturphilosophen beantworten miissen.

Der Verrat der Philosophen

Ein Blick auf die Geschichte der Philosophie lehrt uns eindriick-
lich, daB3 die Philosophen diese Fragen, an denen der Bestand des
Menschengeschlechtes hingt, ungeniigend oder gar nicht beantwortet
haben. Die Gesinnung, in der man philosophiert hat, war nicht das
Solidaritiitsgefiihl mit dem Menschen, sondern weit 6fter die Servili-
tidt gegeniiber den herrschenden Michten in Staat und Gesellschaft.



Nr. 8 Befreiung 177

Die Philosophen haben ihr Denken dazu mi3braucht, bestehende Zu-
stinde zu rechtfertigen, Dogmen und Vorurteile zu stiitzen: sie philo-
sophierten, als ob wir in der besten aller Welten lebten. Selten waren
sie mutig genug, aus ihren Gedanken Taten zu machen und fiir eine
Ueberzeugung ihr Leben hinzugeben. Schlimm genug, da3 die mei-
sten Philosophen gar keine Ueberzeugung hatten, die sie das Leben
hitte kosten konnen: das schéne Beispiel des Giordano Bruno steht
vereinzelt da, und nur wenige sind seinen FuBstapfen gefolgt und
haben Wahrheiten zu denken und zu bekennen gewagt, die zur je-
weiligen Obrigkeit im Widerspruch standen. Der echte Philosoph muf3
immer im Widerspruch zu seiner zeitgenossischen Welt stehen, denn
dies ist das Zeichen dafiir, daB3 er vorangeht, daB3 er iiber seine Zeit
hinausgewachsen ist. Der Gottesbeweis Descartes’, Leibniz’ Theodizee,
Kants Zuriickbeben vor den Konsequenzen der Kritik der Reinen
Vernunft, Hegels Vergottung des preuBischen Staates, Schellings My-
stizismus, Schopenhauers Geschichtsfremdheit und Pessimismus usw.:
all dies sind Siindenfille der Philosophie, entsprungen dem Geiste
einer allzugroBlen Verséhnlichkeit, die es sich’s mit niemandem ver-
derben will und dem Abenteuer des Denkens den Charakter einer
gleichgiiltigen Spielerei gibt. Aus der Zukiinftigkeit der Freiheit ergibt
sich, dal3 der Philosoph progressiv sein muf}, d. h. seine Lehre muf}
aus der Gegenwart in eine Zukunft fiithren. Es taugt uns wenig, wenn
sich der Denker vor dem Gegenwirtigen demiitigt und sich zu einer
Apologie des Bestehenden prostituiert; wir bediirfen der Philoso-
phen, deren Geist kimpferisch ist, und die den Willen haben, durch
ihr Denken die Idee der Gerechtigkeit auf dieser Erde zu verwirk-
lichen. Dazu benétigen wir aber den Typus eines Philosophen, den
man uneingeschréinkt einen redlichen Geist heillen darf, redlich bis
zum Letzten, sogar bis zur Selbstkritik und Selbtsverneinung. Denn:
«Einzig aus dem Mangel an jener Redlichkeit», schreibt Schopen-
hauer in einem Brief an Goethe, «scheinen fast alle Irrtiimer und
unsiiglichen Verkehrtheiten entsprungen zu sein, davon die Theorien
und Philosophen so voll sind. Man fand die Wahrheit nicht, blof3
darum, dafl man sie nicht suchte, sondern statt ihrer nur immer ir-
gendeine vorgefaflite Meinung wieder zu finden beabsichtigte oder
wenigstens eine Lieblingsidee durchaus nicht verletzen wollte, zu die-
sem Zweck aber Winkelziige gegen sich selbst und andere anwenden
mullte. Der Mut, keine Frage auf dem Herzen zu behalten, ist es, der
den Philosophen macht».



	Vom Ethos der Philosophen

