
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 6

Artikel: Psychologische Bemerkungen über Religion und Erziehung
(Fortsetzung und Schluss)

Autor: Maybach, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410336

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 6 Befreiung 167

Psychologische Bemerkungen
über Religion und Erziehung

Von Fritz Maybach

(Fortsetzung und Schluß)

II.

//. Soziologie der Religion

Bevor wir aus den vorausgegangenen Untersuchungen die
Schlußfolgerungen für die Pädagogik ziehen, muß noch kurz auf die
soziologische Seite des Religionsproblems eingegangen werden.

Das sogenannte metaphysische Bedürfnis ist in hohem Grade auch
gesellschaftlich bedingt, wird auch von klassenmäßigen, von
wirtschaftlichen Faktoren beeinflußt und dirigiert.

Entscheidend, was den Einfluß und die Folgen des Einflusses der
Gesellschaft, der Gemeinschaft betrifft, ist auch hier, wie immer wieder,

die gegebene biologisch-seelische Struktur des Menschen, die
Welt der Triebe, dii man in die Primordinaltriebe und die Sekundärtriebe

unterteilen kann. Zu den Primordinaltrieben zählen der
Selbsterhaltungstrieb und der Sexualtrieb, für welche die sofortige Befriedigung

in der Gegenwart kennzeichnend sind. Anders die Sekundärtriebe,

die auf die Zukunft des Individuums und der sozialen
Gemeinschaft gerichtet sind, onto- und phylogenetisch jungen Datums,
Triebe, die sich nur bei sozial organisierten Lebewesen finden. Im
Kollisionsfalle ist das Gewissen die Instanz, die die Interessen der
Sekundärtriebe wahrnimmt. Hier kristallisiert sich beim religiösen
Menschen alles um den Zentralbegriff «Gott». Der «Sünder» ist der
von Gott Abgesonderte, der «Gewissensqualen» empfindet. «Gott» ist
aber nichts anderes als die Gemeinschaft der Menschen, von der sich
der Sünder absondert. Gott ist also die personifizierte Gemeinschaft,
und der Sünder ist der, der sich den ethischen Forderungen, die sich
aus der Notwendigkeit eines harmonischen Zusammenlebens der
Gemeinschaft der Menschen zwangsläufig ergeben, entzogen hat.

Die Inhalte des Gewissens können wechseln. Der Mensch, als nicht
mehr reines Naturwesen, als vergesellschaftetes Wesen, ist in die je-



168 Befreiung Nr. 6

weilige Phase der Gesellschaftsentwicklung gestellt und wird durch
sie beeinflußt. Jede Epoche, jede Gesellschaftsform hat ihre bestimmten

religiös-philosophischen-ethischen Ideologien, die die Denkgebilde
der jeweils herrschenden Schicht darstellen und ihr zur geistigen

Begründung ihrer Herrschaft dienen, Ideologien, denen die
herrschende Schicht möglichst weite Verbreitung auch in den beherrschten

Schichten wünschen. Man unterschätze diese geistige Begründung
wirtschaftlicher und politischer Machtverhältnisse nicht gegenüber
den verschiedenen Machtmitteln der herrschenden Kaste, denn selbst
die auf Waffengewalt sich stützende Macht beruht letzthin auf der
Macht über die Gemüter mittels des ideologischen Begriffs der Autorität,

die gestützt wird durch die Idee des Absoluten, das sich jeder
Kontrollmöglichkeit durch die Erfahrung entzieht und durch die
Professoren der jeweils herrschenden Schicht mit Nachdruck verkündet
wird. Die höchste Potenz einer solchen Ideologie ist «Gott» als
«unerkennbare», «letzte» Ursache und ethischer Gesetzgeber im Sinne
der herrschenden Schicht. Unsere Klassengesellschaft fördert deshalb
die Religion, und sie weiß, warum sie z. B. die Entwicklungslehre in
den Volksschulen und zum Teil auch in den höheren Schulen
unterschlägt, wenn nicht gerade verbietet.

Wirtschaftliche Faktoren fördern oder hemmen die religiöse
Einstellung eines Menschen in hohem Grade. Schott der Naturmensch
erwartet von dem Gotte als Gegenleistung für sein Opfer nicht nur
Schutz gegen die Gewalten der Natur, sondern auch Schutz gegen
Schwierigkeiten in seiner Stellung innerhalb der sozialen Gemeinschaft,

gegen wirtschaftliche Nöte, denen gegenüber er ebenso machtlos

ist wie gegen die Kräfte der Natur. Immer mehr lernt der Mensch,
die Natur zu beherrschen, aber den Krisen und Kriegen, die sich aus
dem Laufe der wirtschaftlichen Entwicklung ergeben, steht er macht-
und ratlos gegenüber. Wie Karl Marx lehrt, ist das metaphysische
Bedürfnis nur ein Protest gegen das Elend dieser Welt. Schon Ludwig

Feuerbach fordert, der Mensch müsse endlich damit aufhören, ein
Spielball der menschenfeindlichen Mächte zu sein, die sich der Religion

zur Unterdrückung bedienen : «Wir sehen den Menschen gebeugt
unter der Last von Geschöpfen, welche nur Erzeugnisse seines eigenen
unfreien und furchtsamen Gemütes, unwissenden und ungebildeten
Verstandes sind. Setzen wir an Stelle der Gottesliebe die Menschenliebe,

an Stelle des Gottesglaubens den Glauben des Menschen an sich,
an seine Kraft, werden wir aus Gläubigen zu Denkern, aus Betern zu



Nr. 6 Befreiung 169

Arbeitern, aus Kandidaten des Jenseits zu Studenten des Diesseits, und
wir werden endlich ganze Menschen werden können.» Ein Marx-Zitat,
der Vorrede zur «Deutschen Ideologie» entnommen: «Befreien wir
den Menschen von den Hirngespinsten der Ideen, Religionen und
Dogmen, dem eingebildeten Wahn, unter dessen Joch sie verkommen.»

Aber Marx machte sich das Problem nicht so einfach wie
Feuerbach, der lediglich seine Forderungen aufstellt und von den
Menschen verlangt, ihnen nachzukommen. Marx durchschaute das
Getriebe der Gesellschaft und kam zu der Erkenntnis, daß der Mensch
sich nicht eher ändern könne, als sich nicht die Struktur der Gesellschaft

geändert habe.

Religion wird solange bestehen, wie die Klassengesellschaft besteht
und wie überhaupt materielle und damit auch seelische und geistige
Not existiert. Ehe das Diesseits nicht so geordnet ist, daß jeder
menschenwürdig und ohne Furcht leben kann, wird es den Glauben an ein
besseres Jenseits, an eine ausgleichende Gerechtigkeit geben. «Die
Religion ist das Streben nach illusorischem Glück des Volkes, das
einem Zustand der Gesellschaft entspringt, welcher der Illusion
bedarf.» (Marx.) Noch schärfer formuliert Lenin: «In den modernen
kapitalistischen Ländern sind die Wurzeln der Religion hauptsächlich

sozialer Natur. Die soziale Niedergedrücktheit der werktätigen
Massen, ihre scheinbar absolute Ohnmacht gegenüber den blinden
Kräften des Kapitalismus, das ist es, worin die tiefste heutige Wurzel

der Religion zu suchen ist.»

Siegmund Freud lehrte, daß die religiösen Vorstellungen deshalb
eine so große Wirksamkeit haben, weil sie Illusionen sind, d. h. ein
Glaube, bei dessen Motivierung eine Wunscherfüllung mitspielt. Rehgion

ist für Freud eine Illusion, entstanden aus sehr alten, heftigen
Wünschen der Menschen, und zwar dem Verlangen nach einer
gerechten Weltordnung, nach Freiheit von Not sowie dem Wunsche nach
Ewigkeit der persönlichen Existenz, gedacht als zukünftiges Leben
in einem Himmel. Religion ist ein Traum, eine Märchenillusion, ein
rührendes Ueberbleibsel aus der Kindheit des Menschengeschlechts,
ein Infantilismus, der überwunden werden muß. Die Menschen müssen

ihre Erwartungen vom Jenseits weg ins Diesseits verlegen und alle
ihre bisher für ein Jenseits hergegebenen Kräfte auf die Verbesserung

des Diesseits anwenden. Mit dieser Forderung kommt Freud
Marx sehr nahe, aber, analog Ludwig Feuerbach, erreicht er die
Totalität der Marxschen Konzeption nicht. Freud fordert lediglich eine



170 Befreiung Nr. 6

religionslose Erziehung, eine Erziehung «zur Realität», wie er sich
ausdrückt. Die soziologische Analyse Marxens ist Freud dagegen
fremd. Er spricht da verschwommen von einem «Diesseits», wo Marx
die Analyse dieses Diesseits bereits klar umreißt, die Bedeutung der
Gespaltenheit der Gesellschaft in Klassen erkennt und erst im
Abbau der kapitalistischen Gesellschaftsordnung die Möglichkeit eines
daraus folgenden Abbaus der religiösen Bedürfnisse und der
Kirchen erblickt, politisch gesehen auch eine Entmachtung der Kirchen,
deren Einfluß imd Gewalt erheblich auch durch ihren von der
feudalistischen und kapitalistischen Gesellschaftsordnung garantierten
materiellen Besitz bestimmt sind.

Diese Erkenntnis der Zusammenhänge von Soziologie und Religion

ist bei den folgenden mehr praktischen Betrachtungen immer
im Auge zu behalten. Praktische Vorschläge zu Reformen dürfen nie
zu Optimismus verleiten und außer acht lassen, daß alle Reformen
innerhalb der bestehenden kapitalistischen Gesellschaft nur relativen
Charakter haben und in ihrer Auswirkung durch die harten Tatsachen
der Klassengegebenheiten entscheidend behindert sind.

///. Pädagogische Forderungen

Die Feststellung seelischer und geistiger Schädigungen durch
Okkultlehren, wie sie im Abschnitt I besprochen wurden, zieht unweigerlich

gewisse Folgerungen auf dem Gebiete der Schule als einer öffentlichen

Einrichtung nach sich. Die Schule muß konfessionsfrei sein,
schon deshalb, damit, wie es in der Praxis oft ist, z. B. der Geschichtsoder

Naturkundelehrer nicht gezwungen sind, in der Lehre
wissenschaftlicher Tatsachen auf den Religionslehrer Rücksicht zu nehmen.
Religion und jede andere Art von Okkultismus sind als Sonderfach
der Schule abzulehnen und Privatsache der Eltern und ihrer Kinder.
Die Bibel, wie jedes andere Glaubensprogramm abergläubischer Art
gehören nicht in die Schule, wenigstens nicht als Dogma, wohl aber
als Kulturdokument, dessen Kenntnis zur Allgemeinbildung notwendig

ist. Diese Forderungen sind berechtigt, denn jede Konzession an
kirchliche Stellen führt erfahrungsgemäß zur baldigen Machtübernahme

der Religionen in der Schule. Wir sehen heute schon wieder,
wie man nichtkonfessionellen Lehrern eine Anstellung verweigert,
wie man ihnen als Konzession nur die Fächer Turnen und Zeichnen
einräumen will. In Bayern zwingt ein Schulrat nichtkatholische Leh-



Nr. 6 Befreiung 171

rer zum Uebertritt zum Katholizismus. In den Unterrichtsplänen von
Volksschulen bemerken wir z. B. in einer rheinischen Stadt keinen
Platz für eine Fremdsprache, aber Zeit für 4 Religionsstunden
wöchentlich. Im Leseplan für den Deutschunterricht sehen wir Stücke
wie «Der hl. Christopherus», «Fastenzeit, heilige Zeit», «Josef und
Maria». Das im «Deutschunterricht» Zum Geschichtsunterricht
gehören in erster Linie Stoffe wie «Die Bonner Märtyrer», «Sankt
Gereon», «Die heilige Helena», «Chlodwigs Taufe». Die Lieder für den
Musikunterricht werden gemäß dem Lehrplan zum Teil dem
«Gesangbuch der Erzdiözese» entnommen. Schüler, die selbständig
denken, werden mit Relegation bedroht. Freidenkerkinder werden
gezwungen, an diesem Unterricht teilzunehmen. Eine andere Schule
gibt es für sie nicht.

In den westlichen Zonen Deutschlands ist von amtlicher Seite her
zu hören, daß das Kind «zum rechten Deutschen und zum rechten
Christen» zu erziehen sei, zwecks «Wiedergewinnung der kulturellen
Einheit des Abendlandes durch Bildung der Jugend auf den es tragenden

Fundamenten des Christentums». Nun, uns scheint es viel
erstrebenswerter zu sein, weniger auf Tradition zu verharren als einige
Fundamente neu zu bauen, gemäß den Erkenntnissen des 20.
Jahrhunderts. Vor allem muß der Schüler grundsätzlich lernen, daß nicht
nur z. B. auf dem Gebiete der Mathematik, Astronomie, Physik,
Botanik und Geographie ein Unterschied zwischen dem gemacht werden

muß, was einfach ohne Nachprüfung geglaubt wird, was
Phantasieprodukt ist, und andererseits dem, was wir durch Erfahrung und
Denken wissen. Der Schüler muß auch dazu angeleitet werden, ohne
Rücksicht auf den Protest okkultistischer Institutionen, daß dasselbe
auch auf dem Gebiete der Entstehung der Erde und des Lebens, der
Weltanschauung und der Geschichte aller Religionen gilt. Die Schule
hat in erster Linie die Ueberzeugung zu vermitteln, daß erfahrungsgemäßes

Wissen, Verstand und Vernunft immer und überall den

Vorrang haben und daß es keine Zone gibt, auf der das Schild
«Betreten verboten!» für den menschlichen Geist Berechtigung hat.

Gewiß laufen die Kirchen, die die christliche Schule u. a. mit der
«religiösen Anlage» des Kindes begründen, gegen eine solche
wissenschaftliche Schule Sturm. Es ist daraus zu ersehen, daß die
Kirchen sich der angeblichen religiösen Anlage des Kindes doch nicht
ganz so sicher sind, denn sonst hätten sie nicht ständig die große
Sorge, das Kind könne auch einmal etwas anderes hören als die



172 Befreiung Nr. 6

allein selig machenden Dogmen. Die Kirche weiß genau, daß sie
gewisse seelische Atavismen des Kindes künstlich verstärken und in die
Bahn der bestimmten Konfession pressen muß, um auf Lebenszeit der
Seele des Menschen habhaft zu werden. Wenn die Ueberzeugungskraft

und Notwendigkeit der kirchlichen Lehren für den Menschen
wirklich so gewaltig sind, wie die Kirchen behaupten, dann könnte
ja auch keine nichtkonfessionelle Schule etwas daran ändern. Aber
die Führer des kirchlichen Christentums sind zu gute Psychologen
und Machtpolitiker, um nicht zu wissen, was sie fordern.

Für die moderne Religionswissenschaft haben die theologisch-religiösen

Begriffssysteme keine Bedeutung im Sinne von Wahrheit,
sondern sind Versuche, in der Manier verwissenschaftlichen Denkens
unkontrollierbare Meinungen und Phantasien verstandesgemäß
auszudrücken und in vorstellbare Bilder und folgerichtige Begriffe zu
übersetzen. Das hatte eine Zeitlang Berechtigung. Heute aber lassen sich
die religiösen Phantasien nicht mehr mangels Wissenschaft, sondern

nur noch in Absperrung gegen die Wissenschaft aufrechterhalten.
Demnach hat die Theologie nicht den Rang einer Wissenschaft und
ist nicht nur für die Schule, sondern auch als Fakultät an der Universität

abzulehnen. Was der ernsthafte Religionswissenschaftler, im
Gegensatz zum Theologen, sich erst mühsam erarbeiten muß, unter
ständiger Revidierung seines Standpunktes gemäß den letzten
Forschungsergebnissen, das ist für den Theologen von vornherein völlig
klar und unumstößlich, bereits seit seiner frühesten Kindheit. Hier
braucht der angehende Theologe weder in der Schule noch in der
Universität etwas zu lernen im Sinne kritischer Untersuchung. Zweifel
ist Sünde, und sachliche Nachprüfung der Glaubensinhalte nur unter
dem Gesichtspunkt gestattet, daß das Ergebnis schon vorher feststeht,
nämlich die volle Bestätigung der zu untersuchenden Glaubenslehren.
Ein Theologe, der erst einmal wissenschaftlich zu erforschen suchte,
ob sein Gott und die Dogmen wirklich zu Recht bestünden, würde den
Ast absägen, auf dem er sitzt, und kein Theologe mehr, sondern
Religionswissenschaftler sein. Somit ist es neben der konfessionsfreien
Schule eine berechtigte Forderung, daß die Theologie auf Priester-
seminarien beschränkt bleibt, an den Universitäten dagegen nur eine
rehgionswissenschaftliche Fakultät zugelassen wird.

Kehren wir zur Schule zurück. Zweifellos haben wir es bei der
konfessionellen Schule wie auch bei der Schule mit lehrplanmäßigem
Konfessionsunterricht nicht nur mit einer religiösen, sondern ganz



Nr. 6 Befreiung 173

wesentlich mit einer machtpolitischen Forderung zu tun, die das Ziel
hat (z. B. bei der katholischen Kirche), die Gewissensfreiheit der Lehrer

und Schüler und auf diesem Wege eines ganzen Volkes zugunsten
einer fremden Gewalt, des Vatikans, zu vernichten. Ueber die
Absichten und den eisernen Willen zur Macht besteht bei diesen Kreisen

keine Unklarheit. Gegen den Katholizismus mit seinen tausendfachen

Kanälen, durch die er Einfluß gewinnt, ist mit einem weichen,
wenn auch noch so liebenswerten Liberalismus nicht anzukommen.
Die Kirche selbst plädiert nur so lange für liberale Demokratie und
Glaubensfreiheit, wie sie diese ausnützen kann, um zur unumschränkten

Macht zu gelangen. Sobald sie die Macht in Händen hat, entstehen
Diktaturstaaten wie Portugal und Spanien, wo an den Universitäten
jeder Fakultät ein jesuitischer Kommissar beigegeben ist, der darüber
zu wachen hat, daß nichts gelehrt wird, was dem Dogma nicht
entspricht. Oder wir erleben eine vatikanische Kolonie wie das Oesterreich

der Dollfuß und Schuschnigg, wo der Kirchenaustritt eine
staatsfeindliche Handlung war. Wenn Freidenker hier «tolerant» sein wollen,

haben sie bereits den kürzeren' gezogen, denn sie sind der Ueber-
macht des Gegners nicht gewachsen. Wir wollen uns nur einige Zitate
von christlicher Seite ins Gedächtnis zurückrufen: «Das Kind gehört
Gott; wir reklamieren es für die Kirche. Und wir reklamieren darum
die Schule für jene Anstalt, die das historische Recht auf die Schule
hat, und das ist die Kirche.» (Der Katholik Dr. Schaedler). Der
Katholik Löwenstein meint: «Wer Jesum Christum als Gottessohn nicht
anerkennt oder seine Lehren und Gebote nicht als maßgebend für
alle menschlichen Verhältnisse betrachtet, darf an der Gesetzgebung,
Rechtspflege und Verwaltung nicht teilnehmen.» Derselbe Löwenstein

ist der Ansicht, die Kirche habe das Recht, «Ausschreitungen der
Wissenschaft und Künste» gegenüber ein «Wächteramt» innezuhaben.

Im katholischen «Staatslexikon» ist gesagt, der Papst sei «befugt
und verpflichtet», ein bürgerliches Gesetz aufzuheben, wenn das
Seelenheil des Menschen es erfordere. Besonders betrifft das die
Schulgesetze. Die maßgebende Auffassung der katholischen Hierarchie
kommt in dem 1946 erschienenen Buche «Die Entscheidung in die
Zukunft» des Dominikanerpaters Eberhard Welty zum Ausdruck.
Dort heißt es : «Im höchsten Sinne strafbar macht sich, wer es wagt,
die naturrechtlich-christliche Grundlage des Staatswesens öffentlich
anzuprangern oder anzugreifen.» Welty verlangt, daß jede Kritik an
kirchlichen Glaubenssätzen «gesetzlich verboten und strafrechtlich



174 Befreiung Nr. 6

verfolgt» werden müsse. Oeffentliche Meinungsfreiheit soll nur für die
katholische Kirche bestehen. Christlichen Sekten und Vereinigungen
von Freidenkern dürfe nicht die Möglichkeit gegeben werden, ihre
Auffassungen mündlich oder durch die Schrift in der Oeffentlichkeit
zu äußern. Wenn dennoch weite Kreise von der Kirche nichts wissen
wollten, so sei es nun «doppelt an der Zeit», mit Gewalt die Kirchen-
lehre durchzusetzen. Ueber «Freiheit der Wissenschaft» weiß Pater
Welty zu sagen, daß sie darin bestünde, daß an den Universitäten nur
kirchengläubige Wissenschaftler zugelassen werden dürften, die dann
völlige Lehrfreiheit hätten. Was die Schulerziehung betrifft, so sagt
Welty, die Eltern hätten ein Recht auf ihre Kinder, doch nur so lange,
wie sie sie katholisch erziehen lassen. Wenn nicht, habe der christliche
Staat einzuschreiten, da ohne katholische Unterweisung die
heranwachsenden Staatsbürger nicht genügend «gehorsamwillig» sein würden

und nicht genügend «Zufriedenheit mit anspruchsloser
Lebenshaltung» zeigen würden. Ein Hildesheimer katholisches Kirchenblatt
schreibt am 26. Oktober 1947, jede Schulstunde müsse «Gelegenheit
bieten», die Kinderseele religiös «auszurichten». Dieser militärische
Ausrichter ist auch der Ansicht: «Was an religiöser Erziehung am
Kinde versäumt wird, kann kaum wieder eingeholt werden.» Hier
gehen wir mit dem Kirchenblatt völlig überein und finden unsere
schon mehrmals getroffene Feststellung bestätigt, daß die Kirche
ihre Lehren dem jungen, geistig noch hilflosen Menschen erst künstlich

induzieren muß, um ihn als Erwachsenen fest in der Hand zu
haben. Das trifft in der katholischen Kirche besonders auf die Frau
zu, die, leichter einer Suggestion zugänglich als der Mann, unter dem
unentrinnbaren Druck des Beichtstuhls steht.

Der britische Historiker Hartpole Leky schrieb einmal : «Die
Naturwissenschaft hat eine Ueberzeugung vom Gesetzmäßigen an die SteUe
einer Neigung zum Wunder gesetzt und die Menschheit gelehrt, das
Göttliche mehr mit dem Normalen als mit dem Abnormen in Verbindung

zu bringen.» Hier liegt der Ausgangspunkt unserer pädagogischen

Forderungen. Die kirchliche Religionslehre setzt das Weltbüd
des primitiven Menschen voraus. Diese Voraussetzung ist heute durch
die moderne Wissenschaft nicht mehr gegeben. Wir suchen und
finden das «Göttliche», das Ideale in der Natur, im Gesetzmäßigen, nicht
mehr im Mystischen. Wir dürfen uns nicht mehr durch wunderbare
Fabeln von einem vagen Transzendenten ablenken lassen und müssen
für das reale Diesseits arbeiten. Wir müssen der Jugend in der Erzie-



Nr. 6 Befreiung 175

hung von Anfang an Werte vermitteln, die unserem Heute entsprechen

und die auch im Erwachsenenalter noch Gültigkeit haben,
und dürfen die Jugend nicht mit Mystizismen belasten, die sie später
oft über Bord wirft. Vor allem müssen wir uns immer wieder die
Tatsache vor Augen halten, daß zahlreiche Religiöse keine wissenschaftlichen

Interessen mehr zeigen, daß ihr natürlicher Wissensdurst durch
die Religion bereits gelöscht wurde, und daß die religiöse Erziehung
manche Menschen und ganze Völker stumpf machte für die Schönheiten

der Natur und Kunst. Damit ist aber nicht gesagt, daß das Kind
mit seiner lebhaften Phantasie keine Märchen, Sagen, Mythen und
Geschichten aus der Bibel oder der Bhagawadgita in der Schule kennen

lernen dürfte. Durchaus soU es das, aber es ist ein Unterschied, ob
das Kind diese Dinge nur kennen lernt und sich an ihnen erbaut, oder
ob es durch unfreiwillige Glaubensbekenntnisse und Androhungen
der Höllenstrafe gezwungen wird, bis ans Lebensende daran zu glauben.

Ein gesetzlicher Schutz der Gesundheit von Seele und Geist muß
gefordert werden. Das Interesse des Staates hat nicht nur in der
körperlichen, sondern auch in der seelisch-geistigen Hygiene seiner
Mitbürger zu liegen. Eine psychiatrische Kontrolle der Lehren gewisser
Okkultsysteme wäre notwendig. Ein Gesetzesparagraph ist zu verlangen,

der die Kindesseele vor den Vergewaltigungen verängstigender
oder die logische Denkfähigkeit schädigender Okkultlehren schützt.
Vertreter von Okkultlehren, die auf der Einschüchterung der
Vernunft ihre Existenz gründen, mögen dagegen protestieren und sich
auf Meinungsfreiheit und Demokratie berufen. Was. als volkschädigend

erkannt ist, kann aber nicht demokratisch sein. Wahrheit und
Wahn können nicht gleichwertig und gleichberechtigt sein. Der
Kampf zwischen Wahrheit und Wahn ist wirklich «todernst», wie
ein Vertreter der konfessionellen Schule meinte, der pathetisch
schrieb : «Um die kleine, rotbackige Deern geht der ganze, so todernste
Glaubenskampf. Die Hände wider alle, die unserer kleinen
pausbackige Deern etwas tun wollen » Wer wem «etwas tun will», dürften
unsere Ausführungen gezeigt haben.

Nun wird noch gesagt, nicht jedes Kind oder jeder Erwachsene
bekomme Angstneurosen, werde geistig geschädigt und sogar induziert
irre. Gewiß, nicht alle Menschen bekommen nach einer Grippe
Lungenentzündung; was aber nicht besagt, daß nicht schon die
Voraussetzungen der Grippe unbedingt zu bekämpfen sind!



176 Befreiung Nr. 6

Die Schule hat die Aufgabe, auch die Moral auf eine irdische Grundlage

zu stellen. Falls der im Elternhaus religiös erzogene Schüler
seinen religiösen Glauben verlieren sollte, darf er nun nicht meinen,
auch das Fundament seiner Moral verloren zu haben. Hier liegt ein
gewichtiges Argument gegen die konfessionelle Schule, die den Schüler

den unbedingten Zusammenhang von religiösem Dogma und Moral

lehrt. Dem Schüler der konfessionsfreien Schule muß gezeigt werden,

daß es eine hochstehende Ethik auch ohne Glaubensvorstellungen

gibt und in verschiedenen Ländern schon vor Jahrtausenden
gegeben hat. Ihm muß gezeigt werden, daß die Begründung der
ethischen Lehren aus innerem Trieb und dem sozialen Zusammenleben
der Menschen zumindest so verständlich und zwingend ist wie die
religiöse Begründung. Nicht jeder religiöse Mensch ist auch ein moralisch

hochstehender. Wir sollen dem jungen Menschen dazu verhelfen,

sein eigenes Wesen auszuprägen, ohne Einschnürung durch eine
Konfession. Dieser Mensch wird im allgemeinen auch moralisch
sein, denn da er im Einklang mit sich selbst lebt, lebt er auch im
Einklang mit seiner Umgebung. Und auch umgekehrt: wer im Einklang
mit seiner Umgebung lebt, ist meist auch selbst ausgeglichen und lebt
nach den ethischen «Geboten». Die freidenkerische Moral unterscheidet

sich vor allem dadurch von der christlichen, daß sie nicht an
Himmel und Hölle, an Belohnung und Bestrafung gebunden ist. Wir
stehen zu der Auffassung des französischen katholischen Schriftstellers

Janvier in diametralem Gegensatz, der da meint: «Unsere Idee
ist die einzige, welche die Moral unter den Menschen begründet hat.
Der Wille, sich Gottes Liebe zu erwerben, und die Furcht, sie zu
verlieren, sind es, die den Menschen gerecht und sittsam gemacht
haben.» Wir sind eher der Meinung des berühmten britischen Gelehrten
und Schriftstellers Havelock Ellis: «Wer mit einem anständigen
Leben nicht eher beginnt, bis er ,seine Seele gerettet' hat, von dem ist
kaum anzunehmen, daß er eine Seele hat, die des Rettens wert ist.»
In diesem Satze liegt verborgen die Forderung an die kommende
Schule: den Unterricht nicht darauf abzustellen, daß die Menschennatur

gefallen sei und nur mit Hilfe des Priesters, der ein demoralisierendes

Sündenbewußtsein künstlich anerzieht, sich wieder erheben
könne. Vielmehr sind die eigene Kraft und das Selbstbewußtsein zu
stärken, vom eigenen geliebten Seelenheil abzulenken auf das Heil der
Allgemeinheit, auf die Notwendigkeit der Hilfsbereitschaft, auf ein
Ideal, das die höchste sittliche Kraft nicht mehr in der religiösen, son-



Nr. 6 Befreiung 177

dem der sozialen Idee sieht, in der Schaffung eines «Paradieses» der
Humanität auf Erden. Nietzsche sagte: «Es ist nicht genug Liebe in
der Welt, um sie noch an ein eingebildetes Wesen verschenken zu
können.»

Sexuelle Erziehung
Von Prof. R. Genschel, Hannover

Das aber ist das Pikante und der Spaß der Welt, daß
die Hauptangelegenheit aller Menschen heimlich
betrieben und ostensibel möglichst ignoriert wird.

Schopenhauer, aus dessen Abhandlung «Leben der Gattung» die
oben zitierten Worte stammen, meint mit dieser «Hauptangelegenheit
aller Menschen» ihren Geschlechtstrieb. Berücksichtigen wir, daß fast
ein jeder Ausspruch dieses Philosophen des Pessimismus bewußt
überspitzt formuliert ist, so fühlen wir völlig überzeugt, daß er mit ihm
mindestens einen wunden Punkt unseres ganzen Kultur- und GeseU-
schaftslebens trifft. Es lohnt sich also schon, ihn ein wenig unter die
Lupe zu nehmen.

Bei hochkünstlerischen wie bei kitschigen Darstellungen des

menschlichen Körpers haben von jeher Epochen und Richtungen
abgewechselt, in denen nicht nur die Geschlechtsorgane selber,
sondern auch die sogenannten sekundären Geschlechtsorgane, wie der
weibliche Busen oder der männliche Bart, je nachdem aufdringlich
betont, dezent angedeutet oder möglichst negiert werden, und es ist
oft darauf hingewiesen worden, daß die teilweise Verhüllung, wie
etwa beim griechischen Feigenblatt oder beim halb verhüllten Busen
von Filmstars oder anderen «Schönheiten» unserer Illustrierten, beim
vorsichtig gelupften Röckchen der Balleteuse, stärker sinnlich
aufreizend wirkt als die offene Darbietung des völlig entblößten Körpers
wie etwa bei sachlichen anatomischen Abbildungen. In Schulbuch-Darstellungen

wählt man den primitivsten Ausweg, indem man da, wo
der nackte Körper nun mal gezeigt werden muß, einfach so tut, als
ob das Geschlechtliche nicht vorhanden wäre.

So bleibt es denn nicht aus, daß der zweideutelnde Witz sich in
Gestalt der Zote mit nichts so gern beschäftigt wie mit diesen Dingen. Das

geht von der ganz groben Zote in Wort und Bild über die meist recht
deutlichen Witze über die Pfarrersköchin bis zu feineren Witzeleien,
die immer den merkwürdigen Widerspruch, ja Zwiespalt zwischen den


	Psychologische Bemerkungen über Religion und Erziehung (Fortsetzung und Schluss)

