
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 6

Artikel: Das babylonische Phänomen

Autor: Frankenberg, Gerhard von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEFREIUNG
Zeitschrift für kritisches Denken

2. Jahrgang Nr. 6 1. Juni 1954

Das babylonische Phänomen
Von Prof. Dr. Gerhard von Frankenberg

Wie war es beim Turmbau zu Babel? Gott fuhr hernieder, «daß er
sähe die Stadt und den Turm.» Und er sprach: «Sie werden nicht
lassen von ihrem Plan, — wohlauf, lasset uns ihre Sprache verwirren,
daß keiner verstehe des anderen Wort!»

Hätten wir eine Sprache, so einleuchtend wie die Notenschrift der
Musik, so klar wie mathematische Zeichen, so unzweideutig wie die
internationale Formelsprache der Chemie, dann wäre weniger
Mißverstehen zwischen den Menschen — und damit weniger Grund zum
Haß. Unsere Wörter aber sind mehrdeutig ; ja sie wandeln ihren Sinn,
weil sie sich neuen geistigen Situationen, neuen Bedürfnissen anpassen.

Viele sind abgegriffen wie Scheidemünzen, die gar zu mannigfachen

Zwecken dienen mußten. Manche tragen auch ein schimpfliches

Mal, das man ihnen aufprägte, um sie als verbotenes Gut, als

geistige Bannware zu kennzeichnen.
Wir wissen es ja nur zu wohl aus immer wiederholter schmerzlicher

Anschauung: Erziehung läuft vielfach darauf hinaus, das
heranwachsende Geschlecht in dieselben Denkgeleise zu zwingen, in
denen schon Väter und Vorväter getrottet sind. Nennt es Ausrichtung,
Gleichschaltung, Sprachregelung, Dressur, — das Entscheidende ist,
daß mit Hilfe fester Assoziationen, also durch Verknüpfung von
Vorstellungen eine Haltung erzwungen wird, die nicht auf eigenem Urteil,
nicht auf selbständigem Denken beruht. Was die meisten Menschen
ihr «Denken» nennen, ist in Wirklichkeit ein Entlanggleiten auf
Assoziationsbahnen, die andere in ihnen angelegt haben. Mindestens gibt
es in ihrem Denkgetriebe gewisse Weichen, die von fremder Hand
ein für alle Mal gestellt sind, gewisse Mechanismen, die automatisch
in Tätigkeit treten wie eine Falle, deren Abzugsbügel man berührt.

Wir freigeistigen Menschen setzen deshalb zu viel voraus, wenn wir
jedem die gleiche Aufnahme-Bereitschaft und Prüfungswilligkeit zu-



162 Befreiung

trauen, die uns selber eigen sind. Oft ist es wirklich so, als redeten wir
zu Wesen, die unserer Sprache nicht mächtig seien. Das zu wissen, ist
für uns und unsere Arbeit von grundlegender Bedeutung. Unterschätzen

wir nämlich diese kaum von einem Gott, eher von Beelzebub
geschaffene Sprachverwirrung, so bleiben wir in dem wahrhaft
teuflischen Gestrüpp von Vorurteilen wie in Fallstricken hängen und
werden unserer guten Sache eher schaden als nützen.

Es genügt nun einmal nicht, recht zu haben, — man muß auch die
Fähigkeit besitzen, andere davon zu überzeugen. Und mit dem Ueber-

zeugen ist es bei den meisten Leuten ein eigen Ding! Man braucht
dazu nicht so sehr Beweisgründe, als ihre gütige Erlaubnis, sich
überzeugen zu lassen. In der Ablehnung des Mitdenkens, auf die wir überall

stoßen, liegen die eigentlichen Schwierigkeiten für unsere
Aufklärungsarbeit.

Nehmen wir einen nur zu häufigen Fall! Wir sprechen mit einem
überzeugten Christen, und dabei entfährt uns ein Wort, das er als

«Angriff auf die Religion» auffaßt. Ist er höflich, so wird er uns das

nicht unmittelbar merken lassen ; er wird vielleicht das Gespräch
fortsetzen, als sei nichts geschehen. Aber in Wirklichkeit ist etwas
Entscheidendes geschehen : In seinem Gehirn hat sich gewissermaßen ein
Ventil geschlossen. Alles, was wir noch weiter zu ihm sagen, können
wir uns ersparen : Er vermag es nicht mehr in sich aufzunehmen, weil
wir jenen Abwehrmechanismus in Tätigkeit versetzt haben. Er sieht
in uns nur noch einen Ketzer, der auf ewig verloren ist.

Wollen wir also verstanden werden, so bleibt uns vernünftigerweise
nichts weiter übrig, als auf die eigenartige Mentalität des andern
Rücksicht zu nehmen. Wir müssen eine Sprache sprechen, die er
verstehen kann. Gewiß, vermöchte er in unser Herz zu sehen, so würde
er uns ganz erträglich finden — und in moralischer Hinsicht gar
nicht so verschieden von ihm selbst. Aber das kann er natürlich nicht
ohne weiteres, und durch die Worte, die wir zu ihm gesprochen
haben, machten wir selbst es ihm unmöglich, uns so zu sehen, wie wir
sind. Er sieht uns durch die Brille, die man ihm aufgesetzt hat, und
glaubt nun zu wissen, in welche Schachtel wir gehören.

Wenn ihm jemand sagt, «Ich bin Atheist», so klingt das in seinen
Ohren wie das Geständnis: «Ich bin Immoralist». Im Deutschen (und
ähnlich im Englischen und Holländischen) bedeutet ja das Wort «gottlos»

sowohl «atheistisch» wie «böse» Natürlich erklärt sich das historisch

und etymologisch: Unter dem Worte «Gott» wurde nicht nur



Nr. 6 Befreiung 163

der Weltschöpfer und Weltregierer verstanden, sondern zugleich eine
Personifikation des Guten, ein Hüter der Sittengesetze. Wer also

Gottes Existenz leugnete, verwarf damit nicht nur eine bestimmte
Weltansicht, sondern schien sich zugleich von der sittlichen Weltordnung

loszusagen, als deren Urheber und Schirmherr Gott angesehen
wurde.

Aehnlich ist es mit dem Worte «Religion». Es bedeutet den meisten
ihre eigene christliche Religion, — vielleicht sogar nur die Konfession,

der sie angehören. Sie wissen auch nicht, daß die Sittengesetze,
nach denen wir leben, weit älter sind als das Christentum, daß es
Gesetze sind, ohne die überhaupt kaum eine Menschengemeinschaft
auf die Dauer bestehen könnte. Infolge ihrer Unkenntnis in diesem
Punkte neigen sie dazu, Religion, Christentum, Kirche und Moral
einfach einander gleichzusetzen. Es ist nur schwer möglich, ihnen
klarzumachen, daß ein Mensch auch ohne diejenigen religiösen Anschauungen,

zu denen sie sich bekennen, gütig und ehrlich sein kann.
Selbst Behörden nehmen leicht eine ähnliche Haltung ein. Das

Wort «irreligiös» ist für den typischen Bürokraten ein Alarmzeichen.
Er weiß : Wer sich mit «irreligiösen Leuten» einläßt, hat keinen Dank
davon, wohl aber Scherereien, Rückfragen und am Ende gar einen
Verweis zu gewärtigen.

Unter solchen Umständen vermögen wir unseren kirchlichen
Gegnern kaum einen größeren Gefallen zu tun, als wenn wir selbst uns
«atheistisch» oder «religionslos» nennen. Denn damit drücken wir
ihnen eine unwiderstehliche Waffe gegen uns in die Hand. «Was
braucht es noch weiteren Zeugnisses?», können sie dann sagen, «Diese
Leute geben ja selbst zu, daß sie gottlos sind!» Und die nur in
Assoziationen denkende Menge, die in Vorurteilen gegen «Menschen ohne
Religion» aufgezogen ist, sähe in uns nichts anderes als geständige
Widersacher alles dessen, was ihr ehrwürdig ist, alles Guten und
Schönen überhaupt. Woher sollte sie die geistige Kraft nehmen, zu
durchschauen, was hinter den Worten steckt?

Manche unserer Freunde werden sagen : «Nun, so mögen sie uns
verkennen! Uns genügt, wenn wir selber überzeugt sind, etwas Gutes zu
wollen.» Aber ist das wirklich genug? Handeln wir recht gegen
unsere Mitmenschen und gegen uns selbst, wenn wir zulassen, daß die
eine falsche Meinung über unseren Charakter fassen?

Hätten wir tatsächlich «keine Religion» in dem Sinne, daß wir ohne
Gewissen, ohne Sehnsucht nach Güte und Schönheit wären, dann



164 Befreiung Nr. 6

allerdings wäre es anständig, das offen zuzugeben. Aber so liegt es
doch nun wirklich nicht. Das Gefühl für die Werte des Lebens und
des Menschentums ist bei uns nicht schwächer, sondern eher stärker,
als bei anderen. Das Beste, das allen Religionen gemeinsam ist, das
Wesentliche, das übrigbleibt, wenn man von den übernatürlichen
Einkleidungen und sagenhaften Verbrämungen absieht, das eben
haben wir, auch wenn wir es oft anders nennen.

Unsere Gegner können das freilich nicht ohne weiteres begreifen,
weil man sie von Kind auf gewöhnt hat, ihr religiöses Empfinden mit
Bildern einer jenseitigen Welt, mit dem Glauben an Durchbrechung
der Naturgesetzlichkeit zu verknüpfen. Nur wenn sie die Geduld hätten,

uns ruhig anzuhören, und dazu die seelische Stärke und geistige
Kraft, unsere Einstellung zur Welt zu verstehen, müßten sie zugeben,
daß gerade wir das besitzen, worin sie selbst den Kern aller
Religiosität erblicken.

Wir sind nicht die ersten, die sich in so seltsamer Lage gegenüber
den Verfechtern der herrschenden Religion befinden. Die deutschen
Klassiker des achtzehnten Jahrhunderts standen vor denselben
Schwierigkeiten. Ich erinnere an Schillers Distichon «Mein Glaube» :

«Welche Religion ich bekenne? Keine von allen,
Die du mir nennst!» — Und warum keine? «Aus Religion!»

Sichtlich wird hier um den wahren Sinn des Wortes «Religion»
gerungen. Die größten Geister unseres Volkes hatten nämlich bereits
erkannt, daß es ein schwerer Fehler war, den Begriff auf den der
«offenbarten Religion» einzuengen. Ebenso war es falsch, zu meinen,
jede Religion müsse die Vorstellung einer «anderen Welt» haben, also
eine dualistische Weltanschauung sein. Schon zu jener Zeit träumten
die besten Köpfe von einer «Rehgion innerhalb der Grenzen der
bloßen Vernunft», von einer «Natürlichen Religion», einer «Weltfrömmigkeit»,

einer Verehrung des Schöpferischen in der Natur, von einer
Offenbarung, die unmittelbar aus dem Sein und Werden zu uns spräche,

ohne Vermittlung von Propheten. Gleichzeitig löste man sich von
dem Irrtum, Religion müsse, — wie das allerdings die Regel ist, —
dogmatisch festgelegt sein.

Ohne Zweifel ist der wahre Sinn des Wortes «Religion» durch
mythische und priesterliche Vorstellungen eingeschränkt und verdunkelt
worden. Läßt er sich noch wiederfinden? Die Erklärung des latei-



Nr. 6 Befreiung 165

nischen «religio» ist umstritten. Die naheliegende Ableitung von
«religare» (binden), die sich u. a. bei Lactantius, dem «christlichen
Cicero» des 4. Jahrhunderts, findet, ist falsch, wenn wir dem wirkhchen
Cicero glauben dürfen. Nach ihm kommt das Wort von «relegere»
(gewissenhaft beachten). Irgendwie scheint aber der Begriff der
Bindung doch mitzuschwingen, wenn auch bei geistig hochstehenden
Menschen ausschließlich im Sinne einer inneren Bindung an das Gute
oder an den Sinn der Welt. Jedenfalls ist mit dem Worte ein «Sich-

verpflichtetfühlen» bezeichnet.
Aber die Bemühungen, dem Worte «Religion» einen neuen Inhalt

zu geben oder vielmehr ihm seinen ursprünglichen Sinn zurückzuerobern,

sind damals gescheitert. Die Brutalität der preußischen
Bürokratie gegen den alten Kant, — wie sie uns Seehof in der «Befreiung»
Nr. 2/1954, S. 33 ff. ins Gedächtnis zurückgerufen hat, — war nur
eins unter vielen traurigen Beispielen.

Doch in der freigeistigen Bewegung ging das Gefühl für die hier
verschütteten seelischen Werte nie wieder ganz verloren. Ernst
Haeckel sprach unumwunden von seiner monistischen Religion, und
neuerdings hat ein großer Naturforscher unserer Zeit, Julian Huxley,
die Forderung nach einer humanistischen Religion erhoben, die in
Würde und Gedeihen des Menschen den Maßstab für ihre Wertungen
sieht. Es ist der «Glaube an das Leben», der Huxleys Religiosität
kennzeichnet, wie er auch Albert Schweitzers edles Streben nach Erneuerung

des Christentums aus seinem eigentlichen Wesen heraus durchglüht.

Will man nach all dem eine vorurteilslose Definition des Wortes
«Religion» aufstellen, so ist vor allem zu beachten, daß die bisher
gebräuchliche Begriffsabgrenzung zu eng war und auch gar nicht
das Wesentliche traf. Der Präsident der «Rationalist Association»
Neuseelands, F. A. de la Mare, hat im «Literary Guide» folgende Erklärung

gegeben : «Eine Religion ist ein Gedankengebäude, das zum Ziel
hat, das gesamte Leben im Lichte allgemeiner Grundsätze zusammenzufassen

und das Gedachte zur lebendigen Tat werden zu lassen».
Und der frühere Ehrenpräsident des «Deutschen Monistenbundes»,

Rudolf Goldscheid, sagte: «Religiös ist derjenige, der sich tiefinnerlich

an sittliche Verpflichtungen gebunden fühlt, und nicht derjenige,
der an eine wunderbare Offenbarung glaubt.»

Der freigeistige Mensch erkennt keinen von anderen für ihn
geschaffenen Glauben an, doch auch er fühlt in sich ein Streben, in Har-



166 Befreiung Nr. 6

monie rait dem Weltganzen zu leben, mitzuhelfen, daß die Welt einen
Sinn gewinne. Vielleicht läßt sich Religion, auf ihre allgemeinste
Formel gebracht, definieren als «eine Weltanschauung, die ihre
Anhänger sittlich bindet». In diesem Sinne hat jeder Religion, der bereit
ist, für seine Ideale Opfer zu bringen.

Demnach sind gerade wir berechtigt, — wenn auch gewiß nicht
verpflichtet, — von unserer Religion zu sprechen. Allerdings unterscheidet

sie sich von den bisher bekannten in wesentlichen Punkten:
Sie beruht nicht auf übernatürlichen Offenbarungen. Ihre Quelle

ist die ewige Wahrheit der Natur, die zu unserem Geist und unserem
Herzen spricht. Dazu gehört auch das Erleben des «moralischen
Gesetzes in uns», das Kant mit ebensolcher Ehrfurcht erfüllte wie der
Anblick des «gestirnten Himmels über uns». Der Mensch ist ja der
Natur entsprossen, — und nichts zeugt stärker für ihre Schöpferkraft
als echtes Menschentum

Unsere Religion steht nicht in Widerspruch zur Wissenschaft, zur
Erfahrung und zum logischen Denken. Sie stützt sich weder auf Wunder

noch erkennt sie übernatürliche Einflüsse an.
Sie hat auch keine Dogmen, ist in keiner Weise festgelegt oder

beengt. Wie Recht und Sitte sich wandeln und vervollkommnen, wie die
Sprache sich ausgestaltet, wie Kunst und Wissenschaft unablässig
vorwärtsstreben, so muß auch eine Religion, wenn sie lebendig bleiben
soll, sich entwickeln können.

Aber wie gesagt: Es genügt nicht, im Recht zu sein Sofern wir
nicht etwa ein wunderliches Vergnügen daran finden, unverstanden
zu bleiben, müssen wir dafür sorgen, daß man sich von unserem
redlichen Wollen überzeugt und die Ansicht, die wir uns von der Welt
gebildet haben, als mindestens vertretbar anerkennt. Falls wir nicht
den Ehrgeiz haben, Märtyrer der Sprachverwirrung zu werden, mit
der das moderne Babylon geschlagen ist, bleibt uns nichts anderes
übrig, als die Sprache der Mehrheit zu sprechen. Warum streben wir
danach, Ketzer genannt zu werden, wenn wir dadurch der Ausbreitung

der Wahrheit, die wir erkannt haben, einen Riegel vorschieben
Warum sollen wir nicht — in Erinnerung an Lessings schönes Gleichnis

— einen Ring getrost einen Ring nennen, ohne Rücksicht darauf,
ob am Ende unser Ring allein sich als der echte erweist!


	Das babylonische Phänomen

