
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 5

Artikel: Kann man - oder will man uns nicht verstehen?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


140 Befreiung Nr. 5

seine Kirche gekümmert hat, nach kirchlichem Beistand ruft. Nun,
zu Genugtuung ist da eigentlich wenig Grund, denn die Wahrheit
eines Glaubens, nach der ein Mensch erst verlangt, wenn er seiner
Sinne und seines Verstandes nicht mehr mächtig ist, ist eine etwas
problematische Wahrheit. Aber dies nur nebenbei. Wir wollen an
dem erwähnten Beispiel wieder demonstrieren, wie stark Suggestionen

oder Angstneurosen nachwirken können, nach dem sie lange Zeit
verdeckt waren. Das von Natur aus lebensfrohe Kind mit seiner
sprunghaften Aufmerksamkeit und Vergeßlichkeit offenbart dann
erst nach vielen Jahrzehnten, was von den religiösen Einflüssen in
der Tiefe des Unterbewußtseins haften blieb und nun die an und für
sich schon vorhandene Todesfurcht verstärkt und in eine bestimmte
Richtung drängt. Plötzlich, bei zunehmender Vergreisung des
Gehirns oder, wie in unserem Falle, in Todesnot und Teilvergiftung der
Verstandeszentren des Gehirns, steigen diese induzierten Komplexe
wieder empor und können sich besonders stark auswirken. Der Greis,
der Kranke oder der Sterbende zeigen dann einen besonders
ausgeprägten geistigen Infantilismus, in dem Sinne, daß sie wie das Kind
wieder an den großen und mächtigen Vater glauben, der sie
beschützt, falls seine Gebote erfüllt werden und man an ihn glaubt. Das

zeigt sich vornehmlich an religiös erzogenen Menschen, die sich zeit
ihres Lebens mit den «letzten Fragen» nie klar befaßt haben und
nun plötzlich das Lebensende und ein großes Fragezeichen vor sich
sehen. Ihr ganzes Leben lang bewußt religiöse Menschen dagegen sterben

oft innerlich ruhig und mit ihrem Schicksal zufrieden, so, wie sie

gelebt haben. Das gleiche gilt von Freidenkern, die im Leben klare
und bewußte Atheisten waren. (Fortsetzung folgt)

Kann man — oder will man uns nicht verstehen?

Manchmal fällt es wirklich schwer, diese Frage zu entscheiden.
Hört, was sich da in Bern kürzlich zugetragen hat!

Hans Urs v. Balthasar v. B.) hat in der Schulwarte in Bern an
vier Abenden vor einem zahlreich erschienenen Publßsum über «die
Gottesfrage des heutigen Menschen» gesprochen. Am 16. und 17.
Februar berichtet darüber im «Bund» ein U. N., hinter welchen zwei
Buchstaben wir wohl mit Recht Pfarrer Ulrich Neuenschwander, Do-



Nr. 5 Befreiung 141

zent für systematische Theologie an der Universität Bern, sehen dürfen.

Auf seinen zuverlässigen, ruhig distanzierenden und gescheiten
Bericht stützen wir uns im Folgenden.

Den katholischen Gelehrten v. B. kennen wohl die meisten Leser

unserer «Befreiung». U. N. schreibt mit Recht von ihm, daß er in der
Eigenständigkeit seines Denkens gelegentlich «bis hart an die Grenzen

des im Räume der katholischen Kirche noch Erlaubten» vorstoße.
Ja, in diesem Räume katholischer Dogmatik bewegt sich v. B. ziemlich
frei und ungeniert — aber er hütet sich sehr davor, die Schranken dieses

Raumes zu durchbrechen. Das will er nicht, und vielleicht kann er
das auch nicht.

Uns interessieren hier bloß die zwei ersten Vorträge mit den Titeln:
«Gott ist tot!» und «Die Wiederentdeckung der Hölle». Da hören wir
erstaunliche Dinge: Die Kluft, der Abgrund zwischen Christen und
Nichtchristen hat sich heute so weit aufgetan, daß eine gemeinsame
Verständigungsbasis nicht mehr besteht und ein kommunikatives
Gespräch nicht mehr zustande kommen kann. Für das Daseinsgefühl
des modernen Menschen ist Gott tot. Die Technisierung der Natur
tötet den «großen Pan» in der Natur, die Technisierung der Seele

in der Analyse zerstört deren Göttlichkeit. Der heutige Mensch hat
aber nicht nur Gott verloren, er hat sich auch des Kirchlichen und
Konfessionellen entwöhnt. Darum ist es in der Welt kälter geworden.
Die Philosophen der Kälte haben die Ungemütlichkeit zum Prinzip
erhoben. Der Mensch fühlt und weiß sich von Gott verlassen.

Diesen Abfall von Gott, diesen Verlust Gottes muß nun der moderne
Mensch schwer büßen. Seine Verlassenheit, seine innere Vereinsamung

wird abgründig. Gewiß hat nun zunächst dieser Abgrund, hat
nun gerade diese Rebellion gegen Gott etwas, was fasziniert; der
Abtrünnige der Romantik blähte sich auf zum großen Rebellen, zum
Helden, zum Titanen (Faust, Prometheus, Don Juan, Ahasver).
Natürlich, zerbrachen diese Helden an Gott, aber in der Größe ihrer
Kühnheit und in der Künhheit ihrer Größe besaßen sie ihr tieferes
Recht. Dieser romantische Titanenrausch verflog bald. Heute folgt
die aschgraue Ernüchterung, die absolute Vereinsamung und die
Gottesverlassenheit. Der Mensch ohne Gott wird heute ein Mensch der
Angst. Die frühere Titanenrebellion wird heute zur eigentlichen
Verbissenheit, zur lastenden Verzweiflung. Von Gott kommt der Mensch
ja doch nicht ganz frei ; denn — um ihn negieren zu können, muß er
ihn immer zuerst setzen. Auch der moderne Mensch ist nun eben doch



142 Befreiung Nr. 5

nicht der von Gott völlig gelöste Mensch; er ist der homme révolté
eines Camus, der nicht den abgefallenen Menschen, wohl aber Gott
selbst in den Anklagezustand versetzt. Und die Anklage gegen Gott
wird bei Spitteier zum Gericht über Gott den Schöpfer, der die Welt
so schlecht gemacht hat. Die Gerechtigkeit Gottes muß bestritten werden,

damit der Aufstand gegen Gott als gerechtfertigt erscheine. Das
alles wird vor allem an den Dichtern nachgewiesen. Da geht die Linie
von den romantischen Titanen bis zu derr kalten Sezierern der Gegenwart,

von Goethes Faust, Mephisto und Prometheus über Byron,
Grabbe, Dostojewskij zu Spitteier, Strindberg, Gide, Sartre, Graham
Greene u. a. bis zu Thomas Mann, in dessen «Doktor Faustus» der
absolute Kältepol erreicht wird. So vereinigen sich im modernen Abfall
von Gott Verzweiflung, Sinnleere, Angst und Anklage gegen Gott zu
einer eigentlichen Hölle, zu einer trotzigen Bejahung der Hölle als zu
der Existenzweise der Gegenwart.

Die beiden Schlußvorträge müssen wir, wie gesagt, übergehen, so
interessant sie wären; die beiden ersten Vorträge geben genug zu
raten, zu rätseln und zu reden.

Dankbar seien zunächst zwei große Fortschritte angemerkt,
Fortschritte gegenüber früheren häßlichen Gepflogenheiten; einmal ¦—
der Abtrünnige wird heute nicht mehr verlästert, beschimpft und
abgekanzelt, er wird nicht mehr dem Höllenpfuhl überantwortet : vor der
Hölle kann ihn zwar v. B. auch heute noch nicht retten, aber es ist
doch nicht mehr die Hölle der christlichen Dogmatik, allwo Heulen
und Zähneklappern ist, es ist nur noch die Hölle seelischer Leiden,
eine Hölle, die der Abtrünnige sich selbst schafft. Zum andern — wir
spüren tatsächlich bei v. B. Ansätze, ja Anstrengungen, den Abtrünnigen

in seinen Motiven zu verstehen und ernst zu nehmen. Nur sind
die Anstrengungen nicht stark genug und führen deshalb auch nicht
ans Ziel.

Beide Fortschritte erfüllen uns mit Genugtuung. Aber wir
übersehen natürlich nicht, daß wir sie bei einem katholischen Gelehrten
finden, der innerhalb des katholischen Lehrraumes die «heilige
Rebellion» verherrlicht und der selbst auch der Kirche durch seine.
«heiligen Rebellionen» gelegentlich recht beschwerlich fällt. Wir wissen

auch, daß wir diese Höflichkeit katholischer Gelehrsamkeit uns
gegenüber vor allem der täglich wachsenden Macht der Menschenwahrheit

zu verdanken haben ; die zahlreichen Vertreter dieser Macht
kann man heute nicht mehr einfach ins Feuer werfen, weder ins Feuer



Nr. 5 Befreiung 143

des Scheiterhaufens noch der Hölle noch der Verlästerung. So etwas
verbietet schon die primitivste taktische Ueberlegung.

Nun aber drängt es uns zu unseren kritischen Einwänden und Fragen,

und da muß zuerst und vor allem andern die Frage an v. B.
gerichtet werden : Warum in aller Welt wird der Hauptgrund des großen

Abfalles von heute nicht genannt? Dieser Hauptgrund ist doch
der große Entscheid in der Wahrheitsfrage. Der Abtrünnige von heute
kann in der Kirchenlehre nicht mehr Wahrheit sehen und Wahrheit

nicht mehr erkennen ; und je stärker die Kirche gerade auf die
Absolutheit ihrer «Wahrheit» pocht, desto stärker wächst beim
Abtrünnigen die Ueberzeugung, daß gerade dieser Absolutheitsanspruch
heute völlig unhaltbar und untragbar geworden ist.

Gegenüber der erdrückenden Ueberzeugungskraft der vom
Menschen selbst geschaffenen Wahrheit, so wie sie sich in der Praxis des

täglichen Lebens, in der wissenschaftlichen Erkenntnis und in der
modernen Philosophie zeigt, kann der Wahrheitsanspruch der
katholischen Kirche ganz einfach nicht mehr aufkommen. Der moderne
Diesseitsmensch baut seine Menschenwahrheit auf der Realität der
diesseitigen Welt auf, also auf der einzigen uns zugänglichen und der
einzigen real existierenden Seinsgrundlage; der Katholik dagegen
holt seine Gotteswahrheit aus einem göttlich-jenseitigen Seinsbereich,
der heute immer deutlicher als Wunschgebilde und als Illusion in
Dunst und Nebel sich auflöst.

Als katholischer Gelehrter ist v. B. der Ontologie Seinslehre)
ebenso verpflichtet und ebenso verbunden wie wir Realisten ; es sollte
ihm also möglich sein, die Tragweite wenigstens und die durchschlagende

Ueberzeugungskraft unseres Entscheides in der großen Seinsfrage

und in der großen Wahrheitsfrage zu verstehen. Mit diesem
unserem Entscheid in der Seins- und Wahrheitsfrage hätte sich v. B.
vor allem auseinanderzusetzen, wenn er mit dem modernen Menschen
die Gottesfrage diskutieren will. Kann er das nicht? Darf er das nicht?
Oder will er das nicht, weil es ihm zu gefährlich scheint? Wir lassen
die Frage offen, halten aber fest :

Wenn wir uns dem Bericht U. N. anvertrauen dürfen, hat v. B.
in seine Analyse des gegenwärtigen Abfalles von Gott alle möglichen
und unmöglichen Motive einbezogen, dem wesentlichen und wirksamsten

Abfallmotiv aber, dem ruhigen Entscheid in der großen Seinsund

Wahrheitsfrage, ist er behutsam aus dem Wege gegangen. Dieses
Ausweichen mag psychologisch verständlich und auch taktisch klug



144 Befreiung Nr. 5

sein; denn in der Auseinandersetzung mit der heute neu gefaßten
Seins- und Wahrheitsfrage hätte v. B. alle die Trümpfe, die er in
seinem Bernervortrag gegen die Abtrünnigen ausgespielt hat, nicht mehr
ausspielen können.

Schauen wir uns einige dieser in Bern ausgespielten Trümpfe an!
«An die Stelle Gottes ist das Nichts getreten.» Besser wäre: An die

Stelle einer illusionären Gotteswelt ist nun die unübersehbare Fülle
und Dringlichkeit der ganzen kosmischen Realität getreten; der
Abtrünnige ist nicht Nihilist, er ist Realist.

«Gott ist tot!» Diese Aussage wollen wir dem Sprachzauberer
Nietzsche und seinem dichterisch beschwingten Zarathustra zugute
halten. Der Realist weiß, daß etwas, das nie existiert und nie gelebt
hat, auch nicht sterben kann. Ihm ist diese Aussage sinnlos. Der
moderne Realist kennt weder einen werdenden (Cortis Théogonie) noch
einen sterbenden Gott. Er weiß sich darum auch gar nicht von einem
Gott verlassen, er leidet in keiner Weise unter der Gottesverlassenheit
und Vereinsamung. Das alles wird dem Realisten zur hohlen und
sinnentleerten Phrase. Der Realist hat nachgerade genug zu tun, um
sich in der Fülle und Bedrängnis der auf ihn einströmenden und ihn
selbst auch tragenden Realwelt zurecht zu finden und durchzusetzen.

«Der moderne Mensch muß, um Gott negieren zu können, diesen
Gott immer wieder zuerst setzen.» Kraus und sinnlos auch das! Wie
kann der katholische Gelehrte, der doch etwas von der dogmatisch
gefaßten a se-Realität Gottes weiß, im Ernst vom Setzen Gottes sprechen

und mit diesem Setzen argumentieren? Das wäre ja ein Gott
von Gnaden einer setzungssüchtigen Philosophie, wie sie etwa Fichte
gelehrt hat, niemals aber ein biblisch-christlicher Gott. Und noch
eins: Wenn denn schon von Setzen gesprochen wird — wir sind es

nicht, die diesen Gott setzen; dieses Setzen besorgt dann eben die
christliche Dogmatüc. Wir sprechen nicht einem von uns selbst
gesetzten Gott die Existenz ab, sondern dem vom Christentum gelehrten

und gesetzten Gott. Müssen denn die katholischen Missionare,
wenn sie die heidnischen Dämonen negieren, diese Dämonen selbst
vorher setzen, um sie nachher negieren zu können? Nicht doch! Und
was diesen Missionaren recht ist, ist uns Realisten billig.

Die titanische Auflehnung und Rebellion gegen Gott wollen wir der
Dichtung zugute halten. Das sind grandiose dichterische Visionen, die
wir als solche sehr hoch halten — aber das ist nicht philosophisch
geklärter Realismus. Das ist dichterischer ^ntitheismus. In der gewis-



Nr. 5 Befreiung 145

genhaft sachlichen Auseinandersetzung im Realismus des modernen
Menschen hat dieser Antitheismus rein nichts zu suchen. Wir
Realisten rebellieren nicht gegen einen nichtexistenten Gott, wohl aber
rebellieren wir gegen einen heute nicht mehr haltbaren Wahrheitsanspruch

der Kirchenlehre. Das aber ist eine ganz andere Rebellion
Genug davon! Wir haben da von Trümpfen gesprochen, die v. B.

in Bern ausgespielt hat. Bleiben wir bei dem Bild und stellen fest:
v. B. hat sich mit der Gottesfrage des modernen Menschen
auseinandersetzen wollen. Er ist dabei dem stärksten und zentralen Motiv des
modernen Abfalls von Gott, er ist dem philosophisch geklärten Realismus

aus dem Wege gegangen. Er hat aus abseitigen und ungültig
gewordenen Trumpfarten ein Kartenhaus aufgerichtet, das nun eben
auch wie ein Kartenhaus in sich zusammenbricht.

Man müßte diese Aufgabe heute ganz anders anfassen. Was v. B.
hier vorträgt, genügt nicht, weil sein Vortrag an die heutigen Haupt-
und Zentralprobleme überhaupt nicht herankommt. Daß der katholische

Gelehrte fest und tief im Boden der dogmatischen «Wahrheit»
angepflöckt ist, das geht in Ordnung, das verstehen wir. Daß das Band,
das ihn an diesem Pflock festhält, so lang und elastisch ist, daß er bis
an die Grenzen des katholischen Lehrraumes vorstoßen kann, das
anerkennen wir. Das aber können wir nicht anerkennen, daß er den
modernen Diesseitsmenschen immer noch in diesem katholischen Lehrraum

sieht und ihn immer noch hier zu finden meint ; daß er meint,
der moderne Diesseitsmensch sei gleich ihm an den christlichen
Wahrheitspflock angepflöckt, nur mit einem noch längeren und noch
elastischeren Band; daß er meint, der Diesseitsmensch stehe da an der
Peripherie des christlichen Wahrheitsraumes, aber in der Dunkelheit der
Gottesferne, und stehe da Höllenqualen aus, weil er sich da draußen
von Gott verlassen wisse, weil er das Band überdehne; wir bedauern,
daß der große katholische Gelehrte in der fundamentalen und
entscheidenden «Gottesfrage des heutigen Menschen» in rein katholischem

Aspekt und Horizont stecken geblieben ist; wir bedauern, daß
er nicht einsehen kann oder nicht einsehen will, nicht einsehen darf,
daß der moderne Diesseitsmensch überhaupt nicht mehr im Raum
der christlichen Gottes- und Wahrheitslehre anzutreffen ist; daß der
moderne Mensch sich in diesem Raum nicht mehr ängstlich an den
Wänden herumdrückt, sondern beherzt diese Wand durchbrochen
hat und nun draußen, im frischen Wind und hellen Licht der Realität
selbst, sich eine eigene neue Wahrheit, die Menschenwahrheit, auf-



146 Befreiung Nr. 5

haut. Diese Menschenwahrheit enthält auch ihre eigenen Urteile über
Gotteswelt und Wahrheitsanspruch der katholischen Kirche.

Gewiß, diese Einsicht, daß der moderne Mensch die katholische
Wahrheit als solche nicht mehr anerkennt, daß also der Anspruch
auf absolute Wahrheit der Kirche weithin völlig straflos abgelehnt
werden kann und auch abgelehnt wird, diese Einsicht schmerzt, sie

klingt und wirkt bereits wie Gotteslästerung. Gäbe man diese Tatsache

zu, so gäbe man ja auch bereits zu, daß mit der Wahrheit auch die
wissenschafthche Erkenntnis und auch die Einsicht der Philosophie
nicht mehr auf der Seite der katholischen, sondern jenseits des
Grabens auf der Seite der Menschenwahrheit stehe. Das aber wird ein
guter Katholik niemals zugeben wollen; darum stellt man ja auf
katholischer Seite die Einheit und Harmonie der Wissenschaft und der
Philosophie mit der Kirchenlehre so deutlich und eindringlich heraus,

v. B. ist mit seiner Kirche der Ueberzeugung, daß Wahrheit nur
auf dem Boden und im Räume der Kirche bestehen kann ; darum
schreibt er auch in seinem Buch «Wahrheit», daß die Wahrheit als
«veritas creata» in derselben Weise von Gott geschaffen worden sei
wie die Welt. Die Möglichkeit, ja Tatsächlichkeit einer Ablehnung
der Gotteswahrheit, die Möglichkeit und Tatsächlichkeit einer auf
dem Diesseits sich aufbauenden Menschenwahrheit nimmt er aus allen
diesen Gründen einfach nicht zur Kenntnis — oder kann sie ganz
einfach nicht verstehen. Damit verfehlt er aber auch den Kern des

Problems, um den es heute in Tat und Wahrheit geht. Damit verliert
er die Legitimation, verbindlich über die «Gottesfrage des heutigen
Menschen» zu sprechen. Damit verliert auch alles, was v. B. zur
Rettung des heutigen Abtrünnigen vorschlägt, jeden überzeugenden
Gehalt; denn v. B. will, um den modernen Menschen zu gewinnen, an der
Rebellion und am Recht zur Rebellion zwar festhalten, aber er will
die unheilige Rebellion gegen Gott umschaffen in eine «Heilige
Rebellion». Das alles verfängt aber nicht mehr, da der Abtrünnige von
heute, wie wir gesehen haben, gar nicht gegen einen nichtexistenten
Gott rebelliert, wohl aber gegen den Wahrheitsanspruch der Kirchenlehre.

Nun warten wir also getrost und ruhig auf eine neue und besser
begründete Auseinandersetzung in der Gottesfrage des heutigen
Menschen; wir warten auf die große Begegnung und Auseinandersetzung
«auf höchster Ebene», auf der Ebene der Seins- und Wahrheitsfrage.
Wann kommt sie? Hr.


	Kann man - oder will man uns nicht verstehen?

