Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 5

Artikel: Psychologisches Bemerkungen tber Religion und Erziehung
(Fortsetzung folgt)

Autor: Mayback, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410327

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEFREIUNG

Zeitschrift fiir kritisches Denken
2. Jahrgang Nr. 5 ' 1. Mai 1954

Psychologische Bemerkungen
iiber Religion und Erziehung

Von Fritz Maybach
I

I. Psychologie und Religion

Die eigentliche «Erbsiinde» der Religion wurzelt in der aus alten
Zeiten iiberlieferten Verdoppelung des Menschen in Leib und Seele
und in der entsprechenden Verdoppelung der Natur in ein Diesseits
und Jenseits. Wir diirfen dem primitiven Menschen deshalb aber kei-
nen Vorwurf machen, denn seine geistige Schwiche und Ungeschult-
heit und seine mangelnde wissenschaftliche Erfahrung konnte z. B.
die Triume und unverstindliche Naturvorgidnge nicht anders erkla-
ren als animistisch, eine fiir den Urmenschen durchaus natiirliche und
logische Betrachtungsweise. Gottesglaube und Religion haben ihren
Ursprung u. a. im natiirlichen Kausalitdtsbediirfnis des Menschen,
ohne daB er aber den Forderungen der Kausalitiit schon tatsichlich
Rechnung tragen konnte.

Religion ist eine magische Weltanschauung, im Gegensatz zur auf
Kausalitit beruhenden Weltanschauung und Wissenschaft. Religion
ging in fritheren Zeiten von einer tatsichlich vorhandenen Unwissen-
heit aus. Als aber der analytische Verstand erwachte, begann der
Mensch die Dinge nicht mehr magisch, sondern kausal zu betrachten,
und der Inhalt der Religion wurde als Pseudowissenschaft entlarvt.
Heute ist die Religion eine Pseudowissenschaft im Riickzug. Dieser
Riickzug ist aber nicht freiwillig, sondern geht im Kampfe vor sich.
Die beliebteste Kampfesweise der Religion ist der Versuch, sich mit
einer Mauer zu umgeben, damit der Widerspruch der religiosen In-
halte zur Wirklichkeit nicht so eklatant sichtbar wird.

Weiter ist Religion Ausdruck menschlicher Hilflosigkeit und man-



130 Befreiung ' Nr. 5

gelnden Selbstvertrauens. Man klammert sich an gottliche Wesen, die
man giinstig fiir sich zu beeinflussen sucht. Der primitive Mensch
projizierte innerseelische Vorginge in die AuBlenwelt. Sich als Person
erkennend, sah er in den Dingen und Vorgingen der AuBlenwelt giin-
stige oder ungiinstige Aeuflerungen anderer Personen, die sich auf
ihn, den Menschen bezogen.

Religioser Glaube hat ferner einen Ursprung im Selbsterhaltungs-
trieb, der uns dazu nétigt, ein Weltbild zu schaffen, das uns in Har-
monie mit der Aullenwelt und mit unserem existentiellen Schicksal
bringt, besonders was die brennende Frage und Forderung einer per-
sonlichen Weiterexistenz nach dem Tode betrifft. Lange war dieses
Gebiet wissenschaftlich nicht erhellt. Heute haben wir iiber das We-
sen der Seele schon weitgehend Klarheit, aber viele Menschen fiihlen
sich durch die in bezug auf ein Fortleben nach dem Tode negativen
Ergebnisse der Wissenschaft seelisch nicht befriedigt und bleiben
lieber bei der Magie, sich weiter den Gefiihlen der Furcht und Hoff-
nung iiberlassend.

Auf der Furcht baut sich die religiose Hoffnung auf, die bis zur
religiosen Glaubensekstase fithrt und in der unio mystica den Hohe-
punkt der Unsterblichkeitsstimmung findet, die der erstrebten himm-
lischen Seligkeit gleichkommt. Diese religiose Ekstase, die Ekstase
z. B. mittelalterlicher Mystiker, ist der Endzweck der Religion. Wenn
die ekstatische unio mystica heute vielfach «<unmodern» geworden ist
und viele Christen glauben, iiberlegen und aufgeklirt iiber sie licheln
zu konnen und sie als iiberspannt und abseitig kennzeichnen, so zei-
gen sie damit nur, da} sie den eigentlichen Sinn der religio nicht
mehr erfassen und daf} ihre Frommigkeit bereits durch Wissenschaft-
lichkeit unterhohlt ist.

Zu erwihnen ist auch noch das im tiglichen Leben oft zu beobach-
tende menschliche Hingabebediirfnis, gesteigert bis zu einem knech-
tischen Sinn, zu einem blinden Glauben an Autorititen und an reli-
giose Fiihrer. Besonders an Frauen konnen diese Veranlagungen be-
merkt werden; bei ihnen ist die sexuelle Komponente richtungge-
bend. Das Bediirfnis und die Féhigkeit der Hingabe kann sich auf ein
Jenseits und eine Religion wie auch auf das Diesseits richten.

Die religiose Glaubensbereitschaft wird wesentlich unterstiitzt
durch die mehr oder weniger grofle Suggestibilitidt fast aller Men-
schen. Der Mensch glaubt gern, was seinen Wiinschen und seiner
jeweiligen Gemiitsstimmung entspricht. Auch sogenannte Gebildete,



Nr. 5 Befreiung 131

die fiir die religiosen Vorstellungen nur ein Licheln iibrig haben,
fallen statt dieser nun einem anderen Glauben zum Opfer, der Astro-
logie, dem Spiritismus usw. Die Gerngliubigkeit geht so weit, daB3
Menschen sich z.B. suggerieren, etwas gesehen zu haben, wasnicht war:
Sinnestiduschungen, zu deren Bedingungen nervése Gereiztheit,
Ueberanstrengung oder gespannte Erwartung gehdren. Dieser bio-
logisch-psychologische Tatbestand erstreckt sich auch auf die reli-
giose Suggestibilitdt. Die Einzelsuggestion kann sich zur Massensug-
gestion erweitern. Der Hexenwahn ist ein Beispiel fiir echte suggestive
Besessenheit. Selbst- und fremdsuggerierte Halluzinationen (z. B. eine
in einem Baume gesehene Madonna) sind noch heute bei uns anzu-
treffen. Die religiose Erziehung verstirkt die menschliche Anlage
der Suggestibilitit um ein mehrfaches, so dafl der Mensch, wenn er
an die Dogmen seiner Religion nicht mehr glaubt, nun anderen sug-
gestiven Einwirkungen kritiklos gegeniibersteht und dem Spiritismus,
indischen Heilslehren und sonstigem Geisterglauben zum Opfer fillt.
Wiederholte Suggestion erleichtert die nachfolgenden: der gliubige
Mensch betritt seine Kirche bereits in einem halbsuggerierten Zu-
stande. Das weitere geschieht automatisch. Das feierliche kirchliche
Milieu, die priesterliche Kleidung, Weihrauch, Orgelmusik, Lita-
neien, die Predigt, die nicht belehren und iiberzeugen, sondern pa-
thetisch iiberreden will, all das vervollstindigt die Suggestion und
schaltet das kritische Denkvermégen aus. Das Denken wird nicht mit
Stoff belastet, statt dessen leise und unmerkbar beiseitegeschoben, ein-
gelullt durch die salbungsvoll-monotone, meist in gleicher Hohe blei-
bende, mal mild betrachtende, mal drohende Stimme des Predigers.
Zum hundertsten und tausendsten Male wird immer das gleiche ge-
sagt, man hort kaum noch zu. Die Wirkung ist bei manchen Men-
schen ausgesprochen halbhypnotisch-suggestiv; sie zeigen gelang-
weilte, leicht ermiidete Gesichter, aber es wire ein FehlschluBB, anzu-
nehmen, sie langweilten sich. Die Gesichtsziige driicken lediglich die
Wirkung der Suggestion und die véllige Abwesenheit des Denkens
aus.

Die religiose Suggestion besteht nicht nur in der Einschiichterung
der Intelligenz, sondern auch in der des Willens und des Selbstbe-
wuBtseins. Vor einigen Jahren hing in siiddeutschen Kirchen eine
Warnung des Kardinals Faulhaber vor dem Kirchenaustritt. Die letz-
ten Sitze dieses Anschlages lauteten: «Gedenket des ernsten Heiland-
wortes: ,. .. wer mich aber vor den Menschen verleugnet, den werde



132 Befreiung | Nr. 5

ich vor dem Vater verleugnen.” Abfall vom Glauben und Austritt aus
der Kirche gelten seit apostolischen Zeiten als schwerste Siinde, als
Untreue und Judastat.» Diese drohenden Worte geniigten, um in
einem kleinen bayrischen Dorfe manche katholischen Gemiiter in
diisteren Ernst zu versetzen und in Pogromstimmung gegen die paar
in dem Dorfe wohnenden Protestanten. Hunderttausenden von Gliu-
bigen und Halbgldubigen werden die Worte Faulhabers den gering-
‘sten Willen auch nur zur inneren Auflehnung oder zum kritischen
Nachdenken genommen haben.

Eine gesteigerte Suggestion grenzt oft hart an das Phianomen des
induzierten Irreseins. Diese Bezeichnung stammt von dem Psychia-
ter Emil Kraepelin. Von induziertem Irresein kann gesprochen wer-
den, wenn seelisch und geistig Normale mit Wahnvorstellungen be-
haftet sind, die sonst nur von echten Irren erzeugt werden. Die echten
Geisteskrankheiten werden z. B. durch Stoffwechselstérungen und an-
dere innere, organische Fehler hervorgerufen ; die «<unechten» partiel-
len Geistesstérungen, das induzierte Irresein,dagegen durch kiinstliche
Mittel (Suggestion, Hypnose) dem Menschen von aullen aufgedringt.
Stoffwechselstorungen etwa, die z. B. eine Uebererregung des Gehirns
mit Halluzinationen der verschiedenen Sinne und andere seelische
und geistige Defekte hervorrufen, konnen aber auch seelisch bedingt
sein, wie durch religiose Erziehung.

Der nicht induziert Irre und geistig gesunde Mensch gibt erst Ur-
teile ab, wenn er sie an der Erfahrung iiberpriift und als nicht ver-
nunftwidrig erkannt hat (so sollte es wenigstens sein!). Der induziert
Irre dagegen lehnt auf dem Teilgebiet seines seelischen und geistigen
Lebens, das schwer geschidigt und einem Wahn verfallen ist, klares
Denken ab. Dieser Teil des geistigen Lebens seines Gehirns ist ver-
diistert. Es ist, wie wenn auf den Geleisen der Gedanken und Asso-
ziationen dieses Hirngebietes Hemmschuhe liagen, von Furcht oder
Lihmung verursachenden dunklen Michten der Religionen, Okkul-
tismen, Theosophien, Astrologien usw. angelegt. Die Strecke ist blok-
kiert und das Fahrenlassen von Ziigen (verniinftigen Gedanken)
zwecklos. Solche leichten oder schweren Stérungen treten nicht nur
im Zusammenhang mit Religionen und Okkultismen auf; wir begeg-
nen ihnen auch z. B. im politischen Leben.

Induziertes Irresein tritt nicht nur individuell, bei Einzelpersonen
auf, sondern auch als akute kollektive, epidemische Erscheinung. Bei-
spielsweise kann man beim Auftreten psychopathischer Personen als



Nr. 5 Befreiung 133

religiose Fiihrer Massenhalluzinationen beobachten und einer erreg-
ten Masse «iiberirdisch» erscheinende Begebenheiten, die nur von
diesen Menschen wahrgenommen werden. Geistig abnorme oder auch
nur voriibergehend suggerierte Menschen konnen dann sogar auf
sonst gesunde und niichterne Menschen einwirken. Das Unheimliche
paralysiert Logik und Verstand des Gesunden. Hinzuweisen ist hier
besonders auf das Sektenunwesen im alten RuBlland und in den heu-
tigen USA, das mit verriickten Verziickungen und Massenhysterien
wie ein Heuschreckenschwarm ganze Gegenden heimsucht. Das Yoga-
Unwesen in Indien hat ein ganzes Volk buchstiblich zugrundegerich-
tet.

Die religiosen Glaubensinhalte, als Produkte von Furcht und Hoff-
nung, haben ebenso wenig objektive Existenz wie die Vorstellungs-
inhalte des Triumenden, Hypnotisierten oder Geisteskranken. Der
religiose Glaube und jeder andere Aberglaube von der Yoga-Lehre bis
zu den spiritualistischen Systemen der Philosophie stehen neben Ver-
nunft und Wissen, setzen neben diese eine magische Scheinwelt, der
sich die wissenschaftliche Analyse nicht zu nahen hat. So kann diese
magische Welt bei einer geistigen Auseinandersetzung nie den Kiir-
zeren ziehen: Die Religionen betrachten sich als etwas iiber allem
Stehendes, das nicht Gegenstand empirisch-rationalistischer Unter-
suchung sein darf und auch nicht sein kann, da die Wissenschaft iiber-
haupt nicht imstande sei, den Bereich der Religion, der gottlicher
Herkunft sei, in seiner Totalitit zu erfassen. Es diirfte klar sein, dal3
die gliubige Hinnahme eines solchen Anspruchs Menschenmassen
mit durch kiinstliche Mittel stark herabgeminderter Intelligenz vor-
aussetzt. Dementsprechend verhalten sich auch viele Glaubige in welt-
anschaulichen Diskussionen. Fiir manchen Gldubigen ist schon ein
kritischer Mensch, der die Lehren der Religion erst vernunftgemidl3
bewiesen sehen mochte, an und fiir sich drgerniserregend; ein Zei-
chen u. a. dafiir, wie unsicher er sich selbst in seinem Glauben fiihlt,
der nicht angeriihrt und durchforscht werden darf. Und wie verhilt
gich nun der Gldubige, wenn er sich einer wissenschaftlichen Diskus-
sion stellt? Wir kénnen nicht selten beobachten, daB er, in die Enge
getrieben, entweder «bose» wird und die Diskussion fiir seinen Teil
schlieBt und sich auf die zu glaubende «gottliche Offenbarung» zu-
riickzieht, oder aber er wagt sich trotz allem auf das Gebiet der Logik
und bringt recht dumme Argumente vor, die wenig iiberzeugend sind,
ihm selbst aber schwerwiegend erscheinen. Diese Diskrepanz zwischen



134 Befreiung Nr. 5

der Schwiche der Argumente und der Selbstsicherheit des Gldubigen
sind fiir den Psychologen ein Zeichen, daB3 hinter der schwachen Ar-
gumentation stiarkste Affekte und unbewuBte Antriebe stehen, die den
Verstand und die Einsicht des Gliaubigen einfach iiberwiltigen.

Um diesen doch immerhin erwachsenen Gliubigen, den wir spi-
ter noch in anderen seiner religiosen AeuBerungen betrachten wollen,
besser verstehen zu konnen, miissen wir uns kurz mit einigen Ein-
driicken in seiner Jugendzeit beschiftigen.

Das Kind, gewiB erbmiBig mit manchen Atavismen behaftet, ist
dennoch im wesentlichen geistig gesund und unverkriippelt, gerit
aber in eine Gesellschaft, in der wahnhafte Ideen und Illusionen herr-
schen und offiziell sanktioniert sind. Sobald sich beim Kinde die
ersten seelischen Regungen zeigen und es sprechen lernt, wird es von
der Gesellschaft, in Form der Eltern und der Kirche, beim Schopfe
gefaBt, und es wird ihm klar gemacht, dal es sein Wesen im Punkte
Naturgefiihl und Weltanschauung, die oft intimer seelischer Natur
sind, nicht frei entwickeln darf, sondern in eine bestimmte kirchliche
Form zu pressen hat, bei Strafe allgemeiner Verachtung und hélli-
scher Peinigungen. Kaum bildet im 3. Lebensjahre sich beim Kinde
das BewuBtsein des «Ichs», so schalten sich bereits Gott und Teufel
der betreffenden Religion ein und lehren das Kind, nicht auf sich
selbst zu vertrauen, sondern sich von iibernatiirlichen Michten fiih-
ren und beherrschen zu lassen und eifrig zu beten, um nicht deren
Rache zu verfallen. Das Kind lernt die Ddmonenfurcht kennen. Die
«Tugenden» der Unterwiirfigkeit, des Gehorsams und der Demut pré-
gen sich ein. Niemand fragt danach, ob das Kind tatsichlich «reli-
gitse Bediirfnisse» hat, und wenn, ob dann gerade in der Form des
Bediirfnisses nach iiberirdischen Ddamonen. Es werden dem Kinde
Dinge beigebracht, die ihm wesensfremd sind und den Gebrauch sei-
ner noch zarten Pflanze «Vernunft» niederhalten. Man nutzt die Jah-
re der stirksten Suggestibilitit des Menschen aus, ihm mystische Vor-
stellungen einzuimpfen, es gegen den Vernunftgebrauch in religiosen
und weltanschaulichen Dingen immun zu machen und es an eine be-
stimmte religiése Institution zu binden, der es bis zum Tod treu zu
bleiben hat. Es gilt in kirchlichen Kreisen als ein grofles Verbrechen
am Kinde, sich das Kind natiirlich und ungezwungen entwickeln zu
lassen und zu warten, bis es selbst nach dem Entstehen und Vergehen,
nach dem Wesen der Natur und dem Sinn des Lebens fragt. In der
katholischen Kirche folgen in zartem Alter in kurzen Zeitriumen



Nr. 5 Befreiung 135

nacheinander Beichte, Kommunion und Firmung, Handlungen, die
mit einem diisteren, stark suggestiv gehaltenen, im Falle des Nichtein-
haltens furchtbare Folgen nach sich ziehenden ewigen Treubekennt-
nis zu den Lehren der Kirche verbunden sind. Keine noch so dikta-
torische und totalitidre politische Organisation ist imstande, einen sol-
chen Druck auszuiiben, in diesem Falle einen solch lihmenden Druck
auf Kinderseelen. Diese seelische Vergewaltigung ist schlimmer und
nachhaltiger als jede korperliche. Das gleiche gilt von der Vergewal-
tigung des Geistes. Schopenhauer sagt dazu sehr fein:

«Niemals hat es an Leuten gefehlt, welche auf jenes metaphysische Bediirfnis
des Menschen ihren Unterhalt zu griinden und dasselbe moglichst auszubeuten
bemiiht waren; daher es unter allen Vilkern Monopolisten und Generalpichter
desselben gibt: die Priester. Ihr Gewerbe muBte ihnen jedoch iiberall dadurch
gesichert werden, daB sie das Recht erhielten, ihre metaphysischen Dogmen den
Menschen sehr friith beizubringen, ehe noch die Urteilskraft aus ihrem Morgen-
schlummer erwacht ist, also in der ersten Kindheit: denn da haftet jedes wohl
eingeprigte Dogma, sei es auch noch so unsinnig, auf immer. Hitten sie zu
warten, bis die Urteilskraft reif ist, so wiirden ihre Privilegien nicht bestehen
konnen,

Der dem Kinde beigebrachte Didmonenglaube findet seinen Kristal-
lisationspunkt in den Vorstellungen von Teufel und Hélle. Schwere
seelische Schidigungen wurden bisweilen von Psychiatern festgestellt.
Die leichteren Schidigungen, selbst Angstneurosen, werden aber oft
als solche nicht diagnostiziert und als etwas Normales hingenommen,
sowohl beim Kinde als beim Erwachsenen. Denn die Mehrzahl der
Aerzte und Psychologen ist ja selbst im Punkte Religion durch die
eigene Erziehung verstandesgeldhmt, schlieBt die Augen und hilt
alles Religiose fiir «tabu». Um so mehr ist die Forderung anderer
Psychologen und Erzieher, denen die seelische Gesundheit und Froh-
lichkeit des Kindes wichtiger ist als die Frommigkeit, zu unterstiit-
zen, die dahin geht, ein gesetzliches Vorgehen gegen die Predigt des
Hoéllenglaubens zu erméglichen. Grotesk wirkt aber die vor einigen
Jahren im katholischen Portugal erlassene Verfiigung, nach der es
den Eltern und Kindermiddchen verboten ist, mit dem «Schwarzen
Mann» zu drohen, da das Kind durch diese Erziehungsmethode ver-
dngstigt und seelisch geschidigt werden kénne. Die katholische Re-
gierung hat damit zwar recht, ist aber natiirlich zu blind zu sehen,
daB} die Ho6llenveringstigung, die das Kind fiir die angeblichen Siin-
den und Todsiinden trifft, ungleich viel einschneidender und schid-
licher wirkt als der bése «Buhmann», an den das Kind, wenn er doch
nie tatsichlich erscheint, oft nach einiger Zeit den Glauben.verliert,



136 Befieiung Nr.'5

wilhrend der im Ueberirdischen wirkende «Teufel» mit seiner ewig
wihrenden Hoélle nicht nachpriifbar ist und erst nach dem «Tode in
Siinde» in Erscheinung tritt. Die Angst kann noch gesteigert werden
durch die beliebte Erziehungsformel: «Kinder, die siindigten, sind
manchmal ganz plétzlich gestorben!s Es ist klar, daf3 solche Vorstel-
lungen eher Angstneurosen nach sich ziehen konnen als die Drohung
mit dem «Schwarzen Mann». Um so eigenartiger, aber doch bezeich-
nend fiir die Macht und Selbstverstédndlichkeit der Religion samt Teu-
fel und Hélle in der Gesellschaft sind die Mahnungen des unverges-
senen grollen Kinderarztes Adalbert Czerny an die Erzieher, das Kind
mit Liebe aufzuziehen und nicht mit Zuhilfenahme des furchtbaren
- «Schwarzen Mannes». Von dem christlichen «Schwarzen Mann» weil3

auch Czerny aber kein Wort zu sagen! '

Die MiBhandlung des kindlichen Verstandes durch Fixierung reli-
gioser Suggestionen hat oft den Erfolg, dal auch der Erwachsene in
weltanschaulichen Dingen wie das Kind und wie der primitive Ur-
mensch reagiert, in Form eines «magischen Autorititsglaubens», wie
man diese Haltung nennen kénnte, kritiklos, umnebelt von Stimmun-
gen, Gefiithlen und GliicksverheiBBungen. Wenn nicht von Kindheit an
in dieser Richtung erzogen, wiirden die Religionen kaum Anhidnger
gewinnen, miillten sie doch nicht wahninduzierten Erwachsenen ver-
standesmiBige, iiberzeugende Griinde fiir ihre «Wahrheiten» bieten
konnen, — ein fast aussichtsloses Unternehmen. Diese Tatsachen fiih-
ren die Meinung vieler Erzieher ad absurdum, man solle das Kind
ruhig in einer bestimmten Religion aufwachsen lassen, denn es konne
in reiferen Jahren sich ja frei seine eigene Weltanschauung wihlen.
Nichts ist falscher als das! Abgesehen davon, dafl es uns unékono-
misch und sinnlos erscheint, dem Kinde einen Ballast aufzubiirden,
den es spiter nach Belieben abwerfen kann, ist es doch in Wirklich-
keit so, wie wir bereits gezeigt haben: Einschiichterung von Verstand
und Vernunft in der Kindheit haben auch fiir den dlteren Menschen
den Mut und das Vertrauen in eigene Erfahrung und eigenes Denken
von vornherein abgewiirgt. Er hat keine Wahl mehr.

Zur Illustrierung einer «Einschiichterung des Verstandes» sei ein
Schulerlebnis des Verfassers angefiihrt, das typisch und nur schein-
bar belanglos ist. In der Religionsstunde der Unterprima eines Gym-
nasiums dozierte der Religionslehrer, ein Geistlicher, den «vierten
Beweis fiir die Auferstehung Jesu». Als er damit fertig war und ge-
rade mit dem fiinften und letzten beginnen wollte, ertonte die Glocke.



Nr. 5 Befreiung 137

Seine Biicher zusammenpackend, warf er noch achtlos den Satz hin:
«Zum fiinften Beweis sind wir heute nun nicht mehr gekommen. Na,
Ihr glaubt’s ja auch so!» Diese Bemerkung warf ein kurzes, grelles
Schlaglicht auf die Tatsache, wie unwichtig und unaufrichtig diese
ganze umstindliche und verkrampfte «Apologetik» mit ihren «Bewei-
sen» war. Denn «Thr glaubt’s ja auch so»! Bezeichnend fiir die intelli-
gente Unterprima, in der sich auch eine Reihe angehender Theologen
befand, war es, daB3 niemand sich iiber die Aeulerung des Religions-
lehrers wunderte. Die Einschliferung des Verstandes in Dingen der
Religion war bereits eine totale. Man wullte, dall die Dogmen auch
«so», ohne Wissenschaft und Vernunft, hinzunehmen waren, mit einer
Kritiklosigkeit, welche dieselben Schiiler etwa in den Physik- oder
Geschichtsstunden durchaus nicht angewandt hitten. Hier blieb der
Geist wach und wissensdurstig.

Kehren wir wieder zum erwachsenen Menschen zuriick! Wir wie-
sen schon mehrmals darauf hin, da3 er im weltanschaulichen Denken
die Verkriippelungen aufweist, die ihm in der Kindheit zugefiigt wur-
den. Er ist oft in der Ich-Entfaltung gechemmt, vielfach den Priestern
gegeniiber horig und suggestibel. Der gliubige Erwachsene irrt, wenn
er meint, seine religisen Ueberzeugungen mit seinem «gesunden
Menschenverstand» vereinbaren zu konnen. Was er hier «gesunden
Menschenverstand» nennt, ist nichts weiter als eine verhirtete Masse
toter Metaphysik. Er hat niemals mit seinem Kinderglauben gerun-
gen, der nicht wirklich der seine ist, — denn kein Glaube ist unser
eigener, den wir nicht mithsam erkdmpft haben; er hat so eine intel-
lektuelle und moralische Schulung versdumt, die ihn dazu erzogen
hitte, kritisch nachzudenken, ohne Vorurteile, und personliche Fra-
gen sachlich-unpersonlich zu behandeln. Vielen Erwachsenen fehlt
also nicht nur der «gesunde Menschenverstand»; sie miissen sogar in
weltanschaulichen Gespriachen die Reste ihres Verstandes stindig
niederkdmpfen und sich selbst gegeniiber unehrlich sein. Da nicht der
geringste Beweis z. B. fiir die Existenz eines auBBerweltlichen Wesens,
das am Schicksal des Menschen teilnimmt, erbracht ist, macht der
vom Gemiite und der Kindheitssuggestion diktierte Entschlul}, dies
wider alle Vernunftgriinde dennoch zu glauben, den Menschen zu
einem spitzfindigen Sucher im Auftreiben von Beweismaterial. Die
Religion lehrt den Menschen von Kind an die Kunst unbewuBter
Sophistik und des Heuchelns. Er beliigt sich selbst. Ja, nicht nur das!
Dem Andersdenkenden gegeniiber ist er nicht selten hochmiitig und



138 , Befreiung Nr. 5

kommt sich erhaben vor, betrachtet den Nichtgldubigen als einen
dummen oder gar geistig nicht normalen Menschen. Diese Auffassung
hat Tradition! Als die Aufklirung des 18. Jahrhunderts Marter und
Todesstrafe fiir Ketzerei zum Verschwinden brachte, verlegte die zu-
riickgedringte Kirche sich auf die These, der Nichtgldubige sei ein
Kranker. Auf derselben Linie liegt die vor etwa zwanzig Jahren er-
folgte «<Kundgebung» von 83 deutschen Irren- und Nervenirzten, die
. «dringend warnten», den Kindern die christliche Erziehung vorzu-
enthalten, da bei Fehlen dieser Erziehung krankhafte Geisteszustinde
beobachtet worden seien. Ganz in diesem Sinne schreibt auch Prof.
Stern in seinem Buche «Religiose Entwurzelung und Neurose»: «Der
religios Entwurzelte leidet an dem Fehlen des Vertrauens, er ist da-
her gefdhrdeter, zur Neurose disponierter.» Dem gegeniiber stellt
August Forel, der Altmeister der Psychiatrie, niichtern fest: «Ich
habe beobachtet, daf} religiose Leute sehr oft und sehr leicht nerven-
krank sind oder werden.»

Ein typisches Beispiel fiir Verstandesschiddigung durch religiése Er-
ziechung: In einem religionsgeschichtlichen Buche, dessen durchaus in-
telligenter Autor und Titel ungenannt bleiben mag, heillt es: «Es ist
eine Tatsache, die vielen unbekannt ist: mit dem historischen Men-
schen Jesus steht es genau so wie mit Christus, dem Sohne Gottes. Man
kann seine Existenz nicht beweisen, man muf} dran glauben! ... Ganz
derselbe Glaube ist es, der fiir die Auferstehung nétig bleibt auch
heute ... Denn niemals kann die Wissenschaft fiir ein uiberirdisches
Geschehen den Glauben iiberfliissig machen ... Es bleibt das unver-
duflerliche Recht des religiosen Menschen, aus den Bibelworten Of-
fenbarungen der hochsten religiosen Wahrheiten zu schopfen. Aber
es ist ebenso die unbedingte Pflicht des Forschers, historische Wahr-
heiten nur aus ganz einwandfreien Zeugnissen zu folgern.» — Es gilt
fiir diesen Verfasser, der noch andere, sehr kluge wissenschaftliche
Werke geschrieben hat, also eine «doppelte Wahrheit», eine histori-
sche und eine religiose. Der schidigende Einflul3 religiéser Vorstel-
lungen ist bei dem zitierten Autor klar zu erkennen. Nach eingehen-
der wissenschaftlicher Beweisfithrung kommt dann, das geht aus an-
deren Stellen des zitierten Buches hervor, plétzlich eine Bruchstelle,
und mit dem wissenschaftlichen Denken ist es aus und vorbei. Eugen
Bleuler, der Schweizer Psychiater und Schiiler Forels, schreibt sehr
nett iiber solche Lihmungen des wissenschaftlichen Triebes: «So man-
-~ cher Wahrheitssucher pirscht sich mutvoll an die Stelle heran, da



Nr. 5 Befreiung 139

nach der Sage der unheimliche Abgrund ohne Boden zwischen Leib
und Seele im Finstern gidhnt. Ist er ihr aber unversehens wirklich nahe
gekommen, so dal3 er durch lichtes Gebiisch hindurch erkennen sollte,
da sei weder ein Abgrund noch ein Gespenst, dann schlief3t er schrek-
kensvoll die Augen und fliichtet mit einem Sprung zuriick zur allein
Ruhe spendenden Metaphysik.» _ .

Menschen, die zweierlei Weltanschauungen in sich tragen und de-
ren Erkenntnis auf zwei Wegen verlduft, auf einem wissenschaftlichen
und einem mystischen, sind nicht selten anzutreffen. Wir beobachten
Kenner der Geschichte, die objektiv historisch forschen und denken,
auch was die Geschichte der Religionen anbetrifft, die aber bei der
Ergriindung der Geschichte ihrer eigenen Religion, die ihnen Her-
zenssache ist, vollig versagen und die Augen schlieBen. Es gibt Bio-
logen und Aerzte, die in ihrem Fach die Leib-Seele-Einheit anerken-
nen und praktischen Nutzen aus dieser Erkenntnis ziehen. Aulerhalb
ihres Berufs aber, in Oeffentlichkeit und Familie, bekennen sie sich
selbstverstindlich zu dem naivsten religiosen Geisterglauben und le-
gen Wert darauf, als gute Christen angesehen zu werden. Der Wider-
spruch, der in ihrem Denken liegt, fdllt ihnen nicht auf; gedankenlos
gehen sie dariiber hinweg. Einsichtslosigkeit oder dem fehlenden Be-
diirfnis, aus den wissenschaftlichen Erkenntnissen Folgerungen fiir
die Weltanschauung zu ziehen, tritt das Triagheitsgesetz zur Seite. Das
Beharrungsvermégen ist im menschlichen Gehirn oft besser zu stu-
dieren als in der Physik, aus der dieser Ausdruck eigentlich stammt.
Die Umgebung, der der Mensch sich unwillkiirlich anpaBt, verstarkt
die Denktrigheit und das Weiterfithren gewohnheitsmifliger Denk-
schablonen. So sucht mancher Biologe nach den «mystischen Geheim-
nissen des Lebens» und ist ein groBer Teil der offiziellen Philosophie
nichts anderes als Religionsersatz Mystik gewohnter Erwachsener: die
religivsen Dogmen werden philosophisch abstrahiert. Selbstverstiind-
lich bekdmpfen allein selig machende Kirchen den Anhinger solcher
Philosophien und des «Aberglaubens» des Okkultismus, der Astro-
logie usw. Die Kirchen bekdmpfen damit ihr eigenes Kind, das immer
noch gldubig ist und sich nur einem anderen Objekt, der Konkur-
renz, zugewandt hat.

Betrachten wir nun noch die letzte Station des Menschen, das Ster-
ben. Hier kénnen wir gelegentlich das Einwirken religioser Erziehung
besonders gut beobachten. Wir kennen die Freude und Genugtuung
von Priestern, wenn ein Sterbender, der sich zeitlebens nicht viel um



140 Befreiung Nr. 5

seine Kirche gekiimmert hat, nach kirchlichem Beistand ruft. Nun,
zu Genugtuung ist da eigentlich wenig Grund, denn die Wahrheit
eines Glaubens, nach der ein Mensch erst verlangt, wenn er seiner
Sinne und seines Verstandes nicht mehr michtig ist, ist eine etwas
problematische Wahrheit. Aber dies nur nebenbei. Wir wollen an
dem erwihnten Beispiel wieder demonstrieren, wie stark Suggestio-
nen oder Angstneurosen nachwirken konnen, nach dem sie lange Zeit
verdeckt waren. Das von Natur aus lebensfrohe Kind mit seiner
sprunghaften Aufmerksamkeit und VergeBlichkeit offenbart dann
erst nach vielen Jahrzehnten, was von den religiosen Einfliissen in
der Tiefe des UnterbewuBtseins haften blieb und nun die an und fiir
sich schon vorhandene Todesfurcht verstirkt und in eine bestimmte
Richtung dréngt. Plétzlich, bei zunehmender Vergreisung des Ge-
hirns oder, wie in unserem Falle, in Todesnot und Teilvergiftung der
Verstandeszentren des Gehirns, steigen diese induzierten Komplexe
wieder empor und kénnen sich besonders stark auswirken. Der Greis,
der Kranke oder der Sterbende zeigen dann einen besonders ausge-
prigten geistigen Infantilismus, in dem Sinne, daB3 sie wie das Kind
wieder an den groBen und michtigen Vater glauben, der sie be-
schiitzt, falls seine Gebote erfiillt werden und man an ihn glaubt. Das
zeigt sich vornehmlich an religiés erzogenen Menschen, die sich zeit
ihres Lebens mit den «letzten Fragens nie klar befaf3t haben und
nun plétzlich das Lebensende und ein grofles Fragezeichen vor sich
sehen. Thr ganzes Leben lang bewuBt religiose Menschen dagegen ster-
ben oft innerlich ruhig und mit ihrem Schicksal zufrieden, so, wie sie
gelebt haben. Das gleiche gilt von Freidenkern, die im Leben klare
und bewulte Atheisten waren. . (Fortsetzung folgt)

Kann man — oder will man uns nicht verstehen?

Manchmal féllt es wirklich schwer, diese Frage zu entschelden
Hort, was sich da in Bern kiirzlich zugetragen hat!

Hans Urs v. Balthasar (= v. B.) hat in der Schulwarte in Bern an
vier Abenden vor einem zahlreich erschienenen Publikum iiber «die
Gottesfrage des heutigen Menschen» gesprochen. Am 16. und 17. Fe-
bruar berichtet dariiber im «Bund» ein U. N., hinter welchen zwei
Buchstaben wir wohl mit Recht Pfarrer Ulrich Neuenschwander, Do-



	Psychologisches Bemerkungen über Religion und Erziehung (Fortsetzung folgt)

