
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 5

Artikel: Psychologisches Bemerkungen über Religion und Erziehung
(Fortsetzung folgt)

Autor: Mayback, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410327

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEFREIUNG
Zeitschrift für kritisches Denken

2. Jahrgang Nr. 5 1. Mai 1954

Psychologische Bemerkungen
über Religion und Erziehung

Von Fritz Maybach

I.

I. Psychologie und Religion

Die eigentliche «Erbsünde» der Religion wurzelt in der aus alten
Zeiten überlieferten Verdoppelung des Menschen in Leib und Seele

und in der entsprechenden Verdoppelung der Natur in ein Diesseits
und Jenseits. Wir dürfen dem primitiven Menschen deshalb aber keinen

Vorwurf machen, denn seine geistige Schwäche und Ungeschult-
heit und seine mangelnde wissenschaftliche Erfahrung konnte z. B.
die Träume und unverständliche Naturvorgänge nicht anders erklären

als animistisch, eine für den Urmenschen durchaus natürliche und
logische Betrachtungsweise. Gottesglaube und Religion haben ihren
Ursprung u. a. im natürlichen Kausalitätsbedürfnis des Menschen,
ohne daß er aber den Forderungen der Kausalität schon tatsächlich
Rechnung tragen konnte.

Religion ist eine magische Weltanschauung, im Gegensatz zur auf
Kausalität beruhenden Weltanschauung und Wissenschaft. Reügion
ging in früheren Zeiten von einer tatsächlich vorhandenen Unwissenheit

aus. Als aber der analytische Verstand erwachte, begann der
Mensch die Dinge nicht mehr magisch, sondern kausal zu betrachten,:
und der Inhalt der Religion wurde als Pseudowissenschaft entlarvt.
Heute ist die Religion eine Pseudowissenschaft im Rückzug. Dieser
Rückzug ist aber nicht freiwillig, sondern geht im Kampfe vor sich.
Die beliebteste Kampfesweise der Religion ist der Versuch, sich mit
einer Mauer zu umgeben, damit der Widerspruch der religiösen
Inhalte zur Wirklichkeit nicht so eklatant sichtbar wird.

Weiter ist Religion Ausdruck menschlicher Hilflosigkeit und man-



130 Befreiung Nr. 5

gelnden Selbstvertrauens. Man klammert sich an göttliche Wesen, die
man günstig für sich zu beeinflussen sucht. Der primitive Mensch
projizierte innerseelische Vorgänge in die Außenwelt. Sich als Person
erkennend, sah er in den Dingen und Vorgängen der Außenwelt
günstige oder ungünstige Aeußerungen anderer Personen, die sich auf
ihn, den Menschen bezogen.

Religiöser Glaube hat ferner einen Ursprung im Selbsterhaltungstrieb,

der uns dazu nötigt, ein Weltbild zu schaffen, das uns in
Harmonie mit der Außenwelt und mit unserem existentiellen Schicksal
bringt, besonders was die brennende Frage und Forderung einer
persönlichen Weiterexistenz nach dem Tode betrifft. Lange war dieses
Gebiet wissenschaftlich nicht erhellt. Heute haben wir über das Wesen

der Seele schon weitgehend Klarheit, aber viele Menschen fühlen
sich durch die in bezug auf ein Fortleben nach dem Tode negativen
Ergebnisse der Wissenschaft seelisch nicht befriedigt und bleiben
lieber bei der Magie, sich weiter den Gefühlen der Furcht und Hoffnung

überlassend.
Auf der Furcht baut sich die religiöse Hoffnung auf, die bis zur

religiösen Glaubensekstase führt und in der unio mystica den
Höhepunkt der Unsterblichkeitsstimmung findet, die der erstrebten
himmlischen Seligkeit gleichkommt. Diese rehgiöse Ekstase, die Ekstase
z. B. mittelalterlicher Mystiker, ist der Endzweck der Religion. Wenn
die ekstatische unio mystica heute vielfach «unmodern» geworden ist
und viele Christen glauben, überlegen und aufgeklärt über sie lächeln
zu können und sie als überspannt und abseitig kennzeichnen, so

zeigen sie damit nur, daß sie den eigentlichen Sinn der religio nicht
mehr erfassen und daß ihre Frömmigkeit bereits durch Wissenschaftlichkeit

unterhöhlt ist.
Zu erwähnen ist auch noch das im täglichen Leben oft zu beobachtende

menschliche Hingabebedürfnis, gesteigert bis zu einem
knechtischen Sinn, zu einem blinden Glauben an Autoritäten und an
religiöse Führer. Besonders an Frauen können diese Veranlagungen
bemerkt werden; bei ihnen ist die sexuelle Komponente richtunggebend.

Das Bedürfnis und die Fähigkeit der Hingabe kann sich auf ein
Jenseits und eine Religion wie auch auf das Diesseits richten.

Die religiöse Glaubensbereitschaft wird wesentlich unterstützt
durch die mehr oder weniger große Suggestibilität fast aller
Menschen. Der Mensch glaubt gern, was seinen Wünschen und seiner
jeweiligen Gemütsstimmung entspricht. Auch sogenannte Gebildete,



Nr. 5 Befreiung 131

die für die religiösen Vorstellungen nur ein Lächeln übrig haben,
fallen statt dieser nun einem anderen Glauben zum Opfer, der Astrologie,

dem Spiritismus usw. Die Gerngläubigkeit geht so weit, daß
Menschen sich z. B. suggerieren, etwas gesehen zu haben, was nichtwar :

Sinnestäuschungen, zu deren Bedingungen nervöse Gereiztheit,
Ueberanstrengung oder gespannte Erwartung gehören. Dieser
biologisch-psychologische Tatbestand erstreckt sich auch auf die
rehgiöse Suggestibilität. Die Einzelsuggestion kann sich zur Massensuggestion

erweitern. Der Hexenwahn ist ein Beispiel für echte suggestive
Besessenheit. Selbst- und fremdsuggerierte Halluzinationen (z. B. eine
in einem Baume gesehene Madonna) sind noch heute bei uns
anzutreffen. Die religiöse Erziehung verstärkt die menschliche Anlage
der Suggestibilität um ein mehrfaches, so daß der Mensch, wenn er
an die Dogmen seiner Religion nicht mehr glaubt, nun anderen
suggestiven Einwirkungen kritiklos gegenübersteht und dem Spiritismus,
indischen Heilslehren und sonstigem Geisterglauben zum Opfer fällt.
Wiederholte Suggestion erleichtert die nachfolgenden: der gläubige
Mensch betritt seine Kirche bereits in einem halbsuggerierten
Zustande. Das weitere geschieht automatisch. Das feierliche kirchliche
Milieu, die priesterliche Kleidung, Weihrauch, Orgelmusik,
Litaneien, die Predigt, die nicht belehren und überzeugen, sondern
pathetisch überreden will, all das vervoUständigt die Suggestion und
schaltet das kritische Denkvermögen aus. Das Denken wird nicht mit
Stoff belastet, statt dessen leise und unmerkbar beiseitegeschoben,
eingelullt durch die salbungsvoll-monotone, meist in gleicher Höhe
bleibende, mal mild betrachtende, mal drohende Stimme des Predigers.
Zum hundertsten und tausendsten Male wird immer das gleiche
gesagt, man hört kaum noch zu. Die Wirkung ist bei manchen
Menschen ausgesprochen halhhypnotisch-suggestiv ; sie zeigen gelangweilte,

leicht ermüdete Gesichter, aber es wäre ein Fehlschluß,
anzunehmen, sie langweilten sich. Die Gesichtszüge drücken lediglich die
Wirkung der Suggestion und die völlige Abwesenheit des Denkens
aus.

Die religiöse Suggestion besteht nicht nur in der Einschüchterung
der Intelligenz, sondern auch in der des Willens und des
Selbstbewußtseins. Vor einigen Jahren hing in süddeutschen Kirchen eine
Warnung des Kardinals Faulhaber vor dem Kirchenaustritt. Die letzten

Sätze dieses Anschlages lauteten : «Gedenket des ernsten Heilandwortes

: wer mich aber vor den Menschen verleugnet, den werde



132 Befreiung Nr. 5

ich vor dem Vater verleugnen.' Abfall vom Glauben und Austritt aus
der Kirche gelten seit apostolischen Zeiten als schwerste Sünde, als
Untreue und Judastat.» Diese drohenden Worte genügten, um in
einem kleinen bayrischen Dorfe manche katholischen Gemüter in
düsteren Ernst zu versetzen und in Pogromstimmung gegen die paar
in dem Dorfe wohnenden Protestanten. Hunderttausenden von
Gläubigen und Halbgläubigen werden die Worte Faulhabers den geringsten

Willen auch nur zur inneren Auflehnung oder zum kritischen
Nachdenken genommen haben.

Eine gesteigerte Suggestion grenzt oft hart an das Phänomen des

induzierten Irreseins. Diese Bezeichnung stammt von dem Psychiater

Emil Kraepelin. Von induziertem Irresein kann gesprochen werden,

wenn seelisch und geistig Normale mit Wahnvorstellungen
behaftet sind, die sonst nur von echten Irren erzeugt werden. Die echten
Geisteskrankheiten werden z. B. durch Stoffwechselstörungen und
andere innere, organische Fehler hervorgerufen; die «unechten» partiellen

Geistesstörungen, das induzierte Irresein, dagegen durch künstliche
Mittel (Suggestion, Hypnose) dem Menschen von außen aufgedrängt.
Stoffwechselstörungen etwa, die z. B. eine Uebererregung des Gehirns
mit Halluzinationen der verschiedenen Sinne und andere seelische
und geistige Defekte hervorrufen, können aber auch seelisch bedingt
sein, wie durch religiöse Erziehung.

Der nicht induziert Irre und geistig gesunde Mensch gibt erst
Urteile ab, wenn er sie an der Erfahrung überprüft und als nicht
vernunftwidrig erkannt hat (so sollte es wenigstens sein!). Der induziert
Irre dagegen lehnt auf dem Teilgebiet seines seelischen und geistigen
Lebens, das schwer geschädigt und einem Wahn verfallen ist, klares
Denken ab. Dieser Teil des geistigen Lebens seines Gehirns ist
verdüstert. Es ist, wie wenn auf den Geleisen der Gedanken und
Assoziationen dieses Hirngebietes Hemmschuhe lägen, von Furcht oder
Lähmung verursachenden dunklen Mächten der Religionen,
Okkultismen, Theosophien, Astrologien usw. angelegt. Die Strecke ist blok-
kiert und das Fahrenlassen von Zügen (vernünftigen Gedanken)
zwecklos. Solche leichten oder schweren Störungen treten nicht nur
im Zusammenhang mit Religionen und Okkultismen auf; wir begegnen

ihnen auch z. B. im politischen Leben.
Induziertes Irresein tritt nicht nur individuell, bei Einzelpersonen

auf, sondern auch als akute kollektive, epidemische Erscheinung.
Beispielsweise kann man beim Auftreten psychopathischer Personen als



Nr. 5 Befreiung 133

religiöse Führer Massenhalluzinationen beobachten und einer erregten

Masse «überirdisch» erscheinende Begebenheiten, die nur von
diesen Menschen wahrgenommen werden. Geistig abnorme oder auch

nur vorübergehend suggerierte Menschen können dann sogar auf
sonst gesunde und nüchterne Menschen einwirken. Das Unheimliche
paralysiert Logik und Verstand des Gesunden. Hinzuweisen ist hier
besonders auf das Sektenunwesen im alten Rußland und in den
heutigen USA, das mit verrückten Verzückungen und Massenhysterien
wie ein Heuschreckenschwarm ganze Gegenden heimsucht. Das Yoga-
Unwesen in Indien hat ein ganzes Volk buchstäblich zugrundegerichtet.

Die religiösen Glaubensinhalte, als Produkte von Furcht und
Hoffnung, haben ebenso wenig objektive Existenz wie die Vorstellungsinhalte

des Träumenden, Hypnotisierten oder Geisteskranken. Der
religiöse Glaube und jeder andere Aberglaube von der Yoga-Lehre bis
zu den spiritualistischen Systemen der Philosophie stehen neben
Vernunft und Wissen, setzen neben diese eine magische Scheinwelt, der
sich die wissenschaftliche Analyse nicht zu nahen hat. So kann diese

magische Welt bei einer geistigen Auseinandersetzung nie den
Kürzeren ziehen. Die Religionen betrachten sich als etwas über allem
Stehendes, das nicht Gegenstand empirisch-rationalistischer
Untersuchung sein darf und auch nicht sein kann, da die Wissenschaft
überhaupt nicht imstande sei, den Bereich der Religion, der göttlicher
Herkunft sei, in seiner Totahtät zu erfassen. Es dürfte klar sein, daß
die gläubige Hinnahme eines solchen Anspruchs Menschenmassen
mit durch künstliche Mittel stark herabgeminderter Intelligenz
voraussetzt. Dementsprechend verhalten sich auch viele Gläubige in
weltanschaulichen Diskussionen. Für manchen Gläubigen ist schon ein
kritischer Mensch, der die Lehren der Rehgion erst vernunftgemäß
bewiesen sehen möchte, an und für sich ärgerniserregend; ein
Zeichen u. a. dafür, wie unsicher er sich selbst in seinem Glauben fühlt,
der nicht angerührt und durchforscht werden darf. Und wie verhält
sich nun der Gläubige, wenn er sich einer wissenschaftlichen Diskussion

stellt? Wir können nicht selten beobachten, daß er, in die Enge
getrieben, entweder «böse» wird und die Diskussion für seinen Teil
schließt und sich auf die zu glaubende «göttliche Offenbarung»
zurückzieht, oder aber er wagt sich trotz allem auf das Gebiet der Logik
und bringt recht dumme Argumente vor, die wenig überzeugend sind,
ihm selbst aber schwerwiegend erscheinen. Diese Diskrepanz zwischen



134 Befreiung Nr. 5

der Schwäche der Argumente und der Selbstsicherheit des Gläubigen
sind für den Psychologen ein Zeichen, daß hinter der schwachen
Argumentation stärkste Affekte und unbewußte Antriebe stehen, die den
Verstand und die Einsicht des Gläubigen einfach überwältigen.

Um diesen doch immerhin erwachsenen Gläubigen, den wir später

noch in anderen seiner religiösen Aeußerungen betrachten wollen,
besser verstehen zu können, müssen wir uns kurz mit einigen
Eindrücken in seiner Jugendzeit beschäftigen.

Das Kind, gewiß erbmäßig mit manchen Atavismen behaftet, ist
dennoch im wesentlichen geistig gesund und unverkrüppelt, gerät
aber in eine Gesellschaft, in der wahnhafte Ideen und Illusionen
herrschen und offiziell sanktioniert sind. Sobald sich beim Kinde die
ersten seelischen Regungen zeigen und es sprechen lernt, wird es von
der Gesellschaft, in Form der Eltern und der Kirche, beim Schöpfe
gefaßt, und es wird ihm klar gemacht, daß es sein Wesen im Punkte
Naturgefühl und Weltanschauung, die oft intimer seelischer Natur
sind, nicht frei entwickeln darf, sondern in eine bestimmte kirchliche
Form zu pressen hat, bei Strafe allgemeiner Verachtung und höllischer

Peinigungen. Kaum bildet im 3. Lebensjahre sich beim Kinde
das Bewußtsein des «Ichs», so schalten sich bereits Gott und Teufel
der betreffenden Religion ein und lehren das Kind, nicht auf sich
selbst zu vertrauen, sondern sich von übernatürlichen Mächten führen

und beherrschen zu lassen und eifrig zu beten, um nicht deren
Rache zu verfallen. Das Kind lernt die Dämonenfurcht kennen. Die
«Tugenden» der Unterwürfigkeit, des Gehorsams und der Demut prägen

sich ein. Niemand fragt danach, ob das Kind tatsächlich «religiöse

Bedürfnisse» hat, und wenn, ob dann gerade in der Form des

Bedürfnisses nach überirdischen Dämonen. Es werden dem Kinde
Dinge beigebracht, die ihm wesensfremd sind und den Gebrauch
seiner noch zarten Pflanze «Vernunft» niederhalten. Man nutzt die Jahre

der stärksten Suggestibilität des Menschen aus, ihm mystische
Vorstellungen einzuimpfen, es gegen den Vernunftgebrauch in religiösen
und weltanschaulichen Dingen immun zu machen und es an eine
bestimmte religiöse Institution zu binden, der es bis zum Tod treu zu
bleiben hat. Es gilt in kirchlichen Kreisen als ein großes Verbrechen
am Kinde, sich das Kind natürlich und ungezwungen entwickeln zu
lassen und zu warten, bis es selbst nach dem Entstehen und Vergehen,
nach dem Wesen der Natur und dem Sinn des Lebens fragt. In der
katholischen Kirche folgen in zartem Alter in kurzen Zeiträumen



Nr. 5 Befreiung 135

nacheinander Beichte, Kommunion und Firmung, Handlungen, die
mit einem düsteren, stark suggestiv gehaltenen, im Falle des Nichteinhaltens

furchtbare Folgen nach sich ziehenden ewigen Treubekenntnis

zu den Lehren der Kirche verbunden sind. Keine noch so
diktatorische und totalitäre politische Organisation ist imstande, einen
solchen Druck auszuüben, in diesem Falle einen solch lähmenden Druck
auf Kinderseelen. Diese seelische Vergewaltigung ist schlimmer und
nachhaltiger als jede körperliche. Das gleiche gilt von der Vergewaltigung

des Geistes. Schopenhauer sagt dazu sehr fein :

«Niemals hat es an Leuten gefehlt, welche auf jenes metaphysische Bedürfnis
des Menschen ihren Unterhalt zu gründen und dasselbe möglichst auszubeuten
bemüht waren; daher es unter allen Völkern Monopolisten und Generalpächter
desselben gibt: die Priester. Ihr Gewerbe mußte ihnen jedoch überall dadurch
gesichert werden, daß sie das Recht erhielten, ihre metaphysischen Dogmen den
Menschen sehr früh beizubringen, ehe noch die Urteilskraft aus ihrem
Morgenschlummer erwacht ist, also in der ersten Kindheit: denn da haftet jedes wohl
eingeprägte Dogma, sei es auch noch so unsinnig, auf immer. Hätten sie zu
warten, bis die Urteilskraft reif ist, so würden ihre Privilegien nicht bestehen
können.

Der dem Kinde beigebrachte Dämonenglaube findet seinen
Kristallisationspunkt in den Vorstellungen von Teufel und Hölle. Schwere
seelische Schädigungen wurden bisweilen von Psychiatern festgestellt.
Die leichteren Schädigungen, selbst Angstneurosen, werden aber oft
als solche nicht diagnostiziert und als etwas Normales hingenommen,
sowohl beim Kinde als beim Erwachsenen. Denn die Mehrzahl der
Aerzte und Psychologen ist ja selbst im Punkte Religion durch die
eigene Erziehung verstandesgelähmt, schließt die Augen und hält
alles Religiöse für «tabu». Um so mehr ist die Forderung anderer
Psychologen und Erzieher, denen die seelische Gesundheit und
Fröhlichkeit des Kindes wichtiger ist als die Frömmigkeit, zu unterstützen,

die dahin geht, ein gesetzliches Vorgehen gegen die Predigt des

Höllenglaubens zu ermöglichen. Grotesk wirkt aber die vor einigen
Jahren im katholischen Portugal erlassene Verfügung, nach der es
den Eltern und Kindermädchen verboten ist, mit dem «Schwarzen
Mann» zu drohen, da das Kind durch diese Erziehungsmethode
verängstigt und seelisch geschädigt werden könne. Die katholische
Regierung hat damit zwar recht, ist aber natürlich zu blind zu sehen,
daß die Höllenverängstigung, die das Kind für die angeblichen Sünden

und Todsünden trifft, ungleich viel einschneidender und schädlicher

wirkt als der böse «Buhmann», an den das Kind, wenn er doch
nie tatsächlich erscheint, oft nach einiger Zeit den Glauben verliert,



• 136 Befreiung Nr. '5

während der im Ueberirdischen wirkende «Teufel» mit seiner ewig
währenden Hölle nicht nachprüfbar ist und erst nach dem «Tode in
Sünde» in Erscheinung tritt. Die Angst kann noch gesteigert werden
durch die beliebte Erziehungsformel: «Kinder, die sündigten, sind
manchmal ganz plötzlich gestorben!» Es ist klar, daß solche Vorstellungen

eher Angstneurosen nach sich ziehen können als die Drohung
mit dem «Schwarzen Mann». Um so eigenartiger, aber doch bezeichnend

für die Macht und Selbstverständlichkeit der Religion samt Teufel

und Hölle in der Gesellschaft sind die Mahnungen des unvergessenen

großen Kinderarztes Adalbert Czerny an die Erzieher, das Kind
mit Liebe aufzuziehen und nicht mit Zuhilfenahme des furchtbaren
«Schwarzen Mannes». Von dem christlichen «Schwarzen Mann» weiß
auch Czerny aber kein Wort zu sagen!

Die Mißhandlung des kindlichen Verstandes durch Fixierung
religiöser Suggestionen hat oft den Erfolg, daß auch der Erwachsene in
weltanschaulichen Dingen wie das Kind und wie der primitive
Urmensch reagiert, in Form eines «magischen Autoritätsglaubens», wie
man diese Haltung nennen könnte, kritiklos, umnebelt von Stimmungen,

Gefühlen und Glücksverheißungen. Wenn nicht von Kindheit an
in dieser Richtung erzogen, würden die Religionen kaum Anhänger
gewinnen, müßten sie doch nicht wahninduzierten Erwachsenen
verstandesmäßige, überzeugende Gründe für ihre «Wahrheiten» bieten
können, — ein fast aussichtsloses Unternehmen. Diese Tatsachen führen

die Meinung vieler Erzieher ad absurdum, man solle das Kind
ruhig in einer bestimmten Religion aufwachsen lassen, denn es könne
in reiferen Jahren sich ja frei seine eigene Weltanschauung wählen.
Nichts ist falscher als das! Abgesehen davon, daß es uns unökonomisch

und sinnlos erscheint, dem Kinde einen Ballast aufzubürden,
den es später nach Belieben abwerfen kann, ist es doch in Wirklichkeit

so, wie wir bereits gezeigt haben : Einschüchterung von Verstand
und Vernunft in der Kindheit haben auch für den älteren Menschen
den Mut und das Vertrauen in eigene Erfahrung und eigenes Denken
von vornherein abgewürgt. Er hat keine Wahl mehr.

Zur Illustrierung einer «Einschüchterung des Verstandes» sei ein
Schulerlebnis des Verfassers angeführt, das typisch und nur scheinbar

belanglos ist. In der Religionsstunde der Unterprima eines
Gymnasiums dozierte der Religionslehrer, ein Geistlicher, den «vierten
Beweis für die Auferstehung Jesu». Als er damit fertig war und
gerade mit dem fünften und letzten beginnen wollte, ertönte die Glocke.



Nr. 5 Befreiung 137

Seine Bücher zusammenpackend, warf er noch achtlos den Satz hin:
«Zum fünften Beweis sind wir heute nun nicht mehr gekommen. Na,
Ihr glaubt's ja auch so!» Diese Bemerkung warf ein kurzes, grelles
Schlaglicht auf die Tatsache, wie unwichtig und unaufrichtig diese

ganze umständliche und verkrampfte «Apologetik» mit ihren «Beweisen»

war. Denn «Ihr glaubt's ja auch so»! Bezeichnend für die intelligente

Unterprima, in der sich auch eine Reihe angehender Theologen
befand, war es, daß niemand sich über die Aeußerung des Religionslehrers

wunderte. Die Einschläferung des Verstandes in Dingen der
Religion war bereits eine totale. Man wußte, daß die Dogmen auch
«so», ohne Wissenschaft und Vernunft, hinzunehmen waren, mit einer
Kritiklosigkeit, welche dieselben Schüler etwa in den Physik- oder
Geschichtsstunden durchaus nicht angewandt hätten. Hier blieb der
Geist wach und wissensdurstig.

Kehren wir wieder zum erwachsenen Menschen zurück! Wir wiesen

schon mehrmals darauf hin, daß er im weltanschaulichen Denken
die Verkrüppelungen aufweist, die ihm in der Kindheit zugefügt würden.

Er ist oft in der Ich-Entfaltung gehemmt, vielfach den Priestern
gegenüber hörig und suggestibel. Der gläubige Erwachsene irrt, wenn
er meint, seine religiösen Ueberzeugungen mit seinem «gesunden
Menschenverstand» vereinbaren zu können. Was er hier «gesunden
Menschenverstand» nennt, ist nichts weiter als eine verhärtete Masse

toter Metaphysik. Er hat niemals mit seinem Kinderglauben gerungen,

der nicht wirklich der seine ist, — denn kein Glaube ist unser
eigener, den wir nicht mühsam erkämpft haben ; er hat so eine
intellektuelle und moralische Schulung versäumt, die ihn dazu erzogen
hätte, kritisch nachzudenken, ohne Vorurteile, und persönliche Fragen

sachlich-unpersönlich zu behandeln. Vielen Erwachsenen fehlt
also nicht nur der «gesunde Menschenverstand» ; sie müssen sogar in
weltanschaulichen Gesprächen die Reste ihres Verstandes ständig
niederkämpfen und sich selbst gegenüber unehrlich sein. Da nicht der
geringste Beweis z. B. für die Existenz eines außerweltlichen Wesens,
das am Schicksal des Menschen teilnimmt, erbracht ist, macht der
vom Gemüte und der Kindheitssuggestion diktierte Entschluß, dies
wider alle Vernunftgründe dennoch zu glauben, den Menschen zu
einem spitzfindigen Sucher im Auftreiben von Beweismaterial. Die
Rehgion lehrt den Menschen von Kind an die Kunst unbewußter
Sophistik und des Heucheins. Er belügt sich selbst. Ja, nicht nur das!
Dem Andersdenkenden gegenüber ist er nicht selten hochmütig und



138 Befreiung Nr. 5

kommt sich erhaben vor, betrachtet den Nichtgläubigen als eine a

dummen oder gar geistig nicht normalen Menschen. Diese Auffassung
hat Tradition! Als die Aufklärung des 18. Jahrhunderts Marter und
Todesstrafe für Ketzerei zum Verschwinden brachte, verlegte die
zurückgedrängte Kirche sich auf die These, der Nichtgläubige sei ein
Kranker. Auf derselben Linie liegt die vor etwa zwanzig Jahren
erfolgte «Kundgebung» von 83 deutschen Irren- und Nervenärzten, die
«dringend warnten», den Kindern die christliche Erziehung
vorzuenthalten, da bei Fehlen dieser Erziehung krankhafte Geisteszustände
beobachtet worden seien. Ganz in diesem Sinne schreibt auch Prof.
Stern in seinem Buche «Religiöse Entwurzelung und Neurose» : «Der
religiös Entwurzelte leidet an dem Fehlen des Vertrauens, er ist
daher gefährdeter, zur Neurose disponierter.» Dem gegenüber stellt
August Forel, der Altmeister der Psychiatrie, nüchtern fest: «Ich
habe beobachtet, daß religiöse Leute sehr oft und sehr leicht nervenkrank

sind oder werden.»
Ein typisches Beispiel für Verstandesschädigung durch religiöse

Erziehung: In einem religionsgeschichtlichen Buche, dessen durchaus
intelligenter Autor und Titel ungenannt bleiben mag, heißt es : «Es ist
eine Tatsache, die vielen unbekannt ist: mit dem historischen
Menschen Jesus steht es genau so wie mit Christus, dem Sohne Gottes. Man
kann seine Existenz nicht beweisen, man muß dran glauben Ganz
derselbe Glaube ist es, der für die Auferstehung nötig bleibt auch
heute Denn niemals kann die Wissenschaft für ein überirdisches
Geschehen den Glauben überflüssig machen Es bleibt das
unveräußerliche Recht des religiösen Menschen, aus den Bibelworten
Offenbarungen der höchsten religiösen Wahrheiten zu schöpfen. Aber
es ist ebenso die unbedingte Pflicht des Forschers, historische
Wahrheiten nur aus ganz einwandfreien Zeugnissen zu folgern.» — Es gibt
für diesen Verfasser, der noch andere, sehr kluge wissenschaftliche
Werke geschrieben hat, also eine «doppelte Wahrheit», eine historische

und eine religiöse. Der schädigende Einfluß religiöser Vorstellungen

ist bei dem zitierten Autor klar zu erkennen. Nach eingehender

wissenschaftlicher Beweisführung kommt dann, das geht aus
anderen Stellen des zitierten Buches hervor, plötzlich eine Bruchstelle,
und mit dem wissenschaftlichen Denken ist es aus und vorbei. Eugen
Bleuler, der Schweizer Psychiater und Schüler Foreis, schreibt sehr
nett über solche Lähmungen des wissenschaftlichen Triebes: «So mancher

Wahrheitssucher pirscht sich mutvoll an die Stelle heran, da



Nr. 5 Befreiung 139

nach der Sage der unheimliche Abgrund ohne Boden zwischen Leib
und Seele im Finstern gähnt. Ist er ihr aber unversehens wirklich nahe
gekommen, so daß er durch lichtes Gebüsch hindurch erkennen sollte,
da sei weder ein Abgrund noch ein Gespenst, dann schließt er schrek-
kensvoll die Augen und flüchtet mit einem Sprung zurück zur allein
Ruhe spendenden Metaphysik.»

Menschen, die zweierlei Weltanschauungen in sich tragen und
deren Erkenntnis auf zwei Wegen verläuft, auf einem wissenschaftlichen
und einem mystischen, sind nicht selten anzutreffen. Wir beobachten
Kenner der Geschichte, die objektiv historisch forschen und denken,
auch was die Geschichte der Religionen anbetrifft, die aber bei der
Ergründung der Geschichte ihrer eigenen Religion, die ihnen
Herzenssache ist, völlig versagen und die Augen schließen. Es gibt
Biologen und Aerzte, die in ihrem Fach die Leib-Seele-Einheit anerkennen

und praktischen Nutzen aus dieser Erkenntnis ziehen. Außerhalb
ihres Berufs aber, in Oeffentlichkeit und Familie, bekennen sie sich
selbstverständlich zu dem naivsten religiösen Geisterglauben und
legen Wert darauf, als gute Christen angesehen zu werden. Der
Widerspruch, der in ihrem Denken liegt, fällt ihnen nicht auf; gedankenlos
gehen sie darüber hinweg. Einsichtslosigkeit oder dem fehlenden
Bedürfnis, aus den wissenschaftlichen Erkenntnissen Folgerungen für
die Weltanschauung zu ziehen, tritt das Trägheitsgesetz zur Seite. Das

Beharrungsvermögen ist im menschlichen Gehirn oft besser zu
studieren als in der Physik, aus der dieser Ausdruck eigentlich stammt.
Die Umgebung, der der Mensch sich unwillkürlich anpaßt, verstärkt
die Denkträgheit und das Weiterführen gewohnheitsmäßiger
Denkschablonen. So sucht mancher Biologe nach den «mystischen Geheimnissen

des Lebens» und ist ein großer Teil der offiziellen Philosophie
nichts anderes als Religionsersatz Mystik gewohnter Erwachsener : die
religiösen Dogmen werden philosophisch abstrahiert. .Selbstverständ¬
lich bekämpfen allein selig machende Kirchen den Anhänger solcher
Philosophien und des «Aberglaubens» des Okkultismus, der Astrologie

usw. Die Kirchen bekämpfen damit ihr eigenes Kind, das immer
noch gläubig ist und sich nur einem anderen Objekt, der Konkurrenz,

zugewandt hat.
Betrachten wir nun noch die letzte Station des Menschen, das Sterben.

Hier können wir gelegentlich das Einwirken religiöser Erziehung
besonders gut beobachten. Wir kennen die Freude und Genugtuung
von Priestern, wenn ein Sterbender, der sich zeitlebens nicht viel um



140 Befreiung Nr. 5

seine Kirche gekümmert hat, nach kirchlichem Beistand ruft. Nun,
zu Genugtuung ist da eigentlich wenig Grund, denn die Wahrheit
eines Glaubens, nach der ein Mensch erst verlangt, wenn er seiner
Sinne und seines Verstandes nicht mehr mächtig ist, ist eine etwas
problematische Wahrheit. Aber dies nur nebenbei. Wir wollen an
dem erwähnten Beispiel wieder demonstrieren, wie stark Suggestionen

oder Angstneurosen nachwirken können, nach dem sie lange Zeit
verdeckt waren. Das von Natur aus lebensfrohe Kind mit seiner
sprunghaften Aufmerksamkeit und Vergeßlichkeit offenbart dann
erst nach vielen Jahrzehnten, was von den religiösen Einflüssen in
der Tiefe des Unterbewußtseins haften blieb und nun die an und für
sich schon vorhandene Todesfurcht verstärkt und in eine bestimmte
Richtung drängt. Plötzlich, bei zunehmender Vergreisung des
Gehirns oder, wie in unserem Falle, in Todesnot und Teilvergiftung der
Verstandeszentren des Gehirns, steigen diese induzierten Komplexe
wieder empor und können sich besonders stark auswirken. Der Greis,
der Kranke oder der Sterbende zeigen dann einen besonders
ausgeprägten geistigen Infantilismus, in dem Sinne, daß sie wie das Kind
wieder an den großen und mächtigen Vater glauben, der sie
beschützt, falls seine Gebote erfüllt werden und man an ihn glaubt. Das

zeigt sich vornehmlich an religiös erzogenen Menschen, die sich zeit
ihres Lebens mit den «letzten Fragen» nie klar befaßt haben und
nun plötzlich das Lebensende und ein großes Fragezeichen vor sich
sehen. Ihr ganzes Leben lang bewußt religiöse Menschen dagegen sterben

oft innerlich ruhig und mit ihrem Schicksal zufrieden, so, wie sie

gelebt haben. Das gleiche gilt von Freidenkern, die im Leben klare
und bewußte Atheisten waren. (Fortsetzung folgt)

Kann man — oder will man uns nicht verstehen?

Manchmal fällt es wirklich schwer, diese Frage zu entscheiden.
Hört, was sich da in Bern kürzlich zugetragen hat!

Hans Urs v. Balthasar v. B.) hat in der Schulwarte in Bern an
vier Abenden vor einem zahlreich erschienenen Publßsum über «die
Gottesfrage des heutigen Menschen» gesprochen. Am 16. und 17.
Februar berichtet darüber im «Bund» ein U. N., hinter welchen zwei
Buchstaben wir wohl mit Recht Pfarrer Ulrich Neuenschwander, Do-


	Psychologisches Bemerkungen über Religion und Erziehung (Fortsetzung folgt)

