
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 4

Artikel: Tapfere Widerstände innerhalb der katholischen Kirche Italiens
(Fortsetzung und Schluss)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410319

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 4 Befreiung 119

stehen, d. h. für die Armen und Bedrückten einstehen, oder fortfahren

mit dem Geldsack zu paktieren?
Die Angelegenheit beschäftigt nicht nur die französischen Katholiken.

Die Sympathie der rechtdenkenden Menschen im allgemeinen
gilt den 73 mutigen Arbeiter-Priestern — nicht den «Herren-Priestern»

— selbst dann, wenn sie ihre erbärmlichen Existenzbedingungen
durch ihre Aktion zu heben versuchten

Tapfere Widerstände innerhalb der katholischen
Kirche Italiens

(Fortsetzung und Schluß)

///. Don Zeno

Auch in der berüchtigt «roten» Emilia, die von jeher ein Herd
von Revolutionen gewesen war, spielte sich kürzlich der Fall Don Zeno
ab, des Pfarrers mit den grauen Haaren und dem grobwollenen grauen
Lismer. Zeno Saltini ist erst spät Priester geworden. Vorher war er
Anwalt. Er entstammt einer begüterten Familie, der die Berufung des

Apostels im Blute lag. Auch ein Bruder ist Priester, eine Schwester
widmet sich selbstlos der Kinderfürsorge. Die einst wohlhabenden, ja
reichen Geschwister haben ihre Millionen in manchem guten Werke
ihrer Initiative ausgegeben. Don Zeno gründete 1931 die erste Nomadelf

ia bei Carpi (nördlich Modena): ein bescheidenes Knabenheim
zur Ausbildung von Handwerkern. Es bestand einige Jahre. Don Zeno
wurde auf eine Pfarrstelle berufen, nahm aber auch hier verlassene
Kinder auf. Seine geistlichen Oberen wurden auf sein Werk und seine
Reden aufmerksam. Nach Kriegsende wurde ihm das aufgelöste
Konzentrationslager von Fossoli bei Carpi für seine «piccoli apostoli»
überlassen; d. h. als ihm die behördliche Bewilligung zu lange
ausblieb, erzwang er sie mit einer regelrechten Besetzung des Lagers.

«Ein guter Papst mußte von jeher notgedrungen ein schlechter Christ
sein.» Friedrich Hebbel (Tagebuch 1838)



120 Befreiung Nr. 4

Ueber 700 Menschen leben jetzt dort in den alten Baracken. Aber
diese sind nun von den Insassen selber heimelig und sauber
hergerichtet; in demokratischer Selbstverwaltung regeln sie auch ihr
Zusammenleben in christlich-kommunistischer Eigentumsgemeinschaft
(wobei aber Don Zeno scharf gegen den marxistischen Kommunismus
ist). Dem Einzelnen gehört nur, was er an Kleidern auf dem Leibe
trägt. Und mit diesem «Besitz» kann er jederzeit die Siedlung
verlassen. Doch nur selten regt sich solcher Wunsch. Hingegen warten
gegen 4000 Aufnahmegesuche auf Erfüllung. Nicht nur von Jugendlichen.

Don Zeno nahm auch manche erwachsene Arbeitslose,
Entwurzelte und Flüchtlinge des Nachkriegschaos auf, und das gab ihm
Anlaß, zugleich die bestehende Organisation zu ändern. Sie besteht
seither aus kleinen Familiengruppen von 20 bis 30 Personen. Es wurden

Ehen geschlossen, Kinder geboren; und zu den eigenen Kindern
nahmen die jungen Paare ein Dutzend und mehr fremde in den
gemeinsamen Haushalt auf. Auch ledige Frauen betreuen solche Familien.

Also älmlich wie im Kinderdorf Pestalozzi in Trogen und anderwärts.

Jedes arbeitsfähige Mitglied der Siedlung schafft für dessen
Bedarf durch handwerkliche oder Landarbeit. Niemand darf Lohnarbeit
außerhalb der Gemeinschaft verrichten und niemand darf entlöhnte
Angestellte halten. Dieser Grundsatz wird streng durchgeführt. Als
der Siedlung ein Grundbesitz zufiel, der bisher in Halbpacht (Mez-
zadria) betrieben worden war, überließ man dem Pächter nicht mehr,
wie bisher, 60 Prozent des Bodenertrags, sondern den Boden selbst,
den er nunmehr als unabhängiger Bauer bewirtschaftet. «La terra a
chi la lavora» Die Erde dem, der sie bearbeitet.

Jedem Einsichtigen ist verständlich, daß ein solcher Betrieb mit
den Hunderten zu versorgenden Kindern, mit den vielen, durch die
erlittenen Kriegsfolgen an Gesundheit und Arbeitsfähigkeit
geschwächten Erwachsenen sich nicht aus eigenen Mitteln des bescheidenen

Gewerbefleißes und des beschränkten Grundbesitzes erhalten
kann. Don Zeno war von Anfang an auf Unterstützung von außen
angewiesen, die ihm auch bald und immer wieder, sowohl von der
Regierung und von amerikanischen Hilfsorganisationen, als auch von
privater italienischer Seite zufloß, darunter aus Mailänder
Industriellenkreisen, die eigens eine Vereinigung der Freunde von Nomadelfia
unter dem Präsidium der Gräfin Pirelli gegründet hatten. Auch wurden

die «piccoli apostoli» bei ihren Naturalien- und Geldsammlungen
sowohl von den Großbesitzern wie von den kleinen Bauern und Päch-



Nr. 4 Befreiung 121

tern der Gegend gerne bedacht. Dennoch ist im Laufe weniger Jahre
ein bedenkliches Defizit von über 370 Millionen Lire entstanden, das

man freilich hofft abtragen zu können, wenn einmal der Grundbesitz
in den Maremmen nach der Urbarisierung richtig ausgenutzt sein
werde (wohin neuerdings fast alle Erwachsenen übergesiedelt sind).

Doch hat die bestehende Schuldenwirtschaft die Aufmerksamkeit
der weltlichen und kirchlichen Oberen geweckt und Anlaß oder
willkommenen Vorwänd zu deren Eingreifen geboten. Hinzu kam ein
anderes. Konsequent hat Don Zeno die demokratische Selbstverwaltung

seiner Gründung respektiert und sich streng auf die normale
Funktion des Seelsorgers und Priesters beschränkt. «Der Pfarrer»,
heißt es in der Verfassung von Nomadelfia, «hat kein Recht, sich in
die Lebensäußerungen der Stadt und in die Anweisungen unserer
Organe einzumischen. Wir wollen die Erziehung unserer Kinder in
voller Freiheit und mit ausschließlichen Befugnissen ausüben, soweit
nicht der Pfarrer nach allgemeinem Recht zuständig ist.» Das Leben
vollzieht sich demgemäß längst unabhängig von jeder kirchlichen
Autorität.

Obwohl das der hohe Klerus nur mit Unbehagen sehen konnte,
schritt weder er noch die Regierung — die freilich beide Augen offen
hielten — ein. Im Gegenteil wurde Nomadelfia von der klerikalen
wie weltlichen Propaganda kräftig ausgenutzt, besonders vor den Wahlen.

Das Werk galt als «Wunder der christlichen Liebe», als «permanente

prodiglio della Prowidenza». Kardinal Schuster (Mailand)
bahnte persönlich der Bewegung zu Gunsten von Nomadelfia den Weg
in die Oeffentlichkeit. Die Damen der Industriebarone von Mailand
nahmen Don Zeno unter ihre hilfreiche Obhut. Schließlich wurde er
auf eine Werbereise nach England gesandt, die anscheinend dort vom
Publikum ebenso gut aufgenommen wurde wie von der Presse, die
von dem «christlichen Wunder» schrieb, das sogar die Kommunisten
bezeugen, und vom Christentum der Tat, das die einzig wirksame
Antwort sei, die man Rußland geben könne.

Außer für die Auslandspropaganda wollte die Kirche Nomadelfia
auch für die internen Verhältnisse in der Emilia ausbeuten. Sie
spekulierte, daß von der «christlichen Oase» ein antikommunistischer
Einfluß ausgehe. Aber das Gegenteil geschah! Immer mehr beteiligten

sich Don Zeno und die «piccoli apostoli» an Volksversammlungen
und Diskussionen für den Frieden, welche in der «roten» Emilia

häufig veranstaltet wurden. Schließlich unterzeichneten siebenhun-



122 Befreiung Nr. 4

dert Nomadelfianer, Don Zeno voran, einen Appell für einen
Weltfriedenspakt, der stark dem kommunistischen Berliner Friedensaufruf

glich. Obendrein gab keiner von ihnen allen bei den Administrativwahlen

vom 10. Juni 1950 (sie erfolgten in Oberitalien ein Jahr früher
als im übrigen Land) seine Stimme für die Regierungsparteien!

Das Schicksal von Don Zeno war besiegelt. «Eine solche Geste, in
einer Zone, wo die Kommunisten 80 Prozent der Stimmen haben,
konnte nicht geduldet werden. Für Scelba (den damaligen Innenminister)

und für Gedda den fanatischen Leiter der Katholischen
Aktion) war Nomadelfia nicht nur eine Ketzerei in religiöser Hinsicht,
sondern eine politische Gefahr. Dem mußte abgeholfen werden. Sie
hofften nach der Entfernung Don Zenos leichtes Spiel zu haben, um
die aufrührerische Gemeinschaft nun der Kirche und den Richtlinien
der Democristiani gefügig zu machen. Don Zeno wurde vor den
Kardinal Pizzardo zitiert. Er unterwarf sich, wurde auf Befehl des Santo
Uffizio entfernt und schrieb seinen Abschiedsbrief an die «piccoli
apostoli».

Nach der offiziellen Begründung hätten die 370 Millionen Lire
Schulden Don Zeno in Nomadelfia unmöglich gemacht, Schulden,
welche das Santo Uffizio und die Regierung sich verpflichtet haben
zu begleichen. Die wirklichen Gründe waren jedoch politischer und
disziplinarer Art. Don Zeno ist gegangen. Aber geblieben ist die freie
Laiengemeinschaft von Nomadelfia. «Die Familienhäupter bestätigten
von neuem die bedingungslose Treue gegen die Kirche mit Bezug
auf den Glauben und die Bräuche, zugleich aber versichern sie aufs

neue ihren festen Entschluß, über die eigene Freiheit und die eigene
Autonomie gemäß den allgemeinen Gesetzen zu wachen.» Das war ihre
Antwort an die Kirche. Und ihr gemäß weigerten sie sich, daß ihre
Siedlung den Salesianern anvertraut werde, wie es das Santo Uffizio
beabsichtigt hatte. Es wurde nur — allerhöchstens — ein einziger
Ordensmann angenommen als Pfarrer an Stelle von Don Zeno : «Wir
nehmen — so heißt es in einem Beschluß vom 15. Februar 1952 —
keine geistliche Betreuung an mit speziellen Funktionen außer dem
allgemeinen Rahmen des kanonischen Rechts. Wir können niemanden

— auch nicht unter Druck oder Zwang —• annehmen, der
versuchen möchte, die Freiheit zu schmälern, die wir als Staatsbürger
und als einfache Gläubige der Kirche haben.»

Nun aber regt es sich von der andern Seite : die Kardinäle, Gedda,
Scelba und die Polizei, die zwischen den Gebäuden von Nomadelfia



Nr. 4 Befreiung 123

herum kontrolliert. Der Vatikan schickt drei Lastwagen mit Lebensmitteln

und Kleidern als «persönliche Gabe seiner Heiligkeit». Der
Salesianer Geistliche hält seine erste Predigt vom Altare aus gegen
das rote China des Mao Tse Tung, «welcher die Salesianer, meine
Ordensbrüder einkerkerte». In der Präfektur wird von Vertretern der
Regierung und des Klerus beschlossen, die Verwaltung von Nomadelfia

dem Präfekt zu übertragen. Und ein Democristiano-Senator soll
eine ministerielle Kommission präsidieren, welche unter der
geistlichen Mitarbeit der Salesianer die Siedlung zu «sanieren» hat.

Der Kampf um die Freiheit geht weiter.*

* **¦

Diese paar aus verschiedenen Quellen entnommenen Beispiele mögen
genügen, um zu zeigen, daß sich auch hetzte noch unter den
italienischen Katholiken — und nicht zuletzt im Klerus selber — Widerstände

gegen den geistlichen Terror, gegen die Herrschaftsgelüste der
römischen Kurie und gegen den starren Dogmatismus regen. Doch ist
nicht zu erwarten, daß sie irgend welche weiterreichende Folgen
innerhalb der Kirche haben werden. Keines Falls werden sie einen
Regiewechsel im Sinne größerer Freiheit bewirken. Im Gegenteil haben
sie bisher zur Verschärfung der reaktionären Praxis geführt. Die
Kirchenfürsten wähnen, durch rigorose Maßnahmen das Eindringen
moderner kritischer Geisteshaltung hintan halten zu können. Die
Jesuiten gewinnen immer mehr Einfluß, die Katholische Aktion wird
immer aggressiver. Die weltlichen Behörden und die Presse nehmen
immer mehr Rücksicht auf die arroganten Ansprüche der Kirche.
Auch in der Schweiz und in Deutschland wagt kaum eine Zeitung
noch, eine kritische Darstellung katholischer Machenschaften
aufzunehmen. Sogar die sozialistische Presse hütet sich ängstlich davor, um
nur ja keine katholische Wählerstimmen oder Abonnenten zu verlieren.

(Ebenso weicht sie der Erörterung des protestantischen
Kirchenbetriebes aus, ja schweigt sie selbst die liberale Richtung und alle
Gegnerschaft gegen die herrschende Modetheologie der reaktionären
dialektischen Theologie tot.)

Dessen ungeachtet wächst die Befreiung von der dogmatischen
Hörigkeit, die Entfremdung von den Kirchen im einfachen Volke —

* Nach Rinascita 1952, S. 91 ff.



124 Befreiung Nr. 4

wie längst unter den höher Gebildeten. Aber das feige Versagen der
Presse verhindert das Entstehen einer zielbewußten Massenbewegung
und erleichtert so die kirchliche Reaktion. Vielleicht muß man mit
offenen Sinnen längere Zeit in Italien gelebt haben, um zu erkennen,
daß die geistige Freiheit und damit der Fortbestand unserer Kultur
von Rom bedroht wird. Wenn das nur auch die verblendeten, einer
verhängnisvollen Massensuggestion erlegenen (und sie in Westeuropa
verbreitenden Amerikaner endlich einsehen wollten.

Ueber die Natur der Dinge

Ein zweitausendjähriges Jubiläum

Im Jahre 55 vor unserer Zeitrechnung starb Titus Lucretius Carus,
der geniale Anhänger und Verkünder Epikurs, ein Römer griechischen

Geistes und griechischer Tiefe in der Naturauffassung, der die
Lehren seines Meisters um scharfsinnige eigene Gedanken bereicherte.
Das Hauptwerk des Lukrez, De rerum natura, ist in Hexametern
geschrieben und uns nur in Bruchstücken überliefert. Dieses berühmteste

naturphilosophische Lehrepos des Altertums hat Cicero der
Nachwelt erhalten.

In bunten, bildhaften Gleichnissen und lebendiger, glutvoller
Dramatik entrollt Lukrez vor uns ein Gemälde freier, erhabener Weltsicht.

Alle Gebiete der Natur und des Menschenlebens werden
gestreift. In den ersten Versen seines Werks ruft der Dichter die Göttin

Venus an, als Symbol der Schönheit und des Lebens. Lukrez glaubt
nicht an die persönliche Existenz dieser Göttin, verwendet sie aber
in dichterischer Form als Personifizierung der schöpferischen Natur.
An den Anfang jedes der sechs Bücher, aus denen das Epos besteht,
setzt Lukrez eine begeisterte Huldigung seines Lehrers. Epikur, so

sagt Lukrez, hat die Natur vernunftgemäß gedeutet und alle
Vorurteile beseitigt. Er hat den Aberglauben vernichtet und durch seine
natürliche Weltbetrachtung die Menschen frei gemacht von Furcht
vor den Göttern, von Angst vor dem Tode und von dem Druck
betrügerischer Priester. So schildert Lukrez Epikur, den «griechischen
Mann»:


	Tapfere Widerstände innerhalb der katholischen Kirche Italiens (Fortsetzung und Schluss)

