
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 4

Artikel: Freiheit und Notwendigkeit

Autor: Hartwig, Th.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


108 Befreiung Nr. 4

Freiheit und Notwendigkeit
«Nichts kann bedingungslos sein: folglich kann nichts frei
sein.» Bernhard Shaw «Mensch und Uebermensch»

Im Februarheft unserer Zeitschrift ist unter dem obigen Titel ein
Aufsatz erschienen, welcher der englischen Zeitschrift «Monthly
Record», dem Organ der «Ethical Society» (London) entnommen war
und den ständigen Lektor dieser Gesellschaft, Archibald Robertson,
zum Verfasser hatte. In einer Vorbemerkung hat der Uebersetzer O.
W. selbst zugegeben, daß das Thema nicht dialektisch genug behandelt

wurde. Es sei uns daher gestattet, einige Ergänzungen,
beziehungsweise Richtigstellungen vorzubringen, um gewissen
Mißverständnissen vorzubeugen, die immer wieder auftauchen, wenn «dieses
alte Problem» auf allzu «mechanistische Weise» behandelt wird. Wir
verstehen recht gut, daß die Vorkämpfer einer ethischen Gesinnung
immer wieder in Versuchung geraten, das Selbstbestimmungsrecht
reif gewordener Menschen zu deklarieren, doch es liegt da die Gefahr
nahe, in theologisches Fahrwasser zu gelangen. Hier hilft nur eine
historische Betrachtungsweise, um einen scharfen Trennungsstrich
zwischen unserer Auffassung und der klerikalen Einstellung zur Frage
der menschlichen Willensfreiheit zu ziehen.

Denn um diese Frage handelt es sich letzten Endes, an der sich
die Denker aller Länder — und namentlich die Theologen —
Jahrhunderte hindurch sozusagen die geistigen Zähne ausgebissen haben.
Die Philosophen spalteten sich darüber in zwei Lager: die Vertreter
des philosophischen Idealismus neigten zum Indeterminismus, d. h.
zu der Ansicht, daß der menschliche Wille sich frei betätigen könne,
die Vertreter des philosophischen Materialismus bekannten sich in
der überwiegenden Mehrzahl zum Determinismus, d. h. zu der
Ueberzeugung, daß auch der Mensch dem ehernen Gesetz der Kausalität
unterliege, also nicht frei handeln könne ; die Freiheit des eigenen Willens

sei nur eine Illusion. Dieser Auffassung schloß sich auch — wie
das obenstehende Motto beweist — der Dichter Bernhard Shaw an.

In dem erwähnten Aufsatz von Robertson wird ebenfalls die
deterministische Ansicht vertreten : «Was immer wir tun, ist Ursache und
Wirkung ebenso unterworfen wie alles andere auf Erden». Dann
behauptet er jedoch, daß Freiheit und Notwendigkeit einander durchaus

nicht ausschließen : «In der Praxis wissen wir, daß wir in gewissem



Nr. 4 Befreiung 109

Ausmaß tun können was wir wollen und daß wir auf anderen Gebieten

wieder nicht so frei sind». R meint nun, daß der innere Widerspruch

zwischen Freiheit und Notwendigkeit nur «durch die Trennung

von Denken und Handeln entstand», und daß sich dieser Widerspruch

löst, wenn man «von theoretischen Haarspaltereien absieht».
Aber die Sache ist doch nicht so einfach, wie R. sie darstellt; besonders

dann, wenn man sich mit ethischen Problemen befaßt, muß man
fragen, ob die Menschen schon reif genug sind, um vernunftmäßigen
Erwägungen auf dem Gebiet der moralischen Beziehungen von
Mensch zu Mensch überhaupt zugänglich zu sein. Anders betrachtet:
ob die jeweiligen sozialen Verhältnisse es gestatten, abstrakte ethische
Grundsätze zu entwickeln, z. B. in der Frage des Völkerfriedens.
Darüber haben sich die Philosophen des 18. und 19. Jahrhunderts
allerdings nicht den Kopf zerbrochen, sondern sie haben die allgemeinere
Frage nach der menschlichen Willensfreiheit aufgeworfen und gerieten

in arge begriffliche Schwierigkeiten, sobald sie ethische Prinzipien

formulierten. Selbst ein Kant, der zu seiner Zeit als philosophischer

«Alles-Zermalmer» gepriesen wurde, geriet in eine geistige
Zwickmühle, als er seinen «kategorischen Imperativ» verkündete :

«Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst,
daß sie allgemeines Gesetz werde.»

Es ist leicht einzusehen, daß dieses «Gebot der Vernunft» nur dann
in der Praxis befolgt werden kann, wenn die Menschen wirklich über
einen freien Willen verfügen. Um letztere Annahme plausibel zu
machen, führt Kant geradezu begriffliche Eiertänze auf; natürlich war
ihm klar, daß jeder Mensch in seinen Handlungen durch Motive
bestimmt wird, die uns wohl nicht immer bewußt zu sein brauchen, doch
ohne äußere oder innere Veranlassung gibt es überhaupt kein Handeln.

Das hatte schon der englische Philosoph Priestley in seinem
Werk «The doctrine of philospphical necessity» mit aller Schärfe
unterstrichen :

«Wenn man sagt, daß der Wille selbstherrlich (self-determined) sei, so gibt
dies gar keinen Begriff oder enthält vielmehr eine Absurdität, nämlich dieBe,
daß eine Entscheidung (determination), die eine Wirkung (effect) ist, ohne irgend
eine Ursache eintritt. Denn außer dem, was man unter der Bezeichnung Motiv
versteht, bleibt tatsächlich nichts übrig, was jene Entschließuug hervorbringen
könnte.»

Schopenhauer, der in seiner Preisschrift «Ueber das Fundament der
Moral» Priestley zitiert, betont, daß sich Kants Begründung der Ethik
«als eine bloße Verkleidung der theologischen Moral erweist». Die



110 Befreiung Nr. 4

Theologen aber haben ein Interesse daran, den Menschen für seine
Taten verantwortlich zu machen, d. h. schuldig werden zu lassen;
andernfalls wäre ja Gott, ohne dessen Willen kein Sperling vom Dach
fällt, für alles Böse, das auf Erden geschieht, verantwortlich. «Wenn
nämlich» — so argumentiert Schopenhauer weiter — «eine schlechte
Handlung aus der Natur, d. i. der angeborenen Beschaffenheit des
Menschen entspringt, so liegt die Schuld offenbar am Urheber dieser
Natur. Deshalb hat man den freien Willen erfunden.»

Boshaft fügt er hinzu: «Was würde man von einem Uhrmacher
sagen, der seiner Uhr zürnte, weil sie unrichtig ginge?»

Darnach hat es nun wirklich den Anschein, als ob der Mensch hilflos

dem Fatum der Naturgesetze ausgeliefert sei, so wie alle Tiere,
die ihre Art nicht zu verleugnen vermögen. Dem ist jedoch nicht so.

Nur darf man den Schönrednereien eines Kant keinen Glauben schenken,

der sich eine eigene «intelligible» Welt zurechtlegte, in der die
Willensfreiheit beheimatet ist, während in unserer Sinnenwelt
Unfreiheit herrscht. Dort ist auch das Kantsche «Ding an sich» zu Hause,
ein direkter Abkömmling von Piatos «Ideen», über die Prof. von
Frankenberg im Januarheft so glänzend berichtet hat.

* * *

Robertson betrachtet jeden Menschen als ein isoliertes Wesen, an
das wir unsere ethischen Forderungen heranzutragen haben. Der
Mensch ist aber vor allem ein «zoon politikon» Aristoteles), ein sozial
gebundenes Wesen, das kollektiven Imperativen unterliegt. Das, was
wir Persönlichkeit nennen und was Goethe als «höchstes Glück der
Erdenkinder» preist, ist ein spätes Produkt der Entwicklung, dessen

Ausgestaltung in hervorragendem Maße durch die fortschreitende
Arbeitsteilung verursacht war. Wer diesen soziologischen Zusammenhang

nicht berücksichtigt, muß zu falschen Schlüssen über die
menschliche Willensfreiheit verführt werden. R. gelangt mit seiner
Isolierungsmethode zu dem Ergebnis : «Insoweit wir nicht von außen
her beschränkt und abgedrängt werden, sind wir selbst-determiniert,
haben Selbstbestimmungsrecht. Das ist alles, was man gemeinhin unter

Freiheit begreift.»
Nein, das ist nicht alles, sondern unsere zunächst recht beschränkte

Freiheit stützt sich vor allem auf unsere unaufhörlich wachsende
Einsicht in die Naturgesetze. Und wenn R. im Verlauf seiner Auseinandersetzungen

«Determinismus und Fatalismus» unterscheidet, so erinnert



Nr. 4 Befreiung 111

diese Spitzfindigkeit verdammt an die Formel der Nazis von raffendem

und schaffendem Kapital. Solches Jonglieren mit Worten kann
nur Wasser auf die Mühlen der Klerikalen treiben und diese werden
triumphierend behaupten: «Sogar die Freidenker müssen zugeben»
usw.

R. schließt seine Ausführungen mit dem Hinweis darauf, daß der
Mensch in steigendem Maße befähigt wird, «sich und seine Umwelt
zu meistern». Mit diesem historischen Hinweise hätte R. beginnen
sollen, dann hätte er sich manche Verlegenheitsdefinition erspart. Das
«sich meistern», das auf ethische Erwägungen hinausläuft, wollen wir
vorläufig lieber beiseite lassen und zunächst zeigen, wie die Menschheit

durch unermüdliche Erforschung der Naturgesetze dazu gelangt,
unsere «Umwelt zu meistern», um so den «Sprung aus dem Reich der
Notwendigkeit in das Reich der Freiheit» (Fr. Engels) vorzubereiten.
Bereits der Urmensch, der den Feuerquirl in Gebrauch nimmt, hat
damit einen Zipfel jener Freiheit erhascht, die ihn befähigt, den Kampf
gegen die Unbilden des Klimas aufzunehmen. Ein weiterer Fortschritt
bestand darin, daß der Mensch sich in Tierfelle hüllte, um der Kälte
zu trotzen. Wohl finden wir auch bei den Tieren eine gewisse Anpassung

an die klimatischen Schwankungen, aber ihr «Winterkleid»
bedeutet kein bewußtes Eingreifen in das Naturgeschehen, sondern
entwickelt sich auf Grund einer natürlichen Auslese. Alle Tierarten,
denen eine solche Anpassung nicht gelingt, sterben aus oder werden in
wärmere Gegenden abgedrängt. Sie müssen vor der Notwendigkeit
kapitulieren; nur der Mensch erlangt auf seine Weise die Freiheit, die
Eiszeit zu überdauern.

Die weitere Entwicklung des Menschengeschlechts ist gekennzeichnet
durch die Erfindung und Ausgestaltung der Werkzeuge, sowie

durch die Produktion künstlicher Nahrungsmittel, wodurch die
Seßhaftigkeit einzelner Menschengruppen ermöglicht wird. Die Stufe der
Wildheit und Barbarei wird abgelöst durch die Epoche der Zivilisation,

mit der eine — wenn auch sehr langsam fortschreitende —
Humanisierung und Ethisierung der Menschheit verbunden ist. Für unser

Thema ist besonders wichtig, daß der Mensch sich mit dem Wandel

seiner Lebensverhältnisse selbst verändert. Es ist ein typisch
dialektischer Vorgang, der sich hier abspielt und den K. Marx in seinem
«Kapital» (1. Buch, 3. Abschnitt, 5. Kapitel) wie folgt beschreibt:

«Die Arbeit ist zunächst ein Prozeß zwischen Mensch und Natur, ein Prozeß,
worin der Mensch seinen Stoffwechsel mit der Natur durch seine eigene Tat ver-



112 Befreiung Nr. 4

mittelt, regelt und kontrolliert. Er tritt dem Naturstoff selbst als eine Naturmacht
gegenüber. Die seiner Leiblichkeit angehörigen Naturkräfte, Arme und Beine,
Kopf und Hand, setzt er in Bewegung, um sich den Naturstoff in einer für sein
eigenes Leben brauchbaren Form anzueignen. Indem er durch diese Bewegung auf
die Natur außer ihm wirkt und sie verändert, verändert er zugleich seine eigene
Natur .»

Auf diese Weise gelang es dem Menschen, seine Denkwaffe mächtig
zu entwickeln, mit der er erfolgreich den Kampf gegen die noch unge-
zähmten Naturkräfte aufnahm, namentlich auf dem Gebiete der
Medizin, wo — dank der internationalen Zusammenarbeit ganzer
Forschergenerationen — epochale Siegestaten zu verzeichnen sind. Die
einst so gefürchteten epidemischen Krankheiten sind zu einem
großen Teil unschädlich gemacht, darunter der schwarze Tod, diese
furchtbare Geißel des Mittelalters, welche die ganze Menschheit
auszutilgen drohte. Diese wenigen Beispiele mögen genügen, um darzutun,

auf welche Weise der Mensch dem Zwang der Notwendigkeit
entrinnt.

Auf Grund der fortschreitenden Naturerkenntnis gelangte der
Mensch dazu, mit sparsamsten Mitteln zu planen, wo die blind
waltende Natur Energien nutzlos vergeudet. Millionen Keime von Tieren
und Pflanzen gehen in der Natur zugrunde, ehe ein einziges Individuum

im harten Kampf ums Dasein sich durchsetzt. Das Studium der
Vererbungsgesetze gestattet es dem Menschen, Pflanzen und Tiere
zielbewußt zu züchten und so lebenswichtige Energien zu sparen. Die
Natur plant nicht, sondern experimentiert sozusagen, indem sie in
verschwenderischer Fülle Leben sprießen läßt und es dem Walten der
natürlichen Auslese überläßt, daß sich die zweckmäßigste Form
schließlich durchsetzt. Es ist durchaus irreführend, wenn R. behauptet

: «Wenn wir ein Ziel erstreben, verwenden wir das dazu zweckdienliche

Mittel, das uns zum Ziele führt; dies gilt für unsere menschlichen

Angelegenheiten offensichtlich ebenso wie für die äußere
Natur». Wieso «ebenso»? Die Natur wählt keine zweckdienlichen Mittel.

Das wäre ja Teleologie. Die Auswahl erfolgt nach dem Gesetz des

Dschungels. Nur der Mensch plant auf Grund seiner Erfahrung.
Auf sozialem Gebiete sind wir allerdings noch arg im Rückstand.

Das ist kein Zufall, sondern hängt mit der Struktur der menschlichen
Gesellschaft zusammen, die sich mit ihrem ökonomischen Fundament
wohl ständig wandelt, aber in sich — auch heute noch — Gegensätzlichkeiten

birgt, die zu politischen Entladungen drängen. (R.
unterscheidet auch nicht zwischen kollektiven und individuellen Willens-



Nr. 4 Befreiung 113

äußerungen, was zu einer falschen historischen Perspektive führt.
Der kollektive Wille ist auch nicht frei, aber sein psychischer Mechanismus

ist ungleich durchsichtiger als jener des Individualwillens, der
vielfach durch private Sonderinteressen getrübt und verschleiert ist.
Streng genommen muß man ja auch die Konfession als Kollektivgebilde

von der subjektiv gefärbten Einzelreligion eines jeden Gläubigen

unterscheiden, welch letztere zumeist einen sektiererischen
Charakter aufweist. Dies nur nebenbei.)

Alle Fortschrittsfreunde sind sich heute darin einig, daß der weitere
Kulturanstieg der Menschheit in erster Linie davon abhängt, ob es

nun gelingt, durch kollektive Maßnahmen die soziale Freiheit der
Menschen sicherzustellen. Ohne diese Voraussetzung erweisen sich
alle Zukunftsideale als weltfremde, blutleere Phantasiegebilde, an
deren Realitätswert nur die «Vertröster der Menschheit» — um ein
Wort von Bertolt Brecht zu gebrauchen — glauben machen wollen.
Zu ihnen gehören vor allen die Theologen, die von einer ausgleichenden

Gerechtigkeit in einem besseren Jenseits faseln, um die Gläubigen
zu veranlassen, sich mit den mannigfachen Uebelständen im Diesseits
abzufinden. Noch gefährlicher erscheint uns die utopische Hoffnung
der Gläubigen, daß es nur des «guten Willens» der Menschen bedarf,
um das Himmelreich auf Erden zu begründen, d. h. die oft recht
komplizierten gesellschaftlichen Beziehungen der Menschen mit Hilfe von
«Nächstenliebe» zu regulieren, ohne Rücksicht darauf, daß sich hier
zumeist sehr reale Interessenkreise überschneiden, wovon jeder
Gewerkschaftssekretär ein Lied zu singen weiß.

Das Kriterium einer Utopie besteht nicht darin, daß sie etwas
anstrebt, das noch nicht existiert, sondern in dem Umstand, daß sie uns
wohl ein Ziel zeigt — ein Ziel «auf's innigste zu wünschen» — aber
keinen brauchbaren Weg anzugehen weiß, der zu diesem Ziel führt.
Auch die ersten Sozialisten waren Utopisten und einer von ihnen,
Saint Simon, knüpfte sogar bewußt an den christlichen Brudergedanken

an, wie sein erstes Werk «Neues Christentum» beweist. Und doch
hat sich gerade bei der christlichen Moral gezeigt, wie wenig
sentimentale Beteuerungen von Menschenliebe im praktischen Leben
auszurichten vermögen. Stärker als Gott erweisen sich die wirtschaftlichen

Differenzen. So darf es uns denn nicht wundernehmen, daß die

sogenannte Moralisierung der Menschheit in der Hauptsache aus
Moralheuchelei besteht. Selbst wenn wir nicht den Kampf gegen den
religiösen Aberglauben führen würden, müßten wir uns gegen eine



114 Befreiung Nr. 4

weltfremd gewordene Sittenlehre verwahren, die einmal — unter
primitiven ökonomischen Verhältnissen — vielleicht einen Sinn gehabt
haben mochte «Klopfet an und es wird euch aufgetan » in unserer
hochkapitalistischen Epoche jedoch einen weit schlimmeren sozialen
Aberglauben darstellt und auch folgerichtig zu einem pharisäischen,
frommen Augenaufschlag geworden ist.

Der Soziologe Müller-Lyer hat in seinen «Phasen der Kultur» mit
Nachdruck erklärt : «Moralisch handeln heißt sozial handeln», womit
er sich gegen den christlichen Moralbegriff erklärte, der ohne soziale
Untermauerung einfach in der Luft hängt. Der «Deutsche Monistenbund»,

der sich nicht nur in bezug auf Weltanschauung, sondern auch
hinsichtlich unserer Lebensgestaltung zur abstrakten Wissenschaftlichkeit

bekannt, hat denn auch in seinen «Hamburger Richtlinien» das
Bekenntnis zum wissenschaftlichen Sozialismus abgelegt, d. h. —
ohne eine parteipolitische Bindung einzugehen — zu der Ueberzeugung,

daß es ohne sozialökonomische Fundierung keinen Weg zur
Verwirklichung ethischer Ideale geben könne. Die Freigeistige
Vereinigung der Schweiz (FVS) ist diesem Beispiel gefolgt. Die Ethi-
sierung der Menschheit steht nicht am Anfang, sondern am Ende
der Kulturentwicklung. Die Proklamierung der menschlichen
Willensfreiheit, und sei es auch mit einer vorsichtigen Einschränkung
(«in gewissem Ausmaß»), bedeutet eine gefährliche Konzession an
theologische Gedankengänge. Wir verkennen nicht die ideelle Stoßkraft

ethischer Grundsätze, aber wir müssen uns stets dessen bewußt
bleiben, daß der Weg zu ihrer Verwirklichung nicht über einen
salbungsvollen Appell an die Vernunft der Menschen führen kann
oder gar über eine Mobilisierung individueller Willensmeinungen,

sondern nur über eine erst noch zu erkämpfende gerechte
soziale Ordnung. Alles andere ist trügerische Illusion, die den
kulturellen Aufstieg der Menschheit verzögert und nur die Wirksamkeit
politisch reaktionärer Gewalten zu stärken vermag. Um zu wissen,
was nottut, müssen wir uns zunächst darüber klar werden, was wirklich

ist. Th. Hartwig.

Die meisten Menschen haben keine Meinung; sie muß durch
Druck von außen in sie hineingepreßt werden wie das Schmieröl
in die Maschine. Ortega y Gasset.


	Freiheit und Notwendigkeit

