
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 3

Artikel: Max Planck und sein Gottesglaube

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEFREIUNG
Zeitschrift für kritisches Denken

2. Jahrgang Nr. 3 1. März 1954

Max Planck und sein Gottesglaube

Wir reden hier zu Lesern, die sich in der neueren Wissenschaft
umgesehen haben. Sie kennen Max Planck als einen der besten unter den
modernen Physikern; sie kennen auch Plancks wissenschaftliche
Hauptleistung, die Quantentheorie, wenn auch da und dort vielleicht
nur dem Namen nach. Sein Leben war, auf der Sonnenseite, der strahlende

Aufstieg eines außerordentlichen Gelehrten zu Ehren und Würden.

In Berlin Nachfolger des beriihmten Kirchhoff, Sekretär der
Preußischen Akademie der Wissenschaften, Präsident der Kaiser-
Wilhelm-Gesellschaft zur Förderung der Wissenschaften; befreundet oder
doch bekannt mit Helmholtz, Mommsen, Lorentz, Madame Curie,
Rutherford, Niels Bohr, Marconi, Eddington, Debye. 1919 erhält er
den Nobelpreis für Physik. 1947 ist Planck, als Mensch und Forscher
von aller Welt geehrt und bewundert, im 90. Lebensjahr gestorben
und ruht heute auf dem Göttinger Friedhof.

Weniger bekannt sind die Nachtseiten dieser strahlenden
Gelehrtenlaufbahn; darum darf hier kurz auf folgende schwere Schicksalsschläge

hingewieesn werden: Von seinen 5 Kindern fällt der älteste
Sohn im 1. Weltkrieg vor Verdun; zwei Zwillingstöchter werden ihm
in ihrem blühenden Alter entrissen; sein Sohn Erwin wurde nach
sechsmonatiger Haft, wegen Konspirationen mit den Männern des
20. Juni, im Jahre 1944 hingerichtet trotz des Gnadengesuchs, das
sein hochbetagter und berühmter Vater eingereicht hatte; im selben
Jahr 1944 ist auch sein schönes und gastfreundliches Haus im Berliner
Grunewald, das er 39 Jahre bewohnt hatte, während eines
Fliegerbombardements drei Phosphorkanistern zum Opfer gefallen und
vollständig, mit allen den wertvollen Sammlungen und Dokumenten,
abgebrannt ; das Gut an der Elbe, in welchem der Ausgebombte gastfreundliche

Aufnahme gefunden hatte, wurde bald darauf von deutschen
und amerikanischen Truppen bombardiert; auf der Flucht fiel das

Ehepaar Planck Plünderern in die Hände und verlor seine letzten



66 Befreiung Nr. 3

Habseligkeiten; in Göttingen fand es endlich Unterkunft und ein
neues Heim.

Warum wir hier von diesem großen Forscher sprechen? Der Titel
sagt es. Planck P.) gilt bei den christlichen Apologeten als der
unangreifbare Typus des großen Gelehrten, der seine Gelehrsamkeit,
ja sogar die moderne Physik, mit Religion und Gottesglaube in schönster

Harmonie zu verschmelzen weiß. P. wird unserem hartnäckigen
Hinweis auf die Unvereinbarkeit der beiden Positionen Erkenntnis
und Gottesglaube oder Menschenwahrheit und Gotteswahrheit und
unserer hartnäckigen Forderung nach ehrlicher Entscheidung von
der Gegenseite ebenso hartnäckig entgegengehalten als der zwingende
und überzeugende Gegenbeweis gegen unsere Unvereinbarkeitsthese,
als der schlagende Beweis für die Möglichkeit, ja für die Notwendigkeit

einer solchen Vereinigung von Wissenschaft und Religion in
Harmonie und Frieden.

P. selbst war äußerst zurückhaltend, und jeder Schritt über sein
eigentliches Forschungsgebiet, die theoretische Physik, hinaus, hat
ihn immer schwere Ueberwindungen gekostet. Doch hat er sich über
seine Stellung zu Religion und Gottesglaube wiederholt ganz offen
ausgesprochen, am deutlichsten wohl in seinem Vortrag: «Religion
und Naturwissenschaft» vom Mai 1937. Gegen den Schluß dieses

Vortrags hin faßt P. sein Bekenntnis in folgende klare Worte: «Wohin
und wieweit wir also blicken mögen, zwischen Religion und
Naturwissenschaft finden wir nirgends einen Widerspruch, wohl aber gerade
in den entscheidenden Punkten volle Uebereinstimmung. Religion
und Naturwissenschaft — sie schließen sich nicht aus, wie manche
heutzutage glauben oder fürchten, sondern sie ergänzen und bedingen
einander. — Die beiden Wege divergieren nicht, sondern sie gehen
einander parallel, und sie treffen sich in der fernen Unendlichkeit an
dem nämlichen Ziel. — Dann wird sich in immer wachsender Klarheit

herausstellen, daß, wenn auch die Methoden verschieden sind,
der Sinn der Arbeit und die Richtung des Fortschritts doch vollkommen

miteinander übereinstimmen.»

Mit diesen Worten hat P. auch das eigentliche Thema unserer
heutigen Untersuchung umrissen; ihm wenden wir uns nun ungesäumt
zu. Und da dürfen wir zunächst eine erfreuliche Feststellung machen :

P. trägt aus seinen wissenschaftlichen Forschungen her zwei Elemente
an die religiöse Frage heran, die wir nur begrüßen können :



Nr. 3 Befreiung 67

1. Die Ueberzeugung von der Realität der Außenwelt. An ihr hält
P. fest auch gegenüber allen Einsprüchen des erkenntnistheoretischen
Idealismus, an ihr hält er fest in den vielen Auseinandersetzungen
mit dem idealistischen Positivismus seiner Zeit.

2. Die' Ueberzeugung von der durchgehenden Kausalität; sie gilt
auch im Organischen, sogar im Seelischen und Geistigen.

Damit ist für uns und unsere Position zwar noch niclit alles, aber
doch schon recht viel und recht Wesentliches gewonnen. Gewiß stehen
diesen erfreulichen auch einige weniger erfreuliche Elemente gegenüber,

die nun wieder der Religion zugute kommen : P. stellt schon die
Frage und faßt damit auch schon das Problem falsch; er stellt der
Religion nur die Naturwissenschaft, ja, genau besehen, nur die
moderne Physik gegenüber; diese einseitige Einschränkung ist überholt
und unhaltbar geworden; denn auch die Geisteswissenschaften und
auch die Philosophie haben ihre ganz bestimmten Gründe, sich der
Religion entgegenzustellen; wir verweisen hier auf den großen
Vertreter bester geisteswissenschaftlicher Tradition Wilhelm Nestle mit
seinem klassischen Werk: «Die Krisis des Christentums». Darum
stehen heute Naturwissenschaft, Geisteswissenschaft und Philosophie in
einer einzigen geschlossenen Front als Front der Erkenntnis, als Front
der Menschenwahrheit der Front der Gotteswahrheit gegenüber.

Als weitere nachteilige Elemente kommen hinzu die selbstverständlichen

Bindungen des hochgestellten Gelehrten an die professoral-
kollegialen Konventionen und an die akademische Tradition, die eine
auch noch so unbestimmte Verbindungsmöglichkeit zu einem auch
noch so unklaren Gottesglauben zur Anstandspflicht machen. Dazu
kommen auch noch einige bedeutende Theologen aus der Reihe der
Vorfahren, die Ps. geistiges Erbgut mitbestimmt haben.

Den Gedankengängen Ps. in der Darlegung des eigentlichen
Problems nachzugehen, ist eine ausgezeichnete Schulung — und ist auch
ein erlesener Genuß; denn P. drückt sich sehr klar aus, strebt überall

nach der einfachsten Fassung des Gedankens und führt zudem in
überaus interessante und aktuelle Fragestellungen hinein. Die
Problemlage, obwohl sie nicht ganz einfach ist, ermöglicht uns doch, das

Resultat unserer Untersuchung in zwei Sätze zusammen zu fassen
und diese Sätze zu begründen:

1. Der Gott, zu dem P. sich bekennt, ist nicht der Gott der christlichen

Lehre.



68 Befreiung Nr. 3

Zwei Ueberzeugungen hätten P. eigentlich in integral-christliche
Gottesauffassungen hineinführen und hätten ihn vor schweren
Verkennungen der christlichen Grundlehren bewahren müssen:

a) P. verkündet in seinem Vortrag «Religion und Naturwissenschaft»

den Satz: «Religion ist die Bindung des Menschen an Gott.»
Wenn P. damit etwa rein sprachlich religio von religare binden)
ableiten wollte, so wäre das natürlich falsch. Die moderne lateinische
Etymologie zeigt deutlich, daß religio mit religare nichts zu tun hat.
Wenn er aber von allem Sprachlichen absieht und mit seinem Satz

nur ausdrücken will, daß die Religion als Geschehen oder als Institution

den Menschen an Gott bindet, so hat er mit dieser rein sachlichen
Feststellung recht. P. kommt dann aber zu einem völlig entgegengesetzten

Resultat : Er bindet, wie wir noch sehen werden, nicht den
Menschen an Gott, sondern Gott an den Menschen. Damit hat er aber
auch schon den Bruch mit den Grundlagen des Christentums
vollzogen.

b) P. kennt das Problem genau, um das es letztlich in der Gottesfrage

geht; denn er schreibt und frägt mit ausgezeichneter Präzision:
«Lebt Gott nur in der Seele des Gläubigen oder regiert er die Welt
unabhängig davon, ob man an ihn glaubt oder nicht glaubt?» Für den
positiv gläubigen Christen ist die a se-Realität Gottes das unabdingbare

Fundament seines Glaubens. Der Gott aber, zu dem P. sich
bekennt, steht nicht auf diesem festen Glaubensfundament, er steht in
einem sehr unklaren Zwielicht zwischen einem Gott, der nur als
Vorstellungsinhalt in der Seele des Gläubigen lebt und einem a se-realen
Gott.

Schon in den Vor- und Nebenfragen versagt sich P. einem eindeutig
christlichen Bekenntnis. Er anerkennt das Wunder — und meint
mit Wunder die Tatsache, daß sich uns die reale Welt im Erkenntnisprozeß

überhaupt erschließt. Er bekennt sich zur Grundbefindlichkeit
der Ehrfurcht — und meint damit das ruhige Verehren der Geheimnisse

im Sinne Goethes. Er bekennt sich zur Willensfreiheit — aber

nur für die Akte und Entscheidungen, die noch vor uns liegen; und
auch da sagt er deutlich: «Da fühlen wir uns frei!» und nicht: «Da
sind wir frei » Er bekennt sich zum Glauben, aber Glaube ist ihm ein
bloßes Fürwahrhalten.

Und nun zur Hauptfrage: Alles das, was er mit dem Wort «Gott»
belegt, liegt im Diesseits und hat deshalb mit dem Gott des Christentums

oder der Bibel nichts gemeinsam als das Wort «Gott». Mit Gott



Nr. 3 Befreiung 69

bezeichnet er den idealen Beobachter, dem alle Geschehensprozesse
und alle kausalen Verknüpfungen bekannt sind, auch die kausalen
Prozesse im seelischen und geistigen Geschehen. Mit Gott bezeichnet
er den idealen Beobachter speziell in der Physik, dem die reinste
Objektivität, ohne alles störende Dazutun von Seiten des Subjekts,
gelingt. Mit dem Namen Gottes belegt er auch die vernünftige
Weltordnung. Gott ist ihm, wie seinem Vorbild Kant, eine Forderung, ein
Postulat des ethischen Handelns, der erkenntnistheoretischen
Ueberlegung. Gott ist ihm aber nicht der Jahwe der Bibel, ist ihm nicht
der persönlich gefaßte Gott des Alten und des Neuen Testamentes, ist
ihm nicht der Gott des Christentums, der sich in Christus den
Menschen geoffenbart hat. Wie gesagt: P. bindet nicht, in christlicher
Lehre und Forderung, den Menschen an den Gott der Offenbarung,
sondern er bindet Gott als eine Konstruktion, als ein Postulat und als
eine Schöpfung des wissenschaftlich-philosophischen Denkens an die
ethischen und erkenntnistheoretischen Forderungen des Menschen.

Um mit Pascal zu sprechen: Gott ist ihm nicht «dieu d'Abraham,
d'Isaac et de Jacob», wir haben es bei P. nur zu tun mit einem «dieu
des philosophes et des savants».

P. unterstellt nicht sich und sein geistiges Schaffen der Wahrheit
des Christentums, wie das die Christenlehre verlangt; umgekehrt: Er
unterstellt Gott und den Gottesbegriff der wissenschaftlich-philosophischen

Reflexion. Wie sehr er Gott und Religion in die Verfügbarkeit
seiner wissenschaftlichen Reflexion rückt, zeigen folgende zwei Sätze :

«Wissenschaftlich unberechtigt und abzulehnen ist daher nach meiner

Meinung auch eine Religion, die den Wert des Lebens verneint.»
«Nur das eine liegt mir daran, hier hervorzuheben, daß mit einem

streng wissenschaftlichen Standpunkt jedwede Religion vereinbar
ist, falls und insofern sie nur weder mit sich selber noch mit dem Ge-

setz der kausalen Bedingtheit aller Außenvorgänge in Widerspruch
tritt.» Ob P. hier das ursprünglich weltflüchtig-asketische und das

ursprünglich magische Christentum speziell treffen will, bleibe
dahingestellt ; sicher ist, daß er mit diesen Sätzen Wahrheit oder Unwahrheit,

Wert oder Unwert der Religion dem Kriterium der wissenschaftlichen

Reflexion unterstellt und damit eine durchaus unchristliche
Haltung einnimmt.

Damit dürfte klar geworden sein : Der Gott, zu dem P. sich bekennt,
ist nicht der Gott des Christentums; die Religion, zu der P. sich
bekennt, ist nicht das Christentum.



70 Befreiung Nr. 3

2. Die philosophischen Gotteskonstruktionen Ps. sind Fehlkonstruktionen.

Mit dem christlichen Gott also hat der Gott Ps. nichts zu tun,
das ist eingesehen. Die Konstruktion eines Gottes könnte aber auf dem
Gebiet der Philosophie doch noch ihren philosophischen, wenn auch
nicht mehr ihren christlichen Wert haben. Sie kann das aber nicht,
da sie eine Fehlkonstruktion ist.

P. wäre, wie schon gesagt, durch seinen gesunden Realismus und
durch seine Ueberzeugung von der alles Geschehen durchwaltenden
Kausalität prädestiniert zu einer philosophisch überzeugenden
Lösung; er denkt aber weder Realität noch Kausalität ganz zu Ende,
kommt darum in Schwierigkeiten und landet bei den Fehlkonstruktionen

seines Gottes.
a) Kausalität: P. definiert Kausalität wie folgt: «Ein Ereignis ist

dann kausal bedingt, wenn es mit Sicherheit vorausgesagt werden
kann.» Der Fehler liegt auf der Hand. Die gelungene Voraussage
gehört nicht in den Begriff der Kausalität hinein; sie ist eine
Folgeerscheinung der Kausalität, eine Begleiterscheinung meinetwegen,
gültig nur für den diese Kausalität beobachtenden Menschen, nicht
aber für Kausalität selbst. P. macht nicht völlig ernst mit der ontischen
Fundierung der Kausalität, er trennt nicht Kausalität und Determination

der Kausalität. Kausalität ist ein Geschehen, das sich rein und

ganz in der Realität abspielt, ganz unabhängig davon, ob sie erkannt
und zu Voraussagen benützt wird oder nicht. Kausalität hat sich im
realen Geschehen ausgewirkt, bevor ein erkennendes menschliches
Subjekt da war, um sich ihrer zu bestimmten Voraussagen zu bedienen.

Kausalität wird sich einst in der Realität auswirken, auch wenn
kein erkennendes und kein determinierendes Subjekt mehr vorhanden

sein wird.
Als Physiker ist P. überzeugt, daß Kausalität sich überall auswirkt,

auch in den Komplikationen des seelischen und geistigen Geschehens.

Der Mensch kann hier aber nicht mehr determinieren, die Schwierigkeiten

sind zu groß. Weil nun P. irrtümlicherweise Determination und
Kausalität in Eins zusammenfließen läßt, muß er nun, um auf diesen

schwierigen Gebieten seine durchgehende Kausalität durchhalten zu
können, den idealen Geist schaffen, muß ihn verlangen oder postulieren,

den Geist alsq, der auch hier in den Komplikationen die Kausalität

erkennt und zu Voraussagen verwertet. Diesen idealen Geist oder
Beobachter nennt er Gott. Darum ist dieser Gott reines Postulat seiner
erkenntnistheoretischen Reflexion. Das Postulat ist aber deswegen un-



Nr. 3 Befreiung 71

berechtigt und unhaltbar, weil es einer unklar gefaßten Definition von
Kausalität entspringt. Hätte P. die Vorausbestimmung voll und ganz
in die Determination des erkennenden Subjekts hineingelegt, wo sie

hingehört, und nicht mit dem realen Geschehen der Kausalität
verquickt, so könnte er nachher ruhig von diesem postulierten Gott
absehen, er käme ohne ihn besser aus.

h) Realität: Mit Recht sieht der Realist P. hinter den universellen
Naturkonstanten der modernen Physik eine an sich bestehende
Realität, die diesen Konstanten einen von der menschlichen Intelligenz
unabhängigen Sinn gibt. Daraus zieht nun P. den eigenartigen Schluß :

Darum dürfen wir hinter den Symbolkonstanten der Religion auch
eine Realität annehmen, aber diesmal natürlich eine göttlich-trans-

Nzendente Realität. Nicht eine christliche Offenbarung, sondern dieser
logisch sich gebende und sehr anfechtbare Schluß trägt Ps.

Ueberzeugung von der a se-Realität Gottes.
Es ist ein Fehlschluß. Nehmen wir einmal mit P. gutwillig an, es

handle sich bei den religiösen Konstanten um echte Symbole, dann
erstehen mit diesem Schluß auf einen Schlag hinter den religiösen
Symbolen aller Religionen alle die in den Symbolen ausgesagten
religiösen Realitäten, und Olymp, Hades, die ewigen Jagdgründe, Himmel

und Hölle Dantes, die Dämonen, Götter und Göttinnen, Kentauren

und andere Fabelwesen aller Religionen halten vor unseren
erstaunten Augen fröhliche reale Urständ Wollte das der grundgelehrte,

aller Phantastik energisch sich widersetzende Physiker P. Sicher
nicht

Die Schuld am Fehlschluß trägt eine falsche Voraussetzung, die P.

in den Schluß hineinträgt: Die religiösen Konstanten sind eben nicht
in dem Sinne Symbole, wie die universellen Naturkonstanten der
modernen Physik Symbole sind. Darum darf auch nicht aus beiden
Symbolen derselbe Schluß gezogen, nicht aus beiden Symbolen auf eine
hinter den Symbolen liegende Realität geschlossen werden. Die ganze
Erkenntnis der Menschenwahrheit zeigt heute überzeugend, daß hinter

den religiösen Konstanten keine Realität liegt; Worte, Mythen,
Legenden, Riten haben gewiß Symbolcharakter, aber sie symbolisieren
nicht eine hinter ihnen liegende göttliche Realität, sie drücken als
Symbole nur das unstillbare und übermächtige religiöse Bedürfnis,
das cor inquietum (Augustinus) des homo religiosus aus; sie sind, um
mit Jakob Burckhardt («Weltgeschichtliche Betrachtungen») zu
reden, «der Ausdruck des ewigen und unzerstörbaren metaphysischen



72 Befreiung Nr. 3

Bedürfnisses der Menschennatur». Mehr nicht! Entscheidend ist eben
nicht die Tatsache der Symbolhaftigkeit an sich, entscheidend ist, was
hinter dem Symbol liegt; entscheidend ist, was das Symbol im Letzten
meint und ausdrückt; entscheidend ist nicht das Symbol, sondern
das, wovon das Symbol zeugt.

Und schließlich : Hätte P., gegen alle unsere Einwände, doch Recht
mit seinem Schluß auf göttliche Realität hinter den Symbolen — wo
läge denn der Gewinn für die Religion, wo läge denn der Gewinn
gerade für das Christentum, da ja P. als Religion, wie wir gesehen
haben, nur gelten läßt, was sich der kausalen Naturgesetzlichkeit
einordnet? Der Gewinn für das Christentum wäre null und nichtig!

Wir dürfen also die theologischen Zumutungen, uns an P. ein
Beispiel zu nehmen und mit P. zusammen moderne Physik und Christenglauben

in Harmonie und Frieden zu vereinen — diese Zumutungen
dürfen wir mit gutem Gewissen und mit aller Entschiedenheit zurückweisen.

Ps. Gott hat mit dem Christengott nichts gemeinsam, und als

philosophische Gotteskonstruktion ist sie unhaltbar. Diese harte Kritik

im Gebiet der Philosophie und der Wahrheit hindert uns nicht
im geringsten daran, uns vor P. als dem unübertrefflichen Physiker
und dem hervorragenden Menschen tief zu verbeugen. Als Kronzeuge
aber für die harmonische Einheit von Menschenwahrheit und
Gotteswahrheit scheidet er endgültig aus. Hr.

Nachtrag:

Nach Zustellung dieser Arbeit an die Redaktion werde ich vom
Schriftleiter auf Nr. 11/1953 der deutschen «Geistesfreiheit» aufmerksam

gemacht. Was dort Gesinnungsfreund W. Kick aus Regensburg
über «Max Planck und die Religion» schreibt, ist die denkbar
wertvollste Bestätigung alles dessen, was ich im voranstehenden Aufsatz
ausgeführt habe. Ueberzeugend wird durch Kick nachgewiesen, daß
Planck und Einstein als die beiden großen Begründer der modernen
Naturwissenschaft wohl ein positives Verhältnis zu Religion und Glauben,

aber durchaus nicht zur Religion und zum Glauben der amtlich-
christlichen Kirchen haben. Kick hat, noch zu Lebzeiten Plancks, diesen

großen Gelehrten zur Sicherheit auch persönlich um Auskunft
gebeten über sein Verhältnis zu Gott und Religion, und Planck hat,
ein Vierteljahr vor seinem Tod, in seinem 90. Lebensjahr,
handschriftlich geantwortet wie folgt:



Nr. 3 Befreiung 73

Göttingen, den 18. 6. 47.
Sehr geehrter Herr

In Beantwortung Ihres Schreibens vom 10. 6. 47 kann ich Ihnen
mitteilen, daß ich selber seit jeher tief religiös veranlagt bin, daß ich
aber nicht an einen persönlichen Gott, geschweige denn an einen
christlichen Gott glaube. Näheres darüber würden Sie in meiner
Schrift «Religion und Naturwissenschaft» finden.

Hochachtungsvoll Dr. Max Planck.

Wahrlich, ich kann meinen Ausführungen keine schönere und keine
wirksamere Bekräftigung wünschen als dieses schlichte, vornehme
und offene Bekenntnis des großen Physikers Max Planck Hr.

Albert Heuer 60 Jabre alt
Am 9. März 1954 wird eine der führenden freigeistigen Persönlichkeiten

Deutschlands, unser Gesinnungsfreund Oberregierungsrat
Albert Heuer in Hannover, sechzig Jahre alt. Seiner unermüdlichen
Schaffenskraft und seiner hervorragenden organisatorischen und
rednerischen Begabung verdankt die freigeistige Bewegung in Deutschland

ihren schnellen Wiederaufstieg nach dem zweiten Weltkrieg.
Albert Heuer ist Präsident des Deutschen Monistenbundes und

Mitglied des Bundesvorstandes des Bundes freireligiöser Gemeinden
Deutschlands. Seine bedeutendste Tätigkeit entfaltete er indes als
Stellvertretender Präsident und Geschäftsführer des Deutschen
Volksbundes für Geistesfreiheit, des 1949 geschaffenen Rechtsschutzverbandes

sämtlicher freigeistigen Organisationen Westdeutschlands.
Durch sein gewinnendes und konziliantes Wesen hat Gesinnungsfreund

Albert Heuer sich überall, auch in der Schweiz, wo eine seiner
Töchter verheiratet ist, die Herzen gewonnen. Wir — der Deutsche
Monistenbund und die Freigeistige Vereinigung der Schweiz — gesellen

uns zu den Gratulanten und wünschen unserem lieben und
hochverehrten Freunde noch viele Jahre frohen und erfolgreichen Schaffens.

Fast alle Religionen sind pessimistisch, während die Wissenschaft
optimistisch ist. Wilhelm Ostwald


	Max Planck und sein Gottesglaube

