Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 3

Artikel: Max Planck und sein Gottesglaube
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410295

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEFREIUNG

Zeitschrift fiir kritisches Denken

2. Jahrgang Nr. 3 1. Mirz 1954

Max Planck und sein Gottesélaube

Wir reden hier zu Lesern, die sich in der neueren Wissenschaft um-
gesehen haben. Sie kennen Max Planck als einen der besten unter den
modernen Physikern; sie kennen auch Plancks wissenschaftliche
Hauptleistung, die Quantentheorie, wenn auch da und dort vielleicht
nur dem Namen nach. Sein Leben war, auf der Sonnenseite, der strah-
lende Aufstieg eines auBBerordentlichen Gelehrten zu Ehren und Wiir-
den. In Berlin Nachfolger des beriihmten Kirchhoff, Sekretdr der
PreuBischen Akademie der Wissenschaften, Prisident der Kaiser-Wil-
helm-Gesellschaft zur Forderung der Wissenschaften ; befreundet oder
doch bekannt mit Helmholtz, Mommsen, Lorentz, Madame Curie,
Rutherford, Niels Bohr, Marconi, Eddington, Debye. 1919 erhilt er
den Nobelpreis fiir Physik. 1947 ist Planck, als Mensch und Forscher
von aller Welt geehrt und bewundert, im 90. Lebensjahr gestorben
und ruht heute auf dem Gé6ttinger Friedhof. :

Weniger bekannt sind die Nachtseiten dieser strahlenden Gelehr-
tenlaufbahn; darum darf hier kurz auf folgende schwere Schicksals-
schlidge hingewieesn werden: Von seinen 5 Kindern fillt der ilteste
Sohn im 1. Weltkrieg vor Verdun; zwei Zwillingstéchter werden ihm
in ihrem blithenden Alter entrissen; sein Sohn Erwin wurde nach
sechsmonatiger Haft, wegen Konspirationen mit den Minnern des
20. Juni, im Jahre 1944 hingerichtet trotz des Gnadengesuchs, das
sein hochbetagter und berithmter Vater eingereicht hatte; im selben
Jahr 1944 ist auch sein schones und gastfreundliches Haus im Berliner
Grunewald, das er 39 Jahre bewohnt hatte, wihrend eines Flieger-
bombardements drei Phosphorkanistern zum Opfer gefallen und voll-
stindig, mit allen den wertvollen Sammlungen und Dokumenten, abge-
brannt; das Gut an der Elbe, in welchem der Ausgebombte gastfreund-
liche Aufnahme gefunden hatte, wurde bald darauf von deutschen
und amerikanischen Truppen bombardiert; auf der Flucht fiel das
Ehepaar Planck Pliinderern in die Hénde und verlor seine letzten



66 Befreiung Nr. 3

Habseligkeiten; in Gottingen fand es endlich Unterkunft und ein
neues Heim.

- Warum wir hier von diesem groflen Forscher sprechen? Der Titel
sagt es. Planck (= P.) gilt bei den christlichen Apologeten als der
unangreifbare Typus des grolen Gelehrten, der seine Gelehrsamkeit,
ja sogar die moderne Physik, mit Religion und Gottesglaube in schon-
ster Harmonie zu verschmelzen weil3. P. wird unserem hartniickigen
Hinweis auf die Unvereinbarkeit der beiden Positionen Erkenntnis
und Gottesglaube oder Menschenwahrheit und Gotteswahrheit und
unserer hartniickigen Forderung nach ehrlicher Entscheidung von
der Gegenseite ebenso hartnickig entgegengehalten als der zwingende
und iiberzeugende Gegenbeweis gegen unsere Unvereinbarkeitsthese,
als der schlagende Beweis fiir die Méglichkeit, ja fiir die Notwendig-
keit einer solchen Vereinigung von Wissenschaft und Religion in Har-
monie und Frieden.

P. selbst war dullerst zuriickhaltend, und jeder Schritt iiber sein
eigentliches Forschungsgebiet, die theoretische Physik, hinaus, hat
ihn immer schwere Ueberwindungen gekostet. Doch hat er sich iiber
seine Stellung zu Religion und Gottesglaube wiederholt ganz offen
“ausgesprochen, am deutlichsten wohl in seinem Vortrag: «Religion
und Naturwissenschaft> vom Mai 1937. Gegen den Schluf3 dieses Vor-
trags hin faf3t P. sein Bekenntnis in folgende klare Worte: «Wohin
und wieweit wir also blicken mogen, zwischen Religion und Natur-
‘wissenschaft finden wir nirgends einen Widerspruch, wohl aber gerade
in den entscheidenden Punkten volle Uebereinstimmung. Religion
~und Naturwissenschaft — sie schlieBen sich nicht aus, wie manche
heutzutage glauben oder fiirchten, sondern sie erginzen und bedingen
einander. — Die beiden Wege divergieren nicht, sondern sie gehen
einander parallel, und sie treffen sich in der fernen Unendlichkeit an
dem ndmlichen Ziel. — Dann wird sich in immer wachsender Klar-
heit herausstellen, daf3, wenn auch die Methoden verschieden sind,
der Sinn der Arbeit und die Richtung des Fortschritts doch vollkom.-
men miteinander iibereinstimmen.» :

Mit diesen Worten hat P. auch das eigentliche Thema unserer heu-
tigen Untersuchung umrissen; ihm wenden wir uns nun ungesdumt
zu. Und da diirfen wir zunichst eine erfreuliche Feststellung machen:
'P. triigt aus seinen wissenschaftlichen Forschungen her zwei Elemente
an die religiose Frage heran, die wir nur begriiBen konnen:



Nr. 3 Befreiung 67

1. Die Ueberzeugung von der Realitit der Aullenwelt. An ihr hilt
P. fest auch gegeniiber allen Einspriichen des erkenntnistheoretischen
Idealismus, an ihr hélt er fest in den vielen Auseinandersetzungen
mit dem idealistischen Positivismus seiner Zeit.

2. Die’ Ueberzeugung von der durchgehenden Kausalitdt; sie gilt
auch im Organischen, sogar im Seelischen und Geistigen.

Damit ist fiir uns und unsere Position zwar noch nicht alles, aber
doch schon recht viel und recht Wesentliches gewonnen. Gewil3 stehen
diesen erfreulichen auch einige weniger erfreuliche Elemente gegen-
iiber, die nun wieder der Religion zugute kommen: P. stellt schon die
Frage und fa3t damit auch schon das Problem falsch; er stellt der
Religion nur die Naturwissenschaft, ja, genau besehen, nur die mo-
derne Physik gegeniiber; diese einseitige Einschrinkung ist iiberholt
und unhaltbar geworden; denn auch die Geisteswissenschaften und
auch die Philosophie haben ihre ganz bestimmten Griinde, sich der
Religion entgegenzustellen; wir verweisen hier auf den groflen Ver-
treter bester geisteswissenschaftlicher Tradition Wilhelm Nestle mit
seinem klassischen Werk: «Die Krisis des Christentums». Darum ste-
hen heute Naturwissenschaft, Geisteswissenschaft und Philosophie in
einer einzigen geschlossenen Front als Front der Erkenntnis, als Front
der Menschenwahrheit der Front der Gotteswahrheit gegeniiber.

Als weitere nachteilige Elemente kommen hinzu die selbstverstind-
lichen Bindungen des hochgestellten Gelehrten an die professoral-
kollegialen Konventionen und an die akademische Tradition, die eine
auch noch so unbestimmte Verbindungsmoglichkeit zu einem auch
noch so unklaren Gottesglauben zur Anstandspflicht machen. Dazu
kommen auch noch einige bedeutende Theologen aus der Reihe der
Vorfahren, die Ps. geistiges Erbgut mitbestimmt haben.

Den Gedankengingen Ps. in der Darlegung des elgenthchen Pro-
blems nachzugehen, ist eine ausgezeichnete Schulung — und ist auch
ein erlesener Genul3; denn P. driickt sich sehr klar aus, strebt iiber-
all nach der einfachsten Fassung des Gedankens und fiihrt zudem in
iiberaus interessante und aktuelle Fragestellungen hinein. Die Pro-
blemlage, obwohl sie nicht ganz einfach ist, ermdglicht uns doch, das
Resultat unserer Untersuchung in zwei Sitze zusammen zu fassen
und diese Sitze zu begriinden:

1. Der Gott, zu dem P. sich bekennt, ist nicht der Gott der christ-
lichen Lehre.



68 Befreiung Nr. 3

Zwei Ueberzeugungen hitten P. eigentlich in integral-christliche
Gottesauffassungen hineinfiihren und hitten ihn vor schweren Ver-
kennungen der christlichen Grundlehren bewahren miissen:

a) P. verkiindet in seinem Vortrag «Religion und Naturwissen-
schaft» den Satz: «Religion ist die Bindung des Menschen an Gott.»
Wenn P. damit etwa rein sprachlich religio von religare (= binden)
ableiten wollte, so wiire das natiirlich falsch. Die moderne lateinische
Etymologie zeigt deutlich, daf religio mit religare nichts zu tun hat.
Wenn er aber von allem Sprachlichen absieht und mit seinem Satz
nur ausdriicken will, da3 die Religion als Geschehen oder als Institu-
tion den Menschen an Gott bindet, so hat er mit dieser rein sachlichen
Feststellung recht. P, kommt dann aber zu einem véllig entgegenge-
setzten Resultat: Er bindet, wie wir noch sehen werden, nicht den Men-
schen an Gott, sondern Gott an den Menschen. Damit hat er aber
auch schon den Bruch mit den Grundlagen des Christentums voll-
zogen.

b) P. kennt das Problem genau, um das es letztlich in der Gottes-
frage geht; denn er schreibt und frigt mit ausgezeichneter Prizision:
«Lebt Gott nur in der Seele des Gldubigen oder regiert er die Welt
unabhingig davon, ob man an ihn glaubt oder nicht glaubt?» Fiir den
positiv gliubigen Christen ist die a se-Realitiit Gottes das unabding-
bare Fundament seines Glaubens. Der Gott aber, zu dem P. sich be-
kennt, steht nicht auf diesem festen Glaubensfundament, er steht in
einem sehr unklaren Zwielicht zwischen einem Gott, der nur als Vor-
stellungsinhalt in der Seele des Gldubigen lebt und einem a se-realen
Gott.

Schon in den Vor- und Nebenfragen versagt sich P. einem eindeutig
christlichen Bekenntnis. Er anerkennt das Wunder — und meint
mit Wunder die Tatsache, dafB3 sich uns die reale Welt im Erkenntnis-
prozeB iiberhaupt erschlieBt. Er bekennt sich zur Grundbefindlichkeit
der Ehrfurcht — und meint damit das ruhige Verehren der Geheim-
nisse im Sinne Goethes. Er bekennt sich zur Willensfreiheit — aber
nur fiir die Akte und Entscheidungen, die noch vor uns liegen; und
auch da sagt er deutlich: «Da fiihlen wir uns frei!» und nicht: «Da
sind wir frei!» Er bekennt sich zum Glauben, aber Glaube ist ihm ein
blofles Fiirwahrhalten.

Und nun zur Hauptfrage: Alles das, was er mit dem Wort «Gott»
belegt, liegt im Diesseits und hat deshalb mit dem Gott des Christen-
tums oder der Bibel nichts gemeinsam als das Wort «Gott». Mit Gott



Nr. 3 Befreiung 69

bezeichnet er den idealen Beobachter, dem alle Geschehensprozesse
und alle kausalen Verkniipfungen bekannt sind, auch die kausalen
Prozesse im seelischen und geistigen Geschehen. Mit Gott bezeichnet
er den idealen Beobachter speziell in der Physik, dem die reinste
Objektivitit, ohne alles storende Dazutun von Seiten des Subjekts, ge-
lingt. Mit dem Namen Gottes belegt er auch die verniinftige Welt-
ordnung. Gott ist ihm, wie seinem Vorbild Kant, eine Forderung, ein
Postulat des ethischen Handelns, der erkenntnistheoretischen Ueber-
legung. Gott ist ihm aber nicht der Jahwe der Bibel, ist ihm nicht
der personlich gefaBte Gott des Alten und des Neuen Testamentes, ist
ihm nicht der Gott des Christentums, der sich in Christus den Men-
schen geoffenbart hat. Wie gesagt: P. bindet nicht, in christlicher
Lehre und Forderung, den Menschen an den Gott der Offenbarung,
sondern er bindet Gott als eine Konstruktion, als ein Postulat und als
eine Schopfung des wissenschaftlich-philosophischen Denkens an die
ethischen und erkenntnistheoretischen Forderungen des Menschen.

Um mit Pascal zu sprechen: Gott ist ihm nicht «dieu d’Abraham,
d’Isaac et de Jacob», wir haben es bei P. nur zu tun mit einem «dieu
des philosophes et des savants».

P. unterstellt nicht sich und sein geistiges Schaffen der Wahrheit
des Christentums, wie das die Christenlehre verlangt; umgekehrt: Er
unterstellt Gott und den Gottesbegriff der wissenschaftlich-philosophi-
schen Reflexion. Wie sehr er Gott und Religion in die Verfiigbarkeit
seiner wissenschaftlichen Reflexion riickt, zeigen folgende zwei Sitze:

«Wissenschaftlich unberechtigt und abzulehnen ist daher nach mei-
ner Meinung auch eine Religion, die den Wert des Lebens verneint.»

«Nur das eine liegt mir daran, hier hervorzuheben, dal mit einem
streng wissenschaftlichen Standpunkt jedwede Religion vereinbar
ist, falls und insofern sie nur weder mit sich selber noch mit dem Ge-
setz der kausalen Bedingtheit aller AuBBenvorginge in Widerspruch
tritt.» Ob P. hier das urspriinglich weltfliichtig-asketische und das ur-
spriinglich magische Christentum speziell treffen will, bleibe dahin-
gestellt; sicher ist, da3 er mit diesen Sdtzen Wahrheit oder Unwahr-
heit, Wert oder Unwert der Religion dem Kriterium der wissenschaft-
lichen Reflexion unterstellt und damit eine durchaus unchristliche
Haltung einnimmt.

Damit diirfte klar geworden sein: Der Gott, zu dem P. sich bekennt,
ist nicht der Gott des Christentums; die Religion, zu der P. sich be-
kennt, ist nicht das Christentum.



70- ' Befreiung Nr. 3

2. Die philosophischen Gotteskonstruktionen Ps. sind Fehlkonstruk-
tionen. Mit dem christlichen Gott also hat der Gott Ps. nichts zu tun,
das ist eingesehen. Die Konstruktion eines Gottes konnte aber auf dem
Gebiet der Philosophie doch noch ihren philosophischen, wenn auch
nicht mehr ihren christlichen Wert haben. Sie kann das aber nicht,
da sie eine Fehlkonstruktion ist.

P. wire, wie schon gesagt, durch seinen gesunden Realismus und
durch seine Ueberzeugung von der alles Geschehen durchwaltenden
Kausalitdt priddestiniert zu einer philosophisch iiberzeugenden Lo-
sung; er denkt aber weder Realitdit noch Kausalitdt ganz zu Ende,
kommt darum in Schwierigkeiten und landet bei den Fehlkonstruk-
tionen seines Gottes. ,

-a) Kausalitit: P. definiert Kausalitit wie folgt: «Ein Ereignis ist
dann kausal bedingt, wenn es mit Sicherheit vorausgesagt werden
kann.» Der Fehler liegt auf der Hand. Die gelungene Voraussage ge-
hort nicht in den Begriff der Kausalitit hinein; sie ist eine Folge-
erscheinung der Kausalitdt, eine Begleiterscheinung meinetwegen,
giiltig nur fiir den diese Kausalitit beobachtenden Menschen, nicht
aber fiir Kausalitit selbst. P. macht nicht v6llig ernst mit der ontischen
Fundierung der Kausalitit, er trennt nicht Kausalitit und Determi-
nation der Kausalitdt. Kausalitit ist ein Geschehen, das sich rein und
ganz in der Realitdt abspielt, ganz unabhingig davon, ob sie erkannt
und zu Voradussagen beniitzt wird oder nicht. Kausalitédt hat sich im
realen Geschehen ausgewirkt, bevor ein erkennendes menschliches
Subjekt da war, um sich ihrer zu bestimmten Voraussagen zu bedie-
nen. Kausalitidt wird sich einst in der Realitdt auswirken, auch wenn
kein erkennendes und kein determinierendes Subjekt mehr vorhan-
den sein wird. : . |
- Als Physiker ist P. iiberzeugt, dal3 Kausalitit sich iiberall auswirkt,
auch in den Komplikationen des seelischen und geistigen Geschehens.
Der Mensch kann hier aber nicht mehr determinieren, die Schwierig-
keiten sind zu grof3. Weil nun P. irrtiimlicherweise Determination und
Kausalitit in Eins zusammenflieBen 1a8t, mull er nun, um auf diesen
schwierigen Gebieten seine durchgehende Kausalitit durchhalten zu
konnen, den idealen Geist schaffen, muB} ihn verlangen oder postulie-
ren, den Geist alsa, der auch hier in den Komplikationen die Kausali-
tit erkennt und zu Voraussagen verwertet. Diesen idealen Geist oder
- Beobachter nennt er Gott. Darum ist dieser Gott reines Postulat seiner
erkenntnistheoretischen Reflexion. Das Postulat ist aber deswegen un-



Nr. 3 Befreiung 1

berechtigt und unhaltbar, weil es einer unklar gefal3ten Definition von
Kausalitit entspringt. Hitte P. die Vorausbestimmung voll und ganz
in die Determination des erkennenden Subjekts hineingelegt, wo sie
hingehort, und nicht mit dem realen Geschehen der Kausalitit ver-
quickt, so kénnte er nachher ruhig von diesem postulierten Gott ab-
sehen, er kime ohne ihn besser aus.

b) Realitat: Mit Recht sieht der Realist P. hinter den universellen
Naturkonstanten der modernen Physik eine an sich bestehende Re-
alitét, die diesen Konstanten einen von der menschlichen Intelligenz
unabhingigen Sinn gibt. Daraus zieht nun P. den eigenartigen Schluf3:
Darum diirfen wir hinter den Symbolkonstanten der Religion auch
eine Realitit annehmen, aber diesmal natiirlich eine gottlich-trans-

szendente Realitidt. Nicht eine christliche Offenbarung, sondern dieser
logisch sich gebende und sehr anfechtbare Schluf3 trigt Ps. Ueber-
zeugung von der a se-Realitiit Gottes.

Es ist ein Fehlschlu}. Nehmen wir einmal mit P. gutwillig an, es
handle sich bei den religiosen Konstanten um echte Symbole, dann
erstehen mit diesem Schluf3 auf einen Schlag hinter den religiésen
Symbolen aller Religionen alle die in den Symbolen ausgesagten reli-
giosen Realitidten, und Olymp, Hades, die ewigen Jagdgriinde, Him-
mel und Hélle Dantes, die Dimonen, Gotter und Goéttinnen, Kentau-
ren und andere Fabelwesen aller Religionen halten vor unseren er-
staunten Augen frohliche reale Urstind! Wollte das der grundgelehr-
te, aller Phantastik energisch sich widersetzende Physiker P. ? Sicher
nicht! |

Die Schuld am Fehlschlul} trigt eine falsche Voraussetzung, die P.
in den SchluB hineintrigt: Die religiosen Konstanten sind eben nicht
in dem Sinne Symbole, wie die universellen Naturkonstanten der mo-
dernen Physik Symbole sind. Darum darf auch nicht aus beiden Sym-
bolen derselbe Schlull gezogen, nicht aus beiden Symbolen auf eine
hinter den Symbolen liegende Realitat geschlossen werden. Die ganze
Erkenntnis der Menschenwahrheit zeigt heute iiberzeugend, daf3 hin-
ter den religiosen Konstanten keine Realitit liegt; Worte, Mythen, Le-
genden, Riten haben gewill Symbolcharakter, aber sie symbolisieren
nicht eine hinter ihnen liegende gottliche Realitit, sie driicken als
Symbole nur das unstillbare und iibermichtige religiose Bediirfnis,
das cor inquietum (Augustinus) des homo religiosus aus; sie sind, um
mit Jakob Burckhardt («Weltgeschichtliche Betrachtungen») zu re-
den, «der Ausdruck des ewigen und unzerstérbaren metaphysischen



72 Befreiung Nr. 3

Bediirfnisses der Menschennatur». Mehr nicht! Entscheidend ist eben
nicht die Tatsache der Symbolhaftigkeit an sich, entscheidend ist, was
hinter dem Symbol liegt; entscheidend ist, was das Symbol im Letzten
meint und ausdriickt; entscheidend ist nicht das Symbol, sondern
das, wovon das Symbol zeugt. |

Und schlieBlich: Hiitte P., gegen alle unsere Einwiinde, doch Recht
mit seinem Schluf} auf g6ttliche Realitét hinter den Symbolen — wo
lige denn der Gewinn fiir die Religion, wo ldge denn der Gewinn
gerade fiir das Christentum, da ja P. als Religion, wie wir gesehen
haben, nur gelten 1dBt, was sich der kausalen Naturgesetzlichkeit ein-
ordnet? Der Gewinn fiir das Christentum wire null und nichtig!

Wir diirfen also die theologischen Zumutungen, uns an P. ein Bei-
spiel zu nehmen und mit P. zusammen moderne Physik und Christen-
glauben in Harmonie und Frieden zu vereinen — diese Zumutungen
diirfen wir mit gutem Gewissen und mit aller Entschiedenheit zuriick-
weisen. Ps. Gott hat mit dem Christengott nichts gemeinsam, und als
philosophische Gotteskonstruktion ist sie unhaltbar. Diese harte Kri-
tik im Gebiet der Philosophie und der Wahrheit hindert uns nicht
im geringsten daran, uns vor P. als dem uniibertrefflichen Physiker
und dem hervorragenden Menschen tief zu verbeugen. Als Kronzeuge
aber fiir die harmonische Einheit von Menschenwahrheit und Gottes-
wahrheit scheidet er endgiiltig aus. Hr.

Nachtrag:

Nach Zustellung dieser Arbeit an die Redaktion werde ich vom
Schriftleiter auf Nr. 11/1953 der deutschen «Geistesfreiheit» aufmerk-
sam gemacht. Was dort Gesinnungsfreund W. Kick aus Regensburg
tiber «Max Planck und die Religion» schreibt, ist die denkbar wert-
vollste Bestidtigung alles dessen, was ich im voranstehenden Aufsatz
ausgefiithrt habe. Ueberzeugend wird durch Kick nachgewiesen, daf3
Planck und Einstein als die beiden grofen Begriinder der modernen
Naturwissenschaft wohl ein positives Verhiltnis zu Religion und Glau-
ben, aber durchaus nicht zur Religion und zum Glauben der amtlich-
christlichen Kirchen haben. Kick hat, noch zu Lebzeiten Plancks, die-
sen groBlen Gelehrten zur Sicherheit auch persénlich um Auskunft
gebeten iiber sein Verhiltnis zu Gott und Religion, und Planck hat,
ein Vierteljahr vor seinem Tod, in seinem 90. Lebensjahr, hand-
schriftlich geantwortet wie folgt:



Nr. 3 Befreiung . 73

Gottingen, den 18. 6. 47.
Sehr geehrter Herr!

In Beantwortung Ihres Schreibens vom 10. 6. 47 kann ich Thnen
mitteilen, daB ich selber seit jeher tief religios veranlagt bin, daB ich
aber nicht an einen personlichen Gott, geschweige denn an einen
christlichen Gott glaube. Niheres dariiber wiirden Sie in meiner
Schrift «Religion und Naturwissenschaft» finden.

Hochachtungsvoll , Dr. Max Planck.

Wahrlich, ich kann meinen Ausfithrungen keine schénere und keine
wirksamere Bekriftigung wiinschen als dieses schlichte, vornehme
und offene Bekenntnis des groflen Physikers Max Planck! Hr.

Albert Heuer 60 Jahre alt

Am 9. Mirz 1954 wird eine der fithrenden freigeistigen Personlich-
keiten Deutschlands, unser Gesinnungsfreund Oberregierungsrat Al-
bert Heuer in Hannover, sechzig Jahre alt. Seiner unermiidlichen
Schaffenskraft und seiner hervorragenden organisatorischen und red-
nerischen Begabung verdankt die freigeistige Bewegung in Deutsch-
land ihren schnellen Wiederaufstieg nach dem zweiten Weltkrieg.

Albert Heuer ist Prisident des Deutschen Monistenbundes und Mit-
glied des Bundesvorstandes des Bundes freireligioser Gemeinden
Deutschlands. Seine bedeutendste Titigkeit entfaltete er indes als
Stellvertretender Prisident und Geschiftsfithrer des Deutschen Volks-
bundes fiir Geistesfreiheit, des 1949 geschaffenen Rechtsschutzverban-
des simtlicher freigeistigen Organisationen Westdeutschlands.

Durch sein gewinnendes und konziliantes Wesen hat Gesinnungs-
freund Albert Heuer sich iiberall, auch in der Schweiz, wo eine seiner
Tochter verheiratet ist, die Herzen gewonnen. Wir — der Deutsche
Monistenbund und die Freigeistige Vereinigung der Schweiz — gesel-
len uns zu den Gratulanten und wiinschen unserem lieben und hoch-
verehrten Freunde noch viele Jahre frohen und erfolgreichen Schaf-
fens.

Fast alle Religionen sind pessimistisch, wihrend die Wissenschaft
optimistisch ist. Wilhelm Ostwald



	Max Planck und sein Gottesglaube

