
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 2

Artikel: Symposion oder - Rangierbahnhof?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410292

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 2 Befreiung 51

täuschung von der evangelischen Kirche abwenden und zum Katholizismus

hinüberschwenken würde, der von seinem dogmatischen Bau
von der Paradiesesschlange an bis zur körperlichen Himmelfahrt
Mariae nicht ein Splitterchen löst, weshalb sich die geistig Ruhebedürftigen

in ihm gut versorgt und sicher fühlen. Rom wird sich bei diesem
Theologenstreit im Lager der Konkurrenz ins Fäustchen lachen.

Es ist wahrhaftig niclit mehr leicht, evangelischer Pastor zu sein!
E. Brauchlin.

Nachtrag. Prof. Bultmann hat für die «NZZ» den Weihnachtsartikel
geschrieben. Er sticht von den pastoral salbungsvollen Ergüssen, mit
denen man fast in der gesamten Presse alljährlich überschwemmt
wird, im allgemeinen vorteilhaft ab. Mit der Krippe, dem Jesulein
darin und all der abgedroschenen Weihnachts-«Poesie» hat er nichts
zu tun. Aber leider kommt auch Bultmann um die von ihm bekämpfte
Mythologie nicht herum. So schreibt er u. a. : «Das Licht göttlicher
Liebe und Gnade, das in der Geburt Jesu Christi für die Welt
aufgestrahlt ist, leuchtet immer für uns alle.» Das hätte auch jeder mythologisch

gläubige Pfarrer gesagt haben können. Und mir scheint, daß
Sätze wie die folgenden nicht eben viel zur Geistesklärung beitragen :

«Wir sind die, die wir im Lichte der Gnade Gottes sind. Wir sind, was
wir hier und jetzt nie sind, aber das, was wir hier und jetzt nie sind,
gerade das ist unser eigentliches Sein. Das ist die Weihnachtsbotschaft,
das ist der Weihnachtsglaube.»

Symposion oder — Rangierbahnhof
Zum Wertvollsten, was die abendländische Philosophie geschaffen

hat, gehört Piatos Symposion Gastmahl). Darum gibt sich ein in
Deutschland erscheinendes philosophisches Jahrbuch diesen Namen,
und das wäre weiter nicht zu tadeln — wenn es nur wirklich darin
zu einem philosophischen Symposion käme! Unter den Mitarbeitern
sind tüchtige Leute, so auch unser Winterthurer Heinrich Ochsner.

Der Prospekt verspricht : «In vierfacher Offenheit wollen wir Brük-
ken über trennende Grenzen schlagen» — und zu den vier Offenheiten
rechnet er auch die Offenheit zum Christentum. Diese Offenheit zum
Christentum sieht so aus: «In der Offenheit zum Christentum als zu



52 Befreiung Nr. 2

einer Entscheidung, vor die wir seit zwei Jahrtausenden gestellt sind.
Wir suchen den Boden einer echten Begegnung, für die die Einsicht
gilt, daß der Philosophie jene Ursprünglichkeit begrifflichen Ergrei-
fens eignet, die nicht zuläßt, daß sie nur ein Derivat des Glaubens,
etwas von ihm Abgeleitetes sei, und daß der Glaube jene Tiefe der
Ergriffenheit besitzt, der ihn einem Zugriff des Philosophierens letztlich

entzieht.»
Wir hören die schönen Worte und denken an die Worte, die Gretchen

zu Faust sagt nach dessen pantheisierendem Bekenntnis: «Das
ist alles recht schön und gut; ungefähr sagt das der Pfarrer auch,
nur mit ein bißchen andern Worten.» Entscheidung, vor die wir seit
zwei Jahrtausenden gestellt sind? Schön und gut, wenn man heute,
nachdem man 2000 Jahre vor dieser Entscheidung gestanden hat, in
akademisch-philosophischen Kreisen diese große Entscheidung in der
Wahrheitsfrage nur endlich einmal wagte Die Philosophie hat zu dieser

Entscheidung heute nicht nur ihr volles Recht, es besteht zu dieser
Entscheidung sogar eine volle Verpflichtung! Echte Begegnung? Ja,

wenn man sie nicht nur im Prospekt verspräche, sondern wirklich auch
suchte und wagte! Es ist wohl richtig, auf die abgrundtiefen
Unterschiede in den Seinsgrundlagen des Christentums und der Philosophie
hinzuweisen. Das Jahrbuch müßte nun aber auch die Konsequenz
ziehen und zeigen, daß Philosophie sich heute auf eigener Seinsgrundlage

ihre eigene Wahrheit aufbaut, eine Wahrheit, die nicht mehr die
Wahrheit des Christentums ist. Das Jahrbuch trägt der Tatsache nicht
Rechnung, daß nun die Philosophie mit «jener Ursprünglichkeit
begrifflichen Ergreifens» auch das Christentum und die christliche
«Wahrheit» ergreift und das alles in ihren eigenen Wahrheitsraum
einbaut.

Nein, diese Art von «Offenheit» und von «Brückenbau», die da

vertreten wird, kann uns nicht überzeugen. Sicher widerspricht sie
den besten Intentionen der Philosophie nicht nur, sondern auch des

Symposions. Daß man das Verhältnis von Philosophie zu Christentum
heute auch anders sehen und mutiger anfassen kann, zeigen
Philosophen und Forscher wie Jaspers, Nicolai Hartmann, Leisegang, Benedetto

Croce, Russell, Sartre, Einstein und viele andere.
Es ist richtig, daß in dieses Symposion Beiträge von beiden Seiten

aufgenommen werden; nicht richtig aber ist es, daß man bei der
bloßen Aufnahme stehen bleibt. Nicht richtig ist es, daß man die
Brücken nur baut, um Abonnemente, literarische Beiträge und Jahr-



Nr. 2 Befreiung 53

bûcher über diese Brücke hin und her zu schieben. Läßt man es wirklich

dabei bewenden, so muß man sich sagen lassen : Das ist kein
philosophisches Symposion, das ist nur Abstellraum und Lagerhalle für
philosophische Güter aus allen Richtungen und Lagern! Das ist kein
geistiger Brückenbau ¦— das ist ein Rangierbahnhof

In diesem Lagerraum und Rangierbahnhof wird die eigentliche
Symposionarbeit, auf die es im Letzten ankommt, gerade nicht
geleistet. Worin denn bestände diese nun zu leistende Arbeit? Nun, jetzt
sollte man mit den in das Symposion eintretenden Vertretern des

Christentums in das eigentliche kommunikative Gespräch kommen, sollte
in die eigentliche Auseinandersetzung zwischen philosophischem und
christlichem Wahrheitsanspruch eintreten ; jetzt müßten vom ideellen
philosophischen Symposiarchen her — und der ist doch wohl immer
noch der Geist eines Sokrates — schonungslos die Wahrheitsansprüche

von hüben und drüben geprüft werden; jetzt müßte auch noch
der Mut dazu kommen, Negationen deutlich auszusprechen überall
da, wo das sachlich geboten ist. Das alles mag akademischer Zurückhaltung

vielleicht peinlich sein, ist aber heute nicht mehr zu
umgehen. Der christliche Glaube äußert sich eben nicht nur in der Form
tiefer Ergriffenheit, er äußert sich in sehr gewalttätigen Zugriffen und
Uebergriffen gegen die philosophische Wahrheit hin, er äußert sich
in pseudo-philosophischen und pseudo-wissenschaftlichen Institutionen,

die die Menschheit irreführen, er äußert sich in Wahrheitsansprüchen

und Lehrsätzen, die heute noch schwer auf dem geistigen
Leben des Abendlandes, schwer noch auf der freien Entwicklung der
philosophischen Wahrheit gerade in akademischen Kreisen lasten.

Da wäre es nun vornehmste Aufgabe und vordringliche Pflicht eines

philosophischen Symposions, diese Gegensätze offen herauszustellen
und philosophische Wahrheit mit derselben Energie zu vertreten, mit
der auf der andern Seite christliche Wahrheit und christlicher Glaube
dem philosophischen Glauben gegenüber ja auch vertreten wird.
Damit, daß man christliche Stückgüter einfach in die Lagerräume
hineinstellt, ist weder Sinn noch Aufgabe eines Symposions erfüllt! Nun
müßten diese Stückgüter erst noch geöffnet, ihr Inhalt auseinandergelegt

und geprüft werden; nun müßte energisch auch zurückgewiesen

werden, was im Räume eines philosophischen Symposions legitim
nicht mehr vertreten werden kann. Der Sinn und die Aufgabe eines
philosophischen Symposions verlangen mehr als bloße Registratur
und Einlagerung der einlaufenden Stückgüter; sie verlangen die Ver-



54 Befreiung Nr. 2

teidigung, die Wahrung von Würde, Gehalt und Reinheit der
philosophischen Wahrheit. Kann man auch in einem Jahrbuch die
bohrende Dialektik eines Sokrates nicht anwenden, so kann man doch
das Minimum der Aufgabe lösen : Von der philosophischen Wahrheit
her prüfen, Stellung nehmen, verwerfen und Verwerfungen begründen,

annehmen und Annahmen begründen.
Von den Lagerhallen akademischer Schreibseligkeit, in denen die

christlichen und philosophischen Güter wie Kisten und Ballen
beziehungslos neben einander und auf einander gelegt und zu Bergen
akademisch-alexandrinischer Gelehrsamkeit aufgetürmt werden, von
denen haben wir im deutschen Sprachgebiet genug und übergenug.
Was uns aber im deutschen Sprachgebiet noch weithin fehlt, das ist
der Mut zur Entscheidung, zur Stellungnahme, zur Ablehnung, zum
Einstehen für Würde und Größe der philosophischen Wahrheit.

Wie wären wir einem Jahrbuch, das sich im Titel zu der schönen

Aufgabe eines philosophischen Symposions bekennt, dankbar, wenn
es den Mut zu dieser echten Symposionarbeit aufbrächte und sich
nicht mit der Funktion eines Rangier- und Güterbahnhofes begnügte

Hr.

Eine aufschlußreiche Frömmigkeitsstatistik

(WGP) Die katholische Kirche Frankreichs hat in der letzten Zeit
eine Reihe von statistischen Erhebungen angestellt, um zu ermitteln,
ein wie großer Prozentsatz der Bevölkerung wirklich als praktizierende

Katholiken angesprochen werden kann. Als Kriterium wurde
der sonntägliche Messebesuch gewählt, und zwar in der Voraussetzung,
daß ein praktizierender Katholik wenigstens am Sonntag seine Kirche
besucht. Obwohl dieses Kriterium allein, so wichtig es auch sein

mag, nicht ein endgültiges Urteil zuläßt und obwohl die erwähnten
statistischen Erhebungen mit gewissen Schwierigkeiten zu kämpfen
hatten, einmal weil sich Wohnquartiere und Pfarreien in der Großstadt

manchmal überschneiden und sodann, weil die Erhebungen eine
freiwillige Mitwirkung der Kirchgänger voraussetzen, die nicht überall

voll erreicht wurde, erweisen sich diese «Frömmigkeitsstatistiken»
als recht aufschlußreich, wenn auch keineswegs als in ihren Ergeb-


	Symposion oder - Rangierbahnhof?

