Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 2 (1954)

Heft: 2

Artikel: Freiheit und Notwendigkeit

Autor: O.W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410290

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 2 ‘ Befreiung 45

Freiheit und Notwendigkeit

Noch immer und immer wieder beschiftigt dieses alte
Problem die Geister; aber auf mechanistische Weise
kann dieses scheinbare Dilemma nicht gelést werden,
denn wie in der berithmten Frage «Was war friiher, das
Ei oder die Henne» bilden die Propositionen eine dia-
lektische Synthese. Freiheit ist die Notwendigkeit der
Erkenntnis. .

Am 25. Oktober 1953 sprach iiber dieses Thema Archi-
bald Robertson, M. A., der stindige Lektor der South
Place Ethical Society, London. Die nachstehende Zu-
sammenfassung ist dem Vereinsorgan «Monthly Re-
cord» entnommen. Der Uebersetzer.

Freiheit bedeutet Abwesenheit von Zwang: erstens Zwang von sei-
ten anderer (so, wenn wir feststellen: Wir sind frei — keine Sklaven
oder Gefangenen); zweitens Zwang durch duflere Umstinde (wenn
man z. B. von einem sich frei-bewegenden Korper spricht), und, drit-
tens, frei von inneren Hemmungen (wie man von «ungezwungenems
Wesen oder einem freien Meinungsaustausch redet). — Notwendig-
keit bedeutet, dal3 man ohne etwas nicht auskommen kann (wie z. B.
von einer Lebensnotwendigkeit gesprochen wird), daher auch so und
nicht anders handeln kann (wenn man aus der «Not eine Tugend»
macht). Es liegt auf der Hand, daB3 sowohl «Freiheit» wie «Notwendig-
keit» sehr reale Gegebenheiten sind, andernfalls wiirden wir nicht im
Alltagsleben bestindig davon sprechen.

Aber die Philosophen haben damit so herumjongliert, daf3 es den
Anschein hat, als schlosse das eine das andere aus. Entweder, sagen
sie, du glaubst an Willensfreiheit und Verantwortlichkeit (umso bes-
ser fiir dich, wenn du’s tust) oder du bist ein Determinist, glaubst also
an Notwendigkeit (und wenn, dann umso schlimmer fiir dich, denn
dann ldBt du ja keine moralische Verantwortlichkeit gelten und man
darf dir nicht iibern Weg trauen). Und da man sich doch nichts ver-
geben will, behaupten die meisten, daf3 sie an Willensfreiheit glau-
ben. Was heillen soll, sie glauben, da3 das Verhalten und Handeln
der Menschen nicht den Gesetzen der Natur unterworfen sei, denn
nur so kann die «Unsterblichkeit der Seele» und der ganze iibrige
faule Zauber der Metaphysik und Religion geschluckt werden.



46 Befreiung Nr. 2

SchlieBen Freiheit und Notwendigkeit wirklich so ginzlich einander
aus?

Es ist einfach zu zeigen, wie dieser innere Widerspruch entstand:
er entstand durch die Trennung von Denken und Handeln, bzw. von
Theorie und Praxis (dem Ursprung der meisten philosophischen
Streitfragen). In der Praxis wissen wir, daf3 wir in gewissem Ausmal3
tun konnen was wir wollen und da3 wir auf anderen Gebieten wie-
der nicht so frei sind; und obgleich wir streiten kénnen, was wir frei
sein sollten zu tun oder zu lassen, leugnen wir doch in der Praxis
nicht die Tatsache der Freiheit. Anders der theoretische Philosoph,
der sagt: «Du magst die Freiheit haben zu tun was du willst, aber
bist du frei es zu wollen?» — Er konnte ebenso gut fragen: Bist du
frei zur Essenszeit hungrig zu sein; bist du frei nachts schlifrig zu
sein ; bist du frei, dich bei einem Erdbeben zu fiirchten oder darfst du
froh sein, wenn es voriiber ist? — Es lduft darauf hinaus: Sind wir
frei von den Naturgesetzen? Der gesunde Menschenverstand verneint
diese Frage; was immer wir tun, ist Ursache und Wirkung ebenso un-
terworfen wie alles andere auf Erden. Das ist alles, was wir unter
Determinismus verstehen.

Wenn man von theoretischen Haarspaltereien also absieht, kennt
jeder den Kausalnexus (Ursache-Wirkung). Wer leben will, muf}
essen; wer etwas kaufen will, mull Geld besitzen; wenn wir kein
Chaos haben wollen, brauchen wir irgendeine Art Regierung — kurz,
wenn wir ein Ziel erstreben, erstreben wir das dazu zweckdienliche
Mittel, das uns zum Ziele fiihrt; dies gilt fiir unsere menschlichen
Angelegenheiten offensichtlich ebenso wie fiir die dullere Natur.

Aber nun kommt der theoretische Philosoph und sagt: «Wenn alles
Ursache-Wirkung ist, gibt’s ja gar keine Freiheit! Wenn jemand zu
einem gegebenen Zeitpunkte den Zustand des Weltalls kennte, er
wire imstande die ganze Zukunft mit allen resultierenden mensch-
lichen Handlungen vorauszusagen. Wenn wir nicht zugeben, dal3
doch nicht alles Ursache-Wirkung ist, miillten wir zum Fatalismus
gelangen.» _

Zuerst entsteht das Dilemma in der Theologie. Die Theologen be-
finden sich in der Zwickmiihle, sobald sie einen allméchtigen und all-
wissenden Gott als erste Ursache, als Schopfer des Weltalls annehmen.
Als solcher mul} Gott doch den Stand des Universums zu jeder Minute
kennen, also muf} er die gesamte Zukunft, einschlieBlich aller mensch-
lichen Handlungen, vorauswissen. Stimmt dies aber, dann hat Wil-



Nr. 2 Befreiung 47

lensfreiheit allen Sinn verloren. Gott ist die Ur-Ursache von allem,
und nichts kann anders ausfallen, als er es will. Theologen, die noch
etwas auf Folgerichtigkeit halten — wie Paulus (oder wer sonst Ro-
mer IX verfafite), Augustin, Luther und Calvin — akzeptieren dieses
Dogma mit all seinen Konsequenzen; diese sind aber so verheerend
fiir die Moral, Gliickseligkeit und sogar die Religion selbst, da3 die
Mehrzahl der Theologen lieber unlogisch ist und vorgibt, sie
glaubten zwar an einen allmichtigen, allwissenden Gott, der aber
iiberlasse es dem Menschen zu tun und zu lassen, wofiir er Lohn und
Strafe ernten werde, obwohl Gott es vorauswul3te.

Gibt man die Idee eines allmichtigen, allwissenden Gottes auf, dann
endet auch die Vorstellung von der Préddestination; aber ihr Geist
verfolgt uns noch in der Form des mechanistischen Determinismus.
Selbst wenn nichts da ist, was vorherbestimmen und voraussehen
kann, was sich alles ereignen wird, mul3 nicht doch alles, wenn Gesetz-
lichkeit in der Natur herrscht, vorausbestimmt (determiniert) sein?

Nun, das hingt davon ab, was man unter Gesetzlichkeit in der Natur
versteht. Haufig ndmlich stellt man sich die Naturgesetze unabhingig
von den Vorgingen vor, an denen wir diese Gesetze studieren. Aber
das Naturgesetz kann nicht von der Natur gesondert werden, denn es
ist nur der Modus, in dem sich die Natur manifestiert. Das Gesetz der
Schwerkraft bewirkt nicht, da3 die Korper fallen, es ist die Gesamt-
darstellung der Art, in der sich Korper bewegen ; die Gesetze der Ver-
erbung schreiben nicht den Organismen vor, wie sie sich zu reprodu-
zieren haben, sie sind ein Gesamtbild der Art und Weise, wie dies ge-
schieht. Nicht die Gesetze der Oekonomie fithren dazu, daf} die Men-
schen Waren produzieren und austauschen wie sie es tun, sondern
die Wirtschaftsgesetze halten fest, was und wie es geschieht. Kurz, das
Gesetz ist nicht eine Art kondensierter Gottheit oder ein Schicksals-
extrakt aullerhalb uns selbst, das uns veranlaflt, etwas zu tun; es zeigt
vielmehr auf, warum und wie wir handeln. Naturgesetze lernt man
nur durch praktische Beobachtung an Kérpern in Bewegung: leblosen
im Bereich der Physik und Chemie, belebten im Bereich der Biologie,
und sozialen (das sind wir selbst) im Bereich der Gesellschafislehre.

Wir miissen also zwischen Determinismus und Fatalismus unter-
scheiden. Wir wissen nichts von irgendeinem Gotte, der alles voraus-
bestimmt; wir kennen keine Naturgesetze, die unabhingig sind von
den Dingen, welche die Natur ausmachen. Dennoch ist alles determi-
niert — nicht von irgend einer Gottheit droben oder irgend einem



438 Befreiung Nr. 2

Gesetz aullerhalb, sondern in sich: eines folgt aus dem anderen. Un-
sere Handlungen sind determiniert dadurch, daB3 wir sind, was wir
sind: gesellschaftliche Tiere mit einer gewissen Geschichte hinter uns
und einer gewissen Umgebung um uns — und tun, was wir tun, weil
wir sind, was wir sind. Insoweit als wir nicht von auflen her beschrinkt
und abgedringt werden, sind wir selbst-determiniert, haben Selbst-
bestimmungsrecht. Das ist alles, was man gemeinhin unter Freiheit
- begreift.

Was, wird man fragen, geschieht dann mit dem freien Willen im
theologischen Sinne? — Die Freiheit, die die Theologen und Meta-
physiker meinen, nimlich eine Freiheit von den Naturgesetzen, kann
man ruhig denen iiberlassen, die sie ertriumten. Ein Mensch mit sei-
nen fiinf Sinnen weil}, daB} er frei ist, wenn seine Handlungen nicht
von jemand oder etwas fremdem von auflen her beeintrichtigt wer-
den. Die metaphysische Frage, ob er anders gehandelt haben kénnte,
ohne jemand anders zu sein als er selbst, kann einen normalen Men-
schen nicht weiter interessieren. ]

Aber auf unsere Strafethik hat Determinismus einen praktischen
Einflu., Man meint manchmal, Deterministen glauben an Bestim-
mung, also haben sie kein Recht, fiir Handlungen, fiir die niemand
verantwortlich sein kann, zu bestrafen. Das ist natiirlich Unsinn. Alle
Gesellschaftsformen anerkennen das Recht auf Selbstschutz; und Be-
strafung ist kollektiver Selbstschutz. Der Determinismus nimmt dem,
der die Strafe erteilt, blo seinen Selbstgerechtigkeitsdiinkel. Er zeigt
das herkommliche Salbadern des Richters in seiner ganzen Licher-
lichkeit, wenn der etwa zum Hiftling sagt: «Sie hitten der Stolz
ihres Landes sein konnen. Und was tun Sie? Sie gehen hin und steh-
len einen Krautkopf...!»

Es ist ganz in Ordnung, dafl Predigten im Gerichtssaal ebenso wie
anderwirts ihres Nimbus beraubt werden. Ethisch steht das Verur-
teilen von Kriminellen weder auf héherer noch niedrigerer Stufe als
wenn man einem tollen Hund einen Beillkorb umhingt oder eine rei-
Bende Bestie erschiel3t. Mehr ist es nicht.

Determinismus hat aber auch noch insofern eine praktische Seite,
als er ermdglicht, wissenschaftliche Methoden zur Hoherentwicklung
der Gesellschaft anzuwenden. Der Grund, warum man annimmt, dal3
auch das menschliche Verhalten Gesetzen unterliegt, ist der gleiche,
warum man sie in anderen Gebieten erwarten kann: nimlich, dal3
wir dadurch instand gesetzt werden, im Vorhinein mit Ereignissen



Nr. 2 Befreiung : 49

zu rechnen; und indem wir sie vorwegnehmen, konnen wir sie in
einem meBbaren Umfange meistern. Determinismus erhsht die
menschliche Freiheit in dem einzigen Sinne, in dem dieser Ausdruck
itherhaupt einen Sinn hat: nimlich indem es den Menschen in er-
héhtem MalBle befdhigt, sich und seine Umwelt zu meistern.

(Uebersetzt von O. W.)

Die Bibel fragwiirdig geworden

Es gibt Theologen, die — um mit Nietzsche zu reden — auch im
Kopfe ein Gewissen haben. So einer scheint der Marburger Professor
Rudolf Bultmann zu sein, der nichts weniger als eine Entmythologi-
sierung des Neuen Testamentes vorschligt. Er stellt fest, dal} das
Welt- und Geschichtsbild des Neuen Testamentes von Grund auf my-
thisch bestimmt sei. So enthielten u. a. die Aussagen iiber Jungfrauen-
geburt, Auferstehung und Himmelfahrt Christi, Jiingstes Gericht,
Ende der Zeiten und Wiederkehr Christi mythische Elemente, die der
moderne Mensch mit seinem durch die Wissenschaft geformten Den-
ken sich nicht zu eigen machen kénne.

Bultmann meint dann allerdings (meint er es wirklich?), die christ-
liche Botschaft sei mit dieser antiken Vorstellungswelt nicht wesens-
millig verbunden, und er weist der Theologie die Aufgabe zu, die
neutestamentlichen Aussagen zu entmythologisieren. Selbstverstind-
lich schlug dieses Ansinnen in den theologischen Kreisen der Evange-
lisch-Lutherischen Kirche Deutschlands hohe Wellen. Die Entmytho-
logisierung veridndere die Fakten der Heilsgeschichte und 16se das
auf, was es zu bezeugen habe, hiel} es in einem Gutachten des Dozen-
tenkollegiums der Theologenschule Bethel. Auch eine Denkschrift der
Tiibinger theologischen Fakultdt lie die Gefahr einer Umdeutung
und Entleerung der neutestamentlichen Botschaft erkennen. (Nach
einem Bericht der NZZ vom 12. 12. 53.) Aber eine Malregelung Bult-
manns hat die evangelische Kirche Deutschlands bis heute nicht ge-
wagt; sie will einfach «die Reinheit der christlichen Lehre wahren,
ohne iiber Bultmann ein Verdammungsurteil zu fillen.

Die Beunruhigung bei den evangelischen Theologen ist sehr be-
rechtigt. Denn es ist nicht so, wie Bultmann zu meinen vorgibt, die



	Freiheit und Notwendigkeit

