
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 2

Artikel: Freiheit und Notwendigkeit

Autor: O.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410290

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 2 Befreiung 45

Freiheit und Notwendigkeit
Noch immer und immer wieder beschäftigt dieses alte
Problem die Geister; aber auf mechanistische Weise
kann dieses scheinbare Dilemma nicht gelöst werden,
denn wie in der berühmten Frage «Was war früher, das

Ei oder die Henne» bilden die Propositionen eine
dialektische Synthese. Freiheit ist die Notwendigkeit der
Erkenntnis.
Am 25. Oktober 1953 sprach über dieses Thema Archibald

Robertson, M. A., der ständige Lektor der South
Place Ethical Society, London. Die nachstehende
Zusammenfassung ist dem Vereinsorgan «Monthly
Record» entnommen. Der Uebersetzer.

Freiheit bedeutet Abwesenheit von Zwang: erstens Zwang von
Seiten anderer (so, wenn wir feststellen: Wir sind frei — keine Sklaven
oder Gefangenen) ; zweitens Zwang durch äußere Umstände (wenn
man z. B. von einem sich frei-bewegenden Körper spricht), und,
drittens, frei von inneren Hemmungen (wie man von «ungezwungenem»
Wesen oder einem freien Meinungsaustausch redet). — Notwendigkeit

bedeutet, daß man ohne etwas nicht auskommen kann (wie z. B.

von einer Lebensnotwendigkeit gesprochen wird), daher auch so und
nicht anders handeln kann (wenn man aus der «Not eine Tugend»
macht) Es liegt auf der Hand, daß sowohl «Freiheit» wie «Notwendigkeit»

sehr reale Gegebenheiten sind, andernfalls würden wir nicht im
Alltagsleben beständig davon sprechen.

Aber die Philosophen haben damit so herumjongliert, daß es den
Anschein hat, als schlösse das eine das andere aus. Entweder, sagen
sie, du glaubst an Willensfreiheit und Verantwortlichkeit (umso besser

für dich, wenn du's tust) oder du bist ein Determinist, glaubst also

an Notwendigkeit (und wenn, dann umso schlimmer für dich, denn
dann läßt du ja keine moralische Verantwortlichkeit gelten und man
darf dir nicht übern Weg trauen). Und da man sich doch nichts
vergeben will, behaupten die meisten, daß sie an Willensfreiheit glauben.

Was heißen soll, sie glauben, daß das Verhalten und Handeln
der Menschen nicht den Gesetzen der Natur unterworfen sei, denn

nur so kann die «Unsterblichkeit der Seele» und der ganze übrige
faule Zauber der Metaphysik und Religion geschluckt werden.



46 Befreiung Nr. 2

Schließen Freiheit und Notwendigkeit wirklich so gänzlich einander
aus?

Es ist einfach zu zeigen, wie dieser innere Widerspruch entstand:
er entstand durch die Trennung von Denken und Handeln, bzw. von
Theorie und Praxis (dem Ursprung der meisten philosophischen
Streitfragen). In der Praxis wissen wir, daß wir in gewissem Ausmaß
tun können was wir wollen und daß wir auf anderen Gebieten wieder

nicht so frei sind ; und obgleich wir streiten können, was wir frei
sein sollten zu tun oder zu lassen, leugnen wir doch in der Praxis
nicht die Tatsache der Freiheit. Anders der theoretische Philosoph,
der sagt: «Du magst die Freiheit haben zu tun was du willst, aber
bist du frei es zu wollen?» — Er könnte ebenso gut fragen: Bist du
frei zur Essenszeit hungrig zu sein; bist du frei nachts schläfrig zu
sein; bist du frei, dich bei einem Erdbeben zu fürchten oder darfst du
froh sein, wenn es vorüber ist? — Es läuft darauf hinaus: Sind wir
frei von den Naturgesetzen? Der gesunde Menschenverstand verneint
diese Frage ; was immer wir tun, ist Ursache und Wirkung ebenso
unterworfen wie alles andere auf Erden. Das ist alles, was wir unter
Determinismus verstehen.

Wenn man von theoretischen Haarspaltereien also absieht, kennt
jeder den Kausalnexus (Ursache-Wirkung). Wer leben will, muß
essen; wer etwas kaufen will, muß Geld besitzen; wenn wir kein
Chaos haben wollen, brauchen wir irgendeine Art Regierung •— kurz,
wenn wir ein Ziel erstreben, erstreben wir das dazu zweckdienliche
Mittel, das uns zum Ziele führt; dies gilt für unsere menschlichen
Angelegenheiten offensichtlich ebenso wie für die äußere Natur.

Aber nun kommt der theoretische Philosoph und sagt: «Wenn alles
Ursache-Wirkung ist, gibt's ja gar keine Freiheit! Wenn jemand zu
einem gegebenen Zeitpunkte den Zustand des Weltalls kennte, er
wäre imstande die ganze Zukunft mit allen resultierenden menschlichen

Handlungen vorauszusagen. Wenn wir nicht zugeben, daß
doch nicht alles Ursache-Wirkung ist, müßten wir zum Fatalismus
gelangen.»

Zuerst entsteht das Dilemma in der Theologie. Die Theologen
befinden sich in der Zwickmühle, sobald sie einen allmächtigen und
allwissenden Gott als erste Ursache, als Schöpfer des Weltalls annehmen.
Als solcher muß Gott doch den Stand des Universums zu jeder Minute
kennen, also muß er die gesamte Zukunft, einschließlich aller menschlichen

Handlungen, vorauswissen. Stimmt dies aber, dann hat Wil-



Nr. 2 Befreiung 47

lensfreiheit allen Sinn verloren. Gott ist die Ur-Ursache von allem,
und nichts kann anders ausfallen, als er es will. Theologen, die noch
etwas auf Folgerichtigkeit halten — wie Paulus (oder wer sonst
Römer IX verfaßte), Augustin, Luther und Calvin — akzeptieren dieses

Dogma mit all seinen Konsequenzen; diese sind aber so verheerend
für die Moral, Glückseligkeit und sogar die Religion selbst, daß die
Mehrzahl der Theologen lieber unlogisch ist und vorgibt, sie

glaubten zwar an einen allmächtigen, allwissenden Gott, der aber
überlasse es dem Menschen zu tun und zu lassen, wofür er Lohn und
Strafe ernten werde, obwohl Gott es vorauswußte.

Gibt man die Idee eines allmächtigen, allwissenden Gottes auf, dann
endet auch die Vorstellung von der Prädestination; aber ihr Geist
verfolgt uns noch in der Form des mechanistischen Determinismus.
Selbst wenn nichts da ist, was vorherbestimmen und voraussehen
kann, was sich alles ereignen wird, muß nicht doch alles, wenn
Gesetzlichkeit in der Natur herrscht, vorausbestimmt (determiniert) sein?

Nun, das hängt davon ab, was man unter Gesetzlichkeit in der Natur
versteht. Häufig nämlich stellt man sich die Naturgesetze unabhängig
von den Vorgängen vor, an denen wir diese Gesetze studieren. Aber
das Naturgesetz kann nicht von der Natur gesondert werden, denn es
ist nur der Modus, in dem sich die Natur manifestiert. Das Gesetz der
Schwerkraft bewirkt nicht, daß die Körper fallen, es ist die
Gesamtdarstellung der Art, in der sich Körper bewegen ; die Gesetze der
Vererbung schreiben nicht den Organismen vor, wie sie sich zu reproduzieren

haben, sie sind ein Gesamtbild der Art und Weise, wie dies
geschieht. Nicht die Gesetze der Oekonomie führen dazu, daß die
Menschen Waren produzieren und austauschen wie sie es tun, sondern
die Wirtschaftsgesetze halten fest, was und wie es geschieht. Kurz, das
Gesetz ist nicht eine Art kondensierter Gottheit oder ein Schicksalsextrakt

außerhalb uns selbst, das uns veranlaßt, etwas zu tun ; es zeigt
vielmehr auf, warum und wie wir handeln. Naturgesetze lernt man
nur durch praktische Beobachtung an Körpern in Bewegung: leblosen
im Bereich der Physik und Chemie, belebten im Bereich der Biologie,
und sozialen (das sind wir selbst) im Bereich der Gesellschaftslehre.

Wir müssen also zwischen Determinismus und Fatalismus
unterscheiden. Wir wissen nichts von irgendeinem Gotte, der alles
vorausbestimmt; wir kennen keine Naturgesetze, die unabhängig sind von
den Dingen, welche die Natur ausmachen. Dennoch ist alles determiniert

— nicht von irgend einer Gottheit droben oder irgend einem



48 Befreiung Nr. 2

Gesetz außerhalb, sondern in sich: eines folgt aus dem anderen.
Unsere Handlungen sind determiniert dadurch, daß wir sind, was wir
sind : gesellschaftliche Tiere mit einer gewissen Geschichte hinter uns
und einer gewissen Umgebung um uns — und tun, was wir tun, weil
wir sind, was wir sind. Insoweit als wir nicht von außen her beschränkt
und abgedrängt werden, sind wir selbst-determiniert, haben
Selbstbestimmungsrecht. Das ist alles, was man gemeinhin unter Freiheit
begreift.

Was, wird man fragen, geschieht dann mit dem freien Willen im
theologischen Sinne? — Die Freiheit, die die Theologen und Meta-
physiker meinen, nämlich eine Freiheit von den Naturgesetzen, kann
man ruhig denen überlassen, die sie erträumten. Ein Mensch mit
seinen fünf Sinnen weiß, daß er frei ist, wenn seine Handlungen nicht
von jemand oder etwas fremdem von außen her beeinträchtigt werden.

Die metaphysische Frage, ob er anders gehandelt haben könnte,
ohne jemand anders zu sein als er selbst, kann einen normalen
Menschen nicht weiter interessieren.

Aber auf unsere Strafethik hat Determinismus einen praktischen
Einfluß. Man meint manchmal, Deterministen glauben an Bestimmung,

also haben sie kein Recht, für Handlungen, für die niemand
verantwortlich sein kann, zu bestrafen. Das ist natürlich Unsinn. Alle
Gesellschaftsformen anerkennen das Recht auf Selbstschutz; und
Bestrafung ist kollektiver Selbstschutz. Der Determinismus nimmt dem,
der die Strafe erteilt, bloß seinen Selbstgerechtigkeitsdünkel. Er zeigt
das herkömmliche Salbadern des Richters in seiner ganzen
Lächerlichkeit, wenn der etwa zum Häftling sagt: «Sie hätten der Stolz
ihres Landes sein können. Und was tun Sie Sie gehen bin und stehlen

einen Krautkopf »

Es ist ganz in Ordnung, daß Predigten im Gerichtssaal ebenso wie
anderwärts ihres Nimbus beraubt werden. Ethisch steht das Verurteilen

von Kriminellen weder auf höherer noch niedrigerer Stufe als

wenn man einem tollen Hund einen Beißkorb umhängt oder eine
reißende Bestie erschießt. Mehr ist es nicht.

Determinismus hat aber auch noch insofern eine praktische Seite,
als er ermöglicht, wissenschaftliche Methoden zur Höherentwicklung
der Gesellschaft anzuwenden. Der Grund, warum man annimmt, daß
auch das menschliche Verhalten Gesetzen unterliegt, ist der gleiche,
warum man sie in anderen Gebieten erwarten kann: nämlich, daß

wir dadurch instand gesetzt werden, im Vorhinein mit Ereignissen



Nr. 2 Befreiung 49

zu rechnen; und indem wir sie vorwegnehmen, können wir sie in
einem meßbaren Umfange meistern. Determinismus erhöht die
menschliche Freiheit in dem einzigen Sinne, in dem dieser Ausdruck
überhaupt einen Sinn hat: nämlich indem es den Menschen in
erhöhtem Maße befähigt, sich und seine Umwelt zu meistern.

(Uebersetzt von O. W.)

Die Bibel fragwürdig geworden

Es gibt Theologen, die — um mit Nietzsche zu reden — auch im
Kopfe ein Gewissen haben. So einer scheint der Marburger Professor
Rudolf Bultmann zu sein, der nichts weniger als eine Entmythologi-
sierung des Neuen Testamentes vorschlägt. Er stellt fest, daß das

Welt- und Geschichtsbild des Neuen Testamentes von Grund auf
mythisch bestimmt sei. So enthielten u. a. die Aussagen über Jungfrauengeburt,

Auferstehung und Himmelfahrt Christi, Jüngstes Gericht,
Ende der Zeiten und Wiederkehr Christi mythische Elemente, die der
moderne Mensch mit seinem durch die Wissenschaft geformten Denken

sich nicht zu eigen machen könne.

Bultmann meint dann allerdings (meint er es wirklich? die christliche

Botschaft sei mit dieser antiken Vorstellungswelt nicht wesensmäßig

verbunden, und er weist der Theologie die Aufgabe zu, die
neutestamentlichen Aussagen zu entmythologisieren. Selbstverständlich

schlug dieses Ansinnen in den theologischen Kreisen der
Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands hohe Wellen. Die Entmytho-
logisierung verändere die Fakten der Heilsgeschichte und löse das

auf, was es zu bezeugen habe, hieß es in einem Gutachten des

Dozentenkollegiums der Theologenschule Bethel. Auch eine Denkschrift der
Tübinger theologischen Fakultät ließ die Gefahr einer Umdeutung
und Entleerung der neutestamentlichen Botschaft erkennen. (Nach
einem Bericht der NZZ vom 12. 12. 53.) Aber eine Maßregelung
Bultmanns hat die evangelische Kirche Deutschlands bis heute nicht
gewagt; sie will einfach «die Reinheit der christlichen Lehre wahren»,
ohne über Bultmann ein Verdammungsurteil zu fällen.

Die Beunruhigung bei den evangelischen Theologen ist sehr
berechtigt. Denn es ist nicht so, wie Bultmann zu meinen vorgibt, die


	Freiheit und Notwendigkeit

