
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 2

Artikel: Leben und Kausalgesetz

Autor: Frankenberg, G. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 2 Befreiung 39

Von, wie wir wissen, Hume, aber auch John Locke ausgehend, wollte

Kant mit seiner «kritischen Philosophie», wie er sie selbst nannte,
eigentlich nichts anderes, was allerdings sehr viel, als die in der
Vernunft enthaltenden Prinzipien feststellen, und das höchste Gesetz der
Vernunft war ihm und ist wohl überhaupt sein bekannter «kategorische

Imperativ» — für den das menschliche Gewissen die sich selbst
richtende, moralische Urteilskraft — der Imperativ, der lautet:
«Handle so, daß die Maxime deines Willens zugleich als Prinzip einer
allgemeinen Gesetzgebung dienen kann», oder so, «als ob die Maxime
deiner Handlungen durch deinen Willen zum allgemeinen Naturgesetz
werden sollte». Ja, handle so und Sapere aude! Habe Mut, dich
deines eigenen Verstandes zu bedienen.

Leben und Kausalgesetz
Von Prof. Dr. G. von Frankenberg, Hannover

Die moderne Physik liebt zu betonen, daß sich Kausalzusammenhänge

oft nur statistisch feststellen, nicht im einzelnen verfolgen
lassen. Daraus wird gern der unberechtigte Schluß gezogen, es gebe
Lücken im Kausalnexus — und mit deren Hilfe lasse sich manches
erklären, was kausaler Deutung Schwierigkeiten bereitet.

Zu den wunderlichsten Konsequenzen führte die von einigen Physikern

genährte Vorstellung, ein Atom habe «Entscheidungsfreiheit»
darüber, ob es alsbald zerfallen werde oder nicht. Sogar der Glaube an
die «Willensfreiheit» erhielt dadurch neuen Auftrieb, — obwohl ein
Mensch, der von der Willkür seiner Atome abhinge, doch erst recht
nicht frei zu nennen wäre. Ebenso glauben manche nun das Rätsel des
Lebens lösen zu können, indem sie das von je so beliebte «Hereinragen»

einer übersinnlichen Welt des Geistes in die unsere annehmen;

sie stellen sich vor, das Jenseitige mache sich eben durch akausale

Eingriffe bemerkbar.
Schon die erste Entstehung von Leben, die «Urzeugung» möchte

man so erklären. Durch einen ganz außergewöhnlichen — von
übernatürlichen Wesen gelenkten? — Zufall sollen sich Atome zu
organischen Verbindungen und erhaltungsfähigen Formen zusammengefügt

und so den Reigen der Organismen eröffnet haben. Die Biologie



40 Befreiung Nr. 2

bedarf aber einer derartigen Hypothese schon deshalb nicht, weil sie
zwischen Unbelebtem und Lebendigem gar keine scharfe Grenze mehr
sieht. Nicht ein ungeheuerlicher, sondern viele kleine, im Bereich der
Wahrscheinlichkeit liegende Zufälle waren nötig, um nach und nach
immer mehr Eigenschaften des Lebendigen hervortreten zu lassen.
Zeit genug stand dafür zu Gebote. Und da es sich ja bei «Probionten»
(Vorstufen des Lebens) um Verbindungen und Formen handelt, die
ihre eigene Neubildung begünstigen, so war das Erhaltenbleiben des

so Entstehenden wahrscheinlich. Wir brauchen also weder einen
«schöpferischen Zufall» noch gar eine «Schöpferlaune» anzunehmen,
wie dies Pascual Jordan tut. Es wäre ein Rückfall in überwundene
Vorstellungen, der durch nichts gerechtfertigt ist.

Einige Autoren möchten sogar das Aussterben von Arten auf
übernatürliche Einflüsse zurückführen. So sollen die Riesensaurier
verschwunden sein, um den sich entwickelnden Säugetieren Platz zu
machen! Ob man dabei jetzt ebenfalls an akausales Geschehen (etwa
tödliche Strahlen?) denkt? Wundern sollte es mich nicht.

Auch die Regeneration, der Ersatz verloren gegangener Teile, und
die Keimesentwicklung scheinen vielen einer naturgesetzlichen
Erklärung unzugänglich. Beide wirken indes weniger zauberhaft, wenn
man an die Fehlleistungen denkt, die durch unglückliche Einflüsse
entstehen und durch geschicktes Experimentieren hervorgerufen werden

können. Das Zustandekommen von Eidechsen mit zwei Schwänzen

und von Zwillingen, die mit den Köpfen zusammengewachsen sind,
zeigt deutlich genug, daß es sich hier um das Abrollen eines Mechanismus

handelt, wenn er auch sehr kompliziert und von der
Entwicklungsmechanik erst teilweise erforscht ist.

Freilich scheinen viele Lebensvorgänge ja überhaupt der
Naturgesetzlichkeit zu widersprechen. Es werden chemische Verbindungen
gebildet, die wir nicht oder nur mit Mühe herstellen können. Geringe
Ursachen rufen im Organismus erstaunliche Wirkungen hervor, und
umgekehrt bleiben Außeneinflüsse oft ohne Wirkung auf ihn. So

berühren uns die Lebewesen fast wie eine Verkörperung des
Unwahrscheinlichen, dem naturgesetzlichen Ablauf Widersprechenden.

Indes die Gesetzmäßigkeit, die wir im Unbelebten überall finden,
erstreckt sich auch auf das Lebendige. Nur ist sie uns dort weniger
deutlich, weil sie von einer höheren Gesetzlichkeit überlagert ist, die
eben das Wesen des Lebens ausmacht. Die Stoffe und Kräfte der Natur

sind im Organismus dieselben wie überall, aber sie sind in diesem



Nr. 2 Befreiung 41

wundersamen Bezirk geordnet, so nämlich, daß die sinnvolle Anordnung,

die für dieArt charakteristisch ist, in StoffWechsel undFortpflanzung

immer aufs neue hervorgebracht wird. Um das zu verstehen, muß
man freilich die Bedeutung vorteilhafter Werkstoffe kennen, wie das

Chitin der Gliederfüßler einer ist, die Wirkung von Ventüen, Hebeln
und Mikrostrukturen, von Katalysatoren und sinnreichen Schaltungen
im Nervensystem zu würdigen wissen. Man muß auch in Rechnung
setzen, daß alle Organismen Energie aufgespeichert enthalten und
über «Auslösungsmechanismen» verfügen, gespannte Federn, die im
entscheidenden Augenblick losschnellen. Dann beginnt man zu ahnen,
daß die Lebensvorgänge nicht über das hinausgehen, was auf Grund
der Naturgesetze denkbar ist. Leben besteht in Ausnutzung der
gesteigerten Wirkungsmöglichkeiten, die sich aus bestimmten
Anordnungen ergeben. Es ist also keineswegs Gesetzlosigkeit, beruht
vielmehr gerade auf gesteigerter Ordnung, zusätzlichen Bindungen!

Damit kommen wir zum Kern der Sache. Leben ist Benutzung der
Naturgesetzlichkeit. Und etwas Derartiges konnte sich nur entwickeln
in einer Welt, in der jede Kombination von Ursachen und Bedingungen

wieder zu der gleichen Folge führt. In einer Spukwelt dagegen,
wo man darauf gefaßt sein müßte, daß ein Hammer, mit dem man
einen Nagel einschlagen will, sich in einen Rosenstrauß verwandelt
oder daß in einer sterilisierten Nährlösung durch Urzeugung
Kaulquappen auftreten, wäre kerne Vorsorge für die Zukunft — und damit
auch kein Leben möglich. Denn Leben ist Gerüstetsein wider schädliche

Einflüsse, die abgewehrt werden müssen, und auf vorteilhafte
Möglichkeiten, die es auszunutzen gilt.

Nur weil dieselbe Ursache immer die gleiche Wirkung hat, war es

möglich, sich auf bestimmte Folgen einzustellen. In einer gesetzlosen
Welt könnten sich keine periodischen Vorgänge von der Art des

Lebensgeschehens herausgebildet haben. Soll ein Mühlrad sich drehen,
so muß ein Bach da sein, der es treibt, und es darf auch nicht von
der Laune der einzehien Tropfen abhängen, ob das Wasser bergab
fließt. Feste Beziehungen zwischen den Naturvorgängen sind die
Voraussetzung dafür, daß sich Leben entfaltet. Es ist jener «Alte Bund»,
den nach mosaischer Ueberlieferung Gott mit dem Menschen geschlossen

hat: «Solange die Erde steht, soll nicht aufhören Saat und Ernte,
Frost und Hitze, Sommer und Winter, Tag und Nacht.» So etwa bietet
die Natur dem Leben Gewähr, daß die Naturkräfte nicht durch Willkür

gehemmt werden, daß das Kausalgesetz gilt. Nur auf diesem



42 Befreiung Nr. 2

festen Grande vermag die höhere, «finale» Gesetzmäßigkeit des
Lebens sich aufzubauen. Im Reich des Lebens können dann freilich die
Naturkräfte ungewöhnliche Wirkungen haben, weil sie hier auf eine
sinnvolle Anordnung stoßen, die sie in ungewohnte Bahnen leitet. So

werden sie gezwungen, dem Leben zu dienen, statt es zu zerstören.
Doch wie soll solche Ordnung entstanden sein, wenn niemand da

war, der voraussah und plante? Diese Ueberlegung führte früher dazu,
einen allwissenden Schöpfer anzunehmen; es war der Gottesbeweis
der Physiko-Theologen. Längst aber hat Darwin gezeigt, wie Sinnvolles

auch ohne Mitwirkung eines planenden Geistes entstellen kann.
Die Natur selbst fand im schöpferischen Zusammenspiel von Erb-
änderang und Auslese einen Weg, die von den Naturgesetzen
gebotenen Möglichkeiten auszunutzen.

Jede Organismenart bringt kleine erbliche Abweichungen hervor

und läßt sie sich im Kampf mit der Umwelt erproben. Dadurch
wird sie allmählich immer besser an die in dieser ihrer Umwelt zu
erwartenden Ereignisse angepaßt. Es kann sich dabei um Baueinzelheiten

handeln, etwa Panzer, angeborenes Werkzeug usw., aber auch

um einen Reflex, der das Haus einer Meeresschnecke in der Gefahr
rasch durch einen Deckel abschließt, oder um einen Instinkt, der ein
Tier antreibt, sich eine Höhle zu graben oder ein Kleid zu schneidern.

Lange hat man, — Darwins Grundgedanken des Zusammenwirkens
von Zufall und Notwendigkeit nicht erfassend, — seine Lösung als

«Zufalls-Theorie» abzutun gesucht. Doch neuerdings scheint sich eine
entgegengesetzte Taktik abzuzeichnen. Aus dem Eifer, mit dem
gewisse Kreise die Mutationen (Erbänderungen) als «akausal» ausgeben,
kann man schließen, daß sie darauf hinauswollen, eine intelligente
Macht lasse jeweils im rechten Augenblick eine passende Mutation
eintreten.

Das wäre wieder eine recht einfache, wenn auch nicht eine
wissenschaftliche Lösung. Aber gegen sie spricht, von allem anderen zu
schweigen, das Vorkommen von Unzweckmäßigkeiten (Dystelien).
Die Vollkommenheit, die Unkundige den Organismen zuschreiben,
besteht gar nicht. Viele Baueinzelheiten sind bedeutungslose
«Rudimente» wie die Haare auf unserem Handrücken, einzelne wirken sogar
nachteilig, wie die Anordnung des «Rücklaufenden Nervs» der
Säugetiere, und manche erfüllen nur auf Umwegen einen Zweck, wie der
Liebespfeil der Schnecken. Es müßte ein seltsames Wesen sein, das



Nr. 2 Befreiung 43

solche Mutationen hervorbrächte. Ueberhaupt sind die meisten
Mutationen nachteilig, nur einzelne vorteilhaft.

Die Dystelien zeigen im übrigen, daß das Sinnvolle nicht wie eine
platonische Idee über der Welt schwebt, die ohne Rücksicht auf das

Kausalgesetz Wirklichkeit wird. Sichtlich muß es sich mühsam genug,
nach mancherlei Fehlschlägen und Irrwegen, entwickeln und ohne
Götterhilfe durchsetzen. Das Vorkommen der Dystelien bestätigt
zugleich Darwins Theorie; denn sie ergeben sich dort, wo das Spiel
von Erbänderung und Auslese gestört ist, wo es zu «Nichtauslese»,
«Gegenauslese» usw. kommt.

Begreiflicherweise kann eine Organismenart sich nur an Geschehnisse

anpassen, die regelmäßig und ziemlich häufig eintreten, wie
Dämmerung, Ebbe, winterlicher Schneefall. Es «lohnt sich», daß die
Augen der Eule dem Dunkel gewachsen sind, Seepocken die Ebbezeit
zu überstehen vermögen, das Hermelin die Gabe hat, einen weißen
Winterpelz zu bilden usw. Außergewöhnliche Ereignisse dagegen, wie
Sonnenfinsternisse, Sturmfluten, Vulkanausbrüche, Waldbrände usw.
würden sich nicht gut in den Feldzugsplan einer Art einfügen lassen.

Unter den unregelmäßigen Ereignissen gibt es aber welche, die
von zu großer Wichtigkeit für das Individuum oder die Art sind, als
daß sie unberücksichtigt bleiben dürften. Und doch sind sie in ihren
Einzelheiten zu wenig voraussehbar, so daß sich eine einfache
Vorsorge nicht treffen läßt. Dahin gehört die Begegnung mit dem
Geschlechtspartner, das Auffinden der Futterpflanze und ähnliches.
Nun die Natur gibt sonst ihren Kindern für jede Tür, vor die sie auf
ihrem normalen Lebensweg gelangen, einen Schlüssel mit. In diesem
Falle aber bleibt ihr nichts übrig, als ihnen, — da sie selbst den
passenden Schlüssel nicht kennt, — einen Schlüsselbund zu geben und
dazu den Auftrag, zu probieren, bis das Schloß aufspringt.
«Probiermechanismen» der verschiedensten Art sind daher im Tier- und
Pflanzenreich weit verbreitet. Pflanzen streuen ihre Samen aufs Geratewohl

aus, und schon niedere Tiere finden durch Probierbewegungen
einen günstigen Lebensraum. Mechanismen dieser Art konnten aber
wiederum nur erworben werden, weil die Regeln, nach denen der
Zufall sich einfangen ließ, auf Grund ursächlich wirkender Gegebenheiten

feststanden. Gegen akausale Gespenster wäre eine Vorsorge
überhaupt nicht möglich. Nur auf Zustände und Ereignisse, die mit
einiger Regelmäßigkeit wiederkehren und dem Kausalgesetz
unterliegen, kann man sich einstellen.



44 Befreiung Nr. 2

Gäbe es keine Gesetzlichkeit in der Welt, so hätte auch das Denken
sich nicht entwickeln können. Denn es besteht zu einem großen Teil
in der Aufstellung von Bedingungssätzen : «Wenn dies geschähe, wäre
jenes die Folge». Solche Aussagen kann aber nur der machen, der
ursächliche Beziehungen festgestellt und sich von der Gültigkeit des

Kausalgesetzes überzeugt hat. Nur auf Grund von Erfahrungen läßt
sich — mit einiger Wahrscheinlichkeit — angeben, was geschehen
könnte oder was man selbst tun müßte, um einen Vorgang herbeizuführen

oder zu verhüten. Lägen aber dem Geschehen keine Gesetze

zugrunde, so wären Erfahrungen schlechthin nutzlos.
Unser Denken vollzieht sich an einem Modell der Welt, das jeder

von Kind auf in seinem Kopfe aufgebaut hat. Dies Modell gibt die
Eigenschaften der Dinge und ihre Beziehungen zu einander hinreichend

genau wieder. An ihm experimentieren wir. Wir probieren
verschiedene mögliche Abläufe durch und wählen zur Verwirklichung
einen aus, dessen Ergebnis uns besonders erwünscht erscheint.

Die Aehnlichkeit dieser schöpferischen Tätigkeit mit dem Schaffen
der Natur springt in die Augen. Nur experimentiert die Natur nicht
an einem Modell, sondern mit den Dingen Selbst. Der Denkapparat ist
ein so eleganter Probiermechanismus, weil er mit einem Modell
auskommt zu seinen Versuchen also nur sehr wenig Stoff, Energie und
Zeit benötigt.

Zum Wesen eines Modells gehört, daß es einen Vorgang nachahmt;
man kann ihn beliebig oft daran ablaufen lassen. Es gibt nicht so sehr
die Dinge selbst wieder, — sie können durch Symbole angedeutet sein,
— sondern eben die Gesetzmäßigkeiten, die zwischen Dingen und
Vorgängen bestehen. Von gesetzlosem Geschehen könnte also gar kein
Modell geschaffen werden. Eine gesetzlose Welt in unserem Hirn
widerzuspiegeln wäre fruchtlos. Wir behielten vielleicht in Erinnerung,

was geschehen wäre, aber das gäbe uns keinen Anhalt dafür,
was geschehen könnte und getan werden müßte.

Eben daß wir in der Lage sind, mit Hilfe unseres Gedankenmodells
viele Ereignisse in unserer Umwelt — wenn auch nur bis zu einem
gewissen Grade, denn wir sind nicht allwissend, — vorauszusagen und
nach unseren Wünschen zu lenken, ist ein Beweis dafür, daß es in der
Welt gesetzmäßig hergeht. Unser geordnetes Denken spiegelt eine von
Ewigkeit her gegebene Ordnung wieder. Nur weil es solche Ordnung
gibt, konnten sich Leben und Vernunft entwickeln.


	Leben und Kausalgesetz

