
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 12

Artikel: Materialisten wider Willen

Autor: Frankenberg, G. v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410387

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 12 Befreiung 369

Materialisten wider Willen
Von Prof. Dr. G. v. Frankenberg

Man nennt uns Materialisten, weil wir dem Geistigen keine
Existenzfähigkeit außerhalb der wirklichen Welt zuschreiben. Nach
unserer Ansicht kann der Sinn — ebenso wie «die Form» — nur
existieren, wenn er in Stoffen und Kräften ausgedrückt ist. Auch die
Schönheit eines Bildes läßt sich doch nicht von ihm trennen! Es ist
nur eine amüsante Verspottung des Piatonismus, wenn Chr. Morgenstern

in seinem Gedicht «Das Buch» erzählt, wie der Geist der
aufgeschlagenen Seiten 9—10 sich im Mondenlicht gleich einem Schleier
vom Papier gelöst habe.

Aber es scheint Unzählige zu geben, die sich über die Materialisten
erhaben dünken, gerade weil sie sich einen Gedanken als ein Gebilde
vorstellen, das aus überirdisch feinem Stoff geformt sei.

Der geistige Vater des Detektivs Sherlock Hohnes, Conan Doyle,
wurde seltsamerweise Spiritist. Und er gelangte zu der Ueberzeugung,
das «Ektoplasma», das manche spiritistischen Medien im
«Trancezustand» von sich geben, sei «eine Gedankenemanation», der materielle

Niederschlag ausgestrahlter Gedanken.

Der Okkulist Rochas behauptet, wenn man neben ein Medium eine
Wachsfigur stelle, sammle sich in ihr «das empfindende Fluidum des

Mediums» (Fluidum Flüssigkeit). Steche man nun die Wachsfigur
mit einer Nadel, so fühle das Medium Schmerz. (Ein Glaube, würdig
der Hexen und Hexenbeschwörer des Mittelalters!)

Der spanische Arzt Calderon will Gedanken, nämlich Träume,
sogar photographisch festgehalten haben. Er stellt sich vor, die'Traum-
bilder erschienen als reelle Bilder auf der Netzhaut des Auges, so daß

er sie habe photographieren können («mit infraroten Strahlen», wegen
der geschlossenen Lider des Schlafenden). Früher gab es ein noch
einfacheres Verfahren der Gedankenphotographie: Die Versuchsperson

muß scharf an ein Wort denken, während sie eine lichtdicht
verpackte photographische Platte an ihre Stirn hält; dann erscheint
das gedachte Wort als Schrift auf der Platte

Auch dem materialisationsgläubigen v. Schrènk-Notzing gelang
einst die Photographie eines Gedankens, den ein Geist namens Berthe



370 Befreiung Nr. 12

gehabt hatte. Das französische Medium Eva C. hatte nämlich, um eine
der üblichen Geisterphotographien zu ermöglichen, im Dunkeln ein
Bild an seiner Frisur befestigt, sich aber unmittelbar vor der
Blitzlichtaufnahme nach der falschen Seite gedreht. Infolgedessen zeigte
die Aufnahme nicht das Geisterbild, sondern dessen Rückseite, auf
der m großer Druckschrift stand «Le Miroir» (Der Spiegel; Name
einer französischen Zeitschrift). Aber v. Schrenck sah darin nicht
etwa eine Entlarvung des Mediums. Denn in der nächsten Sitzung
erklärte dieses: «Berthe wollte euch eine Botschaft senden. Ihr seid für
sie ein Spiegel; sie erkennt sich in euch wieder. Ihr habt nun also die
Photographie eines Gedankens von ihr in Händen.» (v. Schrenck:
Materialisationsphänomene, München 1914, S. 368).

Dr. med. G. Lomer erklärt (Traumspiegel, München o. J., S. 95) :

«Auf andere wirken heißt ein Stück seiner Seele ausgeben, einen Teil
seines Wesens, und zwar den feinsten und geistigsten, in andere
überströmen lassen.» Der Gatte «lebt in der Seele der Frau». «Ein Teil von
ihm, — zugegeben der ätherischste, feinste, geistigste, — ging in das
fremde Hirn ein, bildet in ihm gewissermaßen einen Außenleib. Sollte
nicht dieser feinstoffliche Außenleib mitleiden, wenn er selbst leidet?
Sollte er nicht miterkranken, mitsterben?» usw. Der gleiche Autor
spricht von «feinstofflichen Seelengliedern», die den «Astralkörper»
des Menschen bilden. (S. 152)

Eines der erfolgreichsten Medien, die Italienerin Eusepia Palladino,
bediente sich gern eines lächerlich einfachen Tricks: Zwischen den
Händen ein feines Haar ausgespannt haltend, näherte sie sich einer
kleinen Waage und konnte nun, indem sie die Hände beiderseits der
Waage auf und ab bewegte, deren Ausschläge beeinflussen. Der
erwähnte Rochas war überzeugt, daß Eusepia durch seelische Kraft das
Gewicht der Waagschale verändere oder sie bewege. Und er brachte
es fertig, zu schreiben : «Aus zahlreichen Beobachtungen geht hervor,
daß man bisweilen das fluistische Band d. h. den Strahl der psychischen

Kraft) sieht, das die Finger Eusepias verbindet, wenn sie die
Spitzen derselben in geringer Entfernung von einarider hält. Es ist
dies das Band, das oberflächliche Beobachter für einen Faden
angesehen haben, mit dem sie angeblich das Phänomen auf betrügerische
Weise hervorruft.» (Auch hier also die typische Unbeirrbarkeit des

Spukgläubigen
Ganz ähnlich kam der Physiker Dr. Crawford, dem das Medium

Miss Goligher «Levitationen» (Emporsteigen von Tischen und dgl.)



Nr. 12 Befreiung 371

vorspiegelte, zu dem komisch anmutenden Schluß, in der Nähe des

Knies von Miss G. bilde «die psychische Kraft» einen Stützbalken
(cantilever), der den Tisch hebe.

Die Vorstellung, daß Gedanken etwas Greifbares seien, ist sehr alt.
Sie findet sich auch in der Bibel gelegentlich, wenn es sich um
sogenannte Inspirationen (wörtlich: Einhauchungen) handelt. So gibt
Gott dem Hesekiel einen Brief zu essen, um ihn geistig zu seinem
Prophetenamt zu befähigen (Hes. 2, 8 und 3, 1—4).

Auch böse Gedanken werden oft als etwas Körperliches vorgestellt.
Es wird erzählt, daß ein Araber vor den Worten eines Fluchenden
seinen Sohn platt zu Boden wirft, damit der Fluch unschädlich über
ihn hinweggehe.

Im «Altöttinger Franziskusblatt» vom Dezember 1936 wird ausgeführt,

eine Verwünschung könne z. B. «an einem Stall hängen», denn
«die Gedanken der Menschen sind starke Kräfte». «Manchmal fährt
durch einen Fluch, der im Zorn gegen das Tier ausgestoßen wird, das

Unheil hinein». Als Gegenmittel soll man «etwas Weihwasser ins Futter

sprengen» oder dem gefährdeten Tier eine geweihte Benediktas-
Medaille um den Hals hängen.

Lehrreich war ein umfangreicher Spuk, der sich von 1946 ab am
Chiemsee ereignete und über den die Hauptbetroffene eine Frau
Schrey, in einem mit kirchlicher Druckerlaubnis im Credo-Verlag
erschienenen Büchlein ausführlich berichtet. Als Medien dienten, wie
das bei derartigem Spuk die Regel ist, Kinder. Die «Dämonen»
benahmen sich genau wie alle Poltergeister, sie produzierten Kothaufen,
warfen mit faulen Tomaten, erschienen den Kindern als Teufel, schnitten

Zöpfe ab usw. Interessanter ist die Art, wie sie bekämpft wurden:
Man versteckte Scheyrer-Kreuze und wundertätige Medaillen in der
befallenen Wohnung, — und der Spuk hörte auf, um allerdings bald
in einem anderen Hause wieder anzufangen. Bei der Gelegenheit
erfährt man noch: Der von einem liberalen Lehrer gegründete
Sportverein war der Kirche ein Greuel ; aber der Herausgeber des «Bene-
diktusboten» wußte Rat : Er legte eine Benediktus-Medaille unter das
Vereinslokal, worauf der Verein «aus dem Leim ging». Der Glaube an
Amulette und ähnlich wirkende Gegenstände ist also auch im 20.
Jahrhundert und mitten in Europa noch keineswegs ausgerottet.

Auch Weihwasser soll die eigenartigsten materiellen Wirkungen
ausüben. Bei dem Spuk am Chiemsee flogen, wie viele andere Dinge,
auch die Aepfel «nur so durch die Räume». Aber, schreibt Frau



372 Befreiung Nr. 12

Schrey, «stellte ich Weihwasser auf den Schrank zwischen die Aepfel,
so lagen sie still.» Weihwasser spielte schon in der parsischen Religion

eine Rolle. — Doch auch heute noch glauben viele, es habe die
Kraft, Tiere und Fahrzeuge gegen Gefahren zu schützen und
Aehnliches.

Nach Bertholet (Wörterbuch der Religionen, Stuttgart 1952) wird
der Kraft wundertätiger Menschen «kontagiöser Charakter» (konta-
giös ansteckend, übertragbar) zugeschrieben. Infolgedessen genügt
schon eine «Reliquie» (Hinterlassenschaft), ein Knochen, ein Stück
Tuch, ein Splitter usw., um die Wundertaten hervorzubringen. Die
Heilwirkimg tritt aber bezeichnenderweise nur ein, wenn die Reliquie
materiell in die Nälie des Patienten gebracht wird.

Aehnliche Anschauungen offenbaren sich in dem Brauch, eine neue
Fahne durch Berühren mit der alten zu weihen.

«Geist wird ausgegossen', wie ein Fluidum, das sich verbreitet; er
kann durch Handauflegen weitergeleitet werden» usw. (Bertholet,
a.a.O.).

In der «Chinesischen Mauer» gibt Karl Kraus Vorschläge wieder,
die A. Treitner, Arzt in Innsbruck, zur Not-Taufung Ungeborener
gemacht habe : Eine Hohlnadel-Spritze wird mit 10 g Taufwasser gefüllt
und durch Haut und Bauchdecke der Mutter so lange eingestoßen,
bis man auf die Kopfknochen des Embryo stößt. Dann sei die Nadel
kräftig in den Knochen einzuspießen, da bekanntlich der Kopf des

Embryo mit Vernix caseosa (einer schmierigen Masse aus Hauttalg
usw.) bedeckt sei, so daß die Gefahr bestehe, das Taufwasser könne
von dieser fettigen Schicht «wirkungslos» abfließen, was «die Gültigkeit

der Taufe in Frage stellen würde». Hier wird also eine symbolische

Handlung ganz «kraß materialistisch» aufgefaßt. Die Anweisung
erscheint mir im übrigen so ungeheuerlich, daß ich sie — trotz meiner
großen Achtung vor dem Berichterstatter Karl Kraus — nur mit
Vorbehalt wiedergebe.

Von Interesse ist in diesem Zusammenhang auch die «Psycho-
melrie», d. h. die okkultistische Lehre, daß einem Gegenstand etwas
von den Gedanken und Erlebnissen seiner früheren Benutzer anhafte
und von entsprechend veranlagten Personen durch Beschauen oder
Betasten aufgenommen werde. Manche sprechen von einem «Belag
mit psychischer Energie», — wobei sich jeder, der es kann, etwas
denken mag. Medien behaupten, am stärksten sei ein Ding «geladen»,
wenn es in unmittelbarer Berührung mit Personen war, die sich in



Nr. 12 Befreiung 373

tiefer Erregung befanden. Der Psychometriker kann auch angeblich
mehr herauslesen, wenn ihm der «mit menschlichen Strahlen
imprägnierte» Gegenstand uneingewickelt übergeben wird.

Der Italiener Bozzano betrachtet den psychometrischen Gegenstand
als ein Aufnahmegefäß für «Psychische Vibrationen» oder «vitale
Emanationen» und vergleicht ihn mit einer Grammophonplatte, die
Schallschwingungen aufgenommen habe. Auch das Gehirn habe die
Eigenschaft, «die Vibrationen des Gedankens aufzunehmen und in
latentem Zustand aufzuspeichern».

Besonders charakteristisch ist die Auffassung der Seele als eines
feinstofflichen Körpers, von der sich die Okkultisten komischerweise
gerade eine Widerlegung des Materialismus versprechen.

Der Idealismus, bemerkt schon Julius Schaller (Leib und Seele,
Weimar 1856), stelle die Seele als ein rein ideelles Wesen hin. Sehr
gewöhnlich aber begegne es ihm, daß er «in den extremsten Materialismus

verfalle», indem er die Seele selbst als Materie auffasse, wenn
auch «eine Materie von ganz besonderer Art».

Für den Kirchenvater Tertullian ist die Seele ein den Leib
durchdringendes «Pneuma», von Gott eingeblasen, gestaltet und mit Organen

versehen.
Auch Paracelsus nimmt einen unsichtbaren und ungreifbaren

«Astralleib» an, der als Lebensgeist im irdischen Leibe walte. Moderne
Okkultisten nennen dies Gebilde wohl auch «Meta-Organismus».

F. A. Lange spricht von dem «Seelengespenst», d. h. «jenem feineren
Menschen, den die Volkspsychologie als treibende Kraft im Innern des

Menschen voraussetzt».
Josef Bleuel (Natur und Kultur, Juli 1953, S. 137) schreibt dem

Menschen mindestens drei Körper zu (Leib, Aetherleib und verklärter

Leib) und möchte auch den Gedanken «einen gewissen Grad an
Körperlichkeit zusprechen». Entschuldigend setzt er hinzu:' «Man
verzeihe mir diese ,materialistische' Auffassung!» Materialisationen
und Spuk scheint er als verstofflichte Gedanken anzusehen.

A. Kemmerich («Die Brücke zum Jenseits», München 1927)
schreibt, die stärksten telepathischen Wirkungen (z. B. Klopftöne,
Erzeugen von Halluzinationen und dgl.) gingen in der Regel von
Sterbenden aus, «was wohl darin seine Ursache hat, daß in diesem

Augenblick am meisten Energie frei wird, um sich nach außen hin
betätigen zu können». Hier wird also das Geistig-Seelische anscheinend

nicht als Stoff, sondern als Energie aufgefaßt. Doch auch für



374 Befreinng Nr. 12

Kemmerich ist der Tod das dauernde Ausscheiden des Astralleibes
aus dem Körper.

In dem anthroposophischen Blatt «Die Kommenden» vom 25. April
1950 werden die niederen Tiere charakterisiert als Wesen, «deren
Geistigkeit sie außerphysisch umgibt». Bei den höheren Tieren
dagegen sei «das Geistige mehr nach innen genommen», es habe sich ein
«innerer Organkosmos» ausgebildet, in den «diese Geistigkeit
einziehen konnte». Anscheinend wird demnach auch hier «Geistigkeit»
als etwas «Feinstoffliches» aufgefaßt, das ein Wesen wie eine
spiritistische «Aura» umgeben und in sein Inneres einziehen kann.

Nach Kemmerich hat eine Verwundung des Astralleibes zur Folge,
daß auch der physische Leib an der gleichen Stelle verletzt wird, und
diese «Tatsache» soll schnurrigerweise die Abhängigkeit des Körperlichen

vom Geistigen beweisen. Von einem «Geistigen» also, das doch
selbst nur wieder etwas Körperliches wäre Kemmerichs Geister sind
überhaupt körperlich verblüffend ähnlich konstruiert wie wir selbst.
Will sich z. B. ein Toter über den Gesundheitszustand eines kranken
Menschen unterrichten, so eilt er herbei. Daß um das Sterbelager
Jenseitige stehen, ist sicher». Ein Spirit muß also wohl Augen haben,
die zur Aufnahme derselben Strahlen eingerichtet sind wie die
unsern. Auch hören können die Geister; sie führen ja mit den
Diesseitigen lange Wechselreden, lassen sich regelrecht von ihnen
interpellieren usw. Unwillkürlich fragt man sich, wozu wir in unserem
«physischen Leibe» überhaupt eine Netzhaut, ein Trommelfell usw.
nötig haben, wenn unser Astralleib dies alles ebenfalls besitzt. Ferner
müßte die Zerstörung unserer Sinnesorgane auch schon zu unseren
Lebzeiten völlig belanglos für uns sein.

Mir scheint, es ist kaum ein «platterer Materialismus» denkbar, als

wenn sich jemand den Geist eines Menschen frischweg als dessen

Doppelgänger aus feinerem Stoff vorstellt.
Aber derartige Anschauungen dürften recht verbreitet sein. Schon

der aufgeklärte Kaiser Joseph II. mußte das erfahren. In Oesterreich

hatte man um 1785 — wohl aus Ersparnisgründen — geplant,
Leichen gelegentlich in Säcken statt in Särgen beerdigen zu lassen.
Aber das machte böses Blut, und so schrieb der Kaiser an seinen Kanzler

Kolowrat, da «die Begriffe noch so materialisch seien, daß die
Leute so großen Wert darauf legten, langsamer zu verfaulen», solle
man den Erlaß aufheben.

Auf primitiven Stufen der Erkenntnis wird eben «der Geist» ebenso



Nr. 12 Befreiung 375

gegenständlich aufgefaßt wie «der Gedanke». Die Okkultisten sind
keineswegs die einzigen, die diese Anschauung bewahrt haben, aber
sie sprechen sie am offenherzigsten aus. So sagt Ißberner («Kosmische
Religion», Berlin, o. J., wohl etwa 1952), der Mensch habe außer
seinem «Fleischkörper» noch mehrere andere aus feinerem Stoff: den
«Aetherkörper», der «die Lebenskraft enthält», den «Astralkörper»,
der «schon ein Teil der Seele ist» und mit dem man im Traum «Ausflüge

ins Jenseits» unternimmt, den «Geistkörper», der den «feineren
spirituellen Seelenkörper» und das «Ichselbst» enthält. Durch das

Denken lösen sich dauernd kleine Wölkchen aus der den Menschen
angeblich umgebenden «Aura»; sie haben «bestimmte Formen, an
denen man die Art des Denkens erkennen kann». Ißberner rät, keine
Niere zu essen, weil der Harn des Tieres durch dieses Organ gegangen

ist, und kein Gehirn, weil «die Gedanken des Tieres, und was für
welche, da hindurchgegangen sind». Man fühlt sich hier — auf sehr
primitive Weise — an Carl Vogts oft angeprangerten Vergleich des

Hirns mit den Nieren erinnert, der zwar, wie du Bois-Reymond
betont, für den Naturforscher nichts Entwürdigendes hat, aber das

eigentliche Kennzeichnende des Denkgeschehens außer acht läßt.
(Aehnlich urteilt Büchner in «Kraft und Stoff», 19. Aufl., S. 296.)

Um aber Ißberners Weisheit voll auszukosten: Auch den Genuß
von Blutwurst verwirft er, da Blut «von der Schwingungskraft der
Seele stark durchstrahlt wird». Man nehme das «Angstleben» des

Tieres in seinen Körper auf und bekomme dadurch selbst Angst.
Nach Kemmerich haben aber nicht nur Menschen und Tiere einen

Astralkörper, sondern anscheinend auch die Dinge. Ein Norweger,
so erzählt er uns, sieht in einer Halluzination, wie seine Braut, als
Leiche aufgebahrt, auf einem Schiff über den Fjord geführt wird.
Drei Tage später stirbt sie durch einen Unfall und wird dann wirklich

auf dem Totenschiff übergesetzt. Nach Kemmerich hat der
Norweger hier ein Bild «aus der in unsere Welt der Erscheinungen
hinüberreichenden und dann für manche erkennbaren ,intelligiblen'
Welt des Seins, oder der Platonischen der ,Idee' geschaut.» Mit anderen

Worten: Die ganze Welt wäre doppelt vorhanden, einmal als
«Schein», das ist die «materielle» Welt, und einmal «intelligibel», als

«geistige» Welt, die aber in Wirkhchkeit doch nur wieder eine Welt
aus feinerem Stoff wäre. Womit also das Geistige nach vermeintlicher
Ueberwindung des Materialismus nun erst recht wieder als materiell
angesehen würde.



376 Befreiung Nr. 12

Dr. R. Hauschka berichtet in der Schweizer Zeitschrift «Neue
Wissenschaft» vom Oktober 1952, S. 2, von alten Versuchen eines
Freiherrn von Herzseele, wonach der Mineralgehalt keimender Samen
selbst in destilliertem Wasser ansteige. Der (angebliche) Ueberschuß
an Materie müsse «aus übersinnlichen Daseinsstufen in die stoffliche
Natur geronnen sein». Rudolf Steiner nennt den Stoff «geronnene
kosmische Tätigkeit».

«Der Geist der Medizin ist leicht zu fassen», heißt es im «Faust».
Aber anscheinend gibt es auch einen Geist der Arznei: Auf der 106.

Jahresversammlung der homöopathischen Aerzte schilderte Frau
Dr. von Strantz, daß Hahnemann, der Begründer der Homöopathie,
von einer geistartigen Lebenskraft spreche. Wenn sie durch eine
andere geistartige Kraft gestört sei, erkranke der Mensch. Nur der
geistartige Stoff der Arznei könne heilend eingreifen. (Bericht der «Frankfurter

Allg. Ztg.» vom 1. 6. 54).
Viele Okkultisten und selbst einzelne Gelehrte operieren mit einem

«überindividuellen Seelischen». Der Philosoph Erich Becher nennt
es ein «höher befähigtes Seelenwesen», das in die lebenden Einzelwesen

«hineinrage», allerdings nur «mit seinen Verzweigungen». Es
wäre demnach etwas räumlich Begrenztes, mithin Körperliches.

Bekannt ist, daß nach spiritistischem Glauben die Geister sich
gelegentlich ganz oder teilweise «materialisieren». So erschien in den

Sitzungen des Mediums Florence Cook der Geist «Katie King», der
sich als materialisierte Gestalt einer verstorbenen Hofdame ausgab.
Der Physiker und Chemiker Crookes, der an den Geist glaubte, schnitt
ihm gelegentlich eine Haarlocke ab; einmal ließ sich «Katie King»
fcogar von ihm küssen! Er hielt sie für eine Art Ausstrahlung des

Mediums, eine Wirkung ihrer psychischen Kraft.
Nur nebenbei sei bemerkt, daß das männliche Medium Laszlo

eingehend beschrieben hat, auf welche Weise es v. Schrenck-Notzing
betrog, wie es «materialisierte Köpfe» erzeugte usw. Das geheimnisvolle
«Teleplasma» scheint meist aus Watte oder Gaze mit Gänseschmalz

zu bestehen.
Nach Lukrez setzen sich Seele und Geist aus sehr kleinen Atomen

zusammen, die beim Tode verfliegen wie der Duft einer Salbe. Eine
völlige Gleichsetzung der Seele mit Duft aber finden wir bei dem
einst sehr bekannten Arzte Dr. Gustav Jäger, der darüber ein
wunderliches Buch verfaßte («Die Entdeckung der Seele», Leipzig 1880).
Jäger war der Begründer des damals weit verbreiteten «Wollregimes».



Nr. 12 Befreiung 377

Er schrieb den Düften formende Kraft zu und legte u. a. eine
«Seelensammlung» an, die in Haarnetzen bestand.

Ganz neu waren derartige Vorstellungen keineswegs. Um 1696
erklärte das Collegium medicum in Gotha das Auftreten versteinerter
Elefantenknochen (Mammut) mitten in Deutschland so, daß der
Südwind den «Samenduft» («aura seminalis») einer Elefantenherde aus
Afrika herangeführt habe. Er habe sich im Erdboden niedergeschlagen

und so die organischen Formen erzeugt.
Wohl die erstaunlichsten «Aufschlüsse» über eine geistige Welt im

Jenseits bringt der berühmte Physiker Sir Oliver Lodge, der im Alter
Spiritist geworden war. Sein Sohn Raymond fiel im ersten Weltkrieg,
und Medien waren schamlos genug, dem armen Vater angebliche
Kunde von dem jungen Offizier zu vermitteln. Die Geister, so
erfahren wir in Lodges Buch, rauchen Zigarren, halten sich Hunde und
Katzen, trinken Whisky mit Soda und tragen weiße, weiche Gewänder.

Diese Kleider bestehen aus dem Duft vermoderter Wolle, und
überhaupt alle Gebrauchsgegenstände der Geister sind aus dem Duft
der irdischen Dinge hergestellt. Selbst die Backsteine der Geisterhäuser

bestehen aus irdischen Ausdünstungen. Raymond bekommt
im Jenseits einen neuen Zahn als Ersatz für einen beschädigten, und
ein «Spiril-Doktor» heilt Geister, die Verbrennungen erlitten haben.

Lohnt es, so krausen Gedankengängen nachzuspüren? Vielleicht
doch. Sie zeigen uns, wohin man gerät, wenn man den Geist als Fremdling

in unserer Welt ansehen möchte. In Wahrheit sind Schönheit,
Güte und Sinn ihre edelsten Blüten. Sie sind nichts Jenseitiges,
sondern gerade aufs höchste gesteigerte Wirklichkeit.

Wer über gewisse Dinge den Verstand nicht verliert, der hat keinen
zu verlieren. Lessing.


	Materialisten wider Willen

