Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 2 (1954)

Heft: 12

Artikel: Monismus - heute!

Autor: Haenssler, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410384

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

354 Befreiung Nr. 12

Monismus — heute!

Von Dr. phil. Ernst Haenfler, Binningen-Basel

Die vorliegende Arbeit erhebt keinen Anspruch auf dogmatische
Giiltigkeit; sie will nur die Dringlichkeit einer Neu-Besinnung auf un-
sere philosophische Grundposition vor Augen fiihren.

I. Gute Vorarbeit

Die uns vorausgehende Monistengeneration um rund 1920 hat eine
ausgezeichnete Vorarbeit geleistet. Sie hat die berithmten Hamburger
Thesen in den Jahren 1921 und 1922 griindlich diskutiert. Das sei mit
Dank und Anerkennung festgestellt. Der Raum erlaubt es mir nicht,
die Verdienste der einzelnen Gelehrten herauszustellen.

Mit vorbildlicher Klarheit trennt z. B. Prof. Dr. Alfred Menzel die
Weltanschauung von der Lebensanschauung des Monismus. Die Welt-
anschauung ist das Friihere, das Bedingende und das allererst tragen-
de Fundament, auf dem dann das Gebidude einer besonnenen Lebens-
anschauung errichtet werden kann. Mit vollem Recht sieht er das
eigentliche Wesen, den Kern und Schwerpunkt des Monismus in sei-
ner Weltanschauung.

«Was uns auch in manchen Einzelfragen der Lebensanschauung,

in Kunst- und Erziehungsproblemen, in Sozial- und Kulturpolitik

trennen mag, die Weltanschauung ist das gemeinsame Band, das
uns umzieht, die Parole, die uns einigt, das Banner, unter dem wir
uns scharen und geschlossen gegen den Feind marschieren. Sehen
wir mit Recht in der machtvollen Institution der Kirche unseren
stidrksten und groBten Gegner, so haben wir ihm nicht diesen oder
jenen Programmpunkt unserer Lebensanschauung, sondern die
volle Schwere und Wucht unserer modernen, in sich abgerundeten,
wissenschaftlich gegriindeten Weltanschauung entgegenzuwerfen.»

An diesem Primat der Weltanschauung vor der Lebensanschauung
miissen wir unbedingt festhalten. Mehr noch: Der moderne Monis-
mus mufl dieses Primat noch deutlicher zur Geltung bringen, noch
bewuBlter und entschiedener durchsetzen, als das unsere Vorgenera-
tion getan hat. Machen wir vollen Ernst mit diesem Primat der Welt-
anschauung, so erfiillen wir das Gebot der Stunde. In der Durch-



Nr. 12 Befreiung 355

setzung dieses Primates liegt der mdgliche Fortschritt von 1922 zu
1954.

Die Entwicklung der modernen Philosophie bestiitigt Menzels kluge
Formulierung. Diese Philosophie ist in ihrer erdriickenden Mehrheit
durchgebrochen zum Seinsproblem und zum Sein selbst; sie hat die
grofle Wende zur Ontologie, zur Seinslehre, vollzogen. Je klarer aber
die fundamentale Bedeutung des Seins als Fundament alles Philoso-
phierens eingesehen wird, desto grofler auch die Verpflichtung, dieses
Sein in methodischer Besinnung abzuheben, zu trennen von allem
menschlichen Reden und Nachdenken iiber das Sein, vom mensch-
lichen Erkennen des Seins, vom menschlichen Bewerten und Deuten
des Seins, von allen menschlichen Folgerungen aus dem Sein. Fiir
diese notwendige Trennung schirft uns die moderne Philosophie zu-
sehends Auge und Sinn. Wir befinden uns in denkbar bester Ueber-
einstimmung mit der modernen Philosophie, wenn wir auf dem von
Menzel richtig gesehenen und richtig gewiesenen Weg einen Schritt
vorwirts tun, einen Schritt iiber die Monismus-Interpretation von 1920
hinaus.

II. Was verstehen wir heute unter Monismus?

Der Begriff Monismus beschrinkt sich heute streng und bestimmt auf
das Sein; er hat seine Berechtigung und seine volle Auswirkung in
der Ontologie oder Seinslehre. Er besagt, dafl nur ein Sein und nur
ein Weltall auf Wirklichkeit Anspruch erheben kann, néimlich unsere
kosmische Welt, in der wir selbst leben, von der auch das erkennende
und aussagende Subjekt selbst nur ein Modus, eine Erscheinungsform,
eine Geschehensform darstellt; er besagt weiter, dafl diese seiende
Welt realen Bestand hat, daB sie also nicht nur das Erzeugnis des er-
kennenden Subjektes oder des erkennenden Menschengeists ist, wie
der Idealismus meint. Die Erkenntnis kann wohl an der Form der Er-
scheinung, nicht aber an der Realitit selbst mitwirken.

In knappster Form also: Es gibt tatsichlich eine reale Welt, aber
es gibt nur eine solche reale Welt!

Das ist, in begrifflicher Strenge gefallt, der Aussagegehalt des Mo-
nismus von heute. Je weniger wir in den Begriffsinhalt hineinstellen,
desto weiter schwillt dafiir der Umfang des Begriffs an; in unserem
Fall bis zum Sein iiberhaupt, bis zum All, zum Kosmos. Monismus
wird so Weltanschauung und im besten Sinne des Wortes.



1356 Befreiung Nr. 12

Je reiner wir den Begriff fassen, desto zwingender wird sein Ueber-
zeugungsgehalt, desto wuchtiger seine StoBkraft. Gegen die Wucht
dieser monistischen Ontologie ist heute schwerlich mehr aufzukom-
men, auch nicht mehr von der Seite des Christentums. Diese Ueber-
zeugung von der einen und realen Welt hat Wiirde, Tiefe und Kraft
eines religiésen Glaubens; so gesehen geht der Monismus wirklich
auf das Letzte, er hat sein eigenes Eschaton, daher auch seine eigene
Eschatologie und seine eigene Wahrheit.

Alle anderen wissenschaftlichen, lebensanschaulichen und kultur-
politischen Einsichten sind abgeleitet aus dieser ontologischen Grund-
einsicht, sie ruhen auf und bauen sich auf diesem ontologischen
Fundament; es sind notwendige Konsequenzen, zu denen uns unsere
monistische Grundiiberzeugung zwingt, aber die Konsequenzen, zu
denen uns unsere monistische Grundiiberzeugung zwingt, stehen eben
als solche nicht im Wesen und Inhalt des Monismusbegriffes selbst.
Wir sind bereit, diese Pflichten auf uns zu nehmen, aber wir wis-
sen: Die Erfiilllung dieser Pflichten ist Kulturpolitik und nicht Mo-
nismus.

In der Interpretation dieser Konsequenzen mégen wir da und dort
unsicher oder verschiedener Meinung sein, niemals aber im ontischen
Fundament; da sind wir sicher und einig.

Ich wiilte zur Bekriftigung unserer Auffassung keine bessere De-
finition des Monismus zu geben, als sie Prof. Dr. Gerhard von Fran-
kenberg in Nr. 8/1952 der «Geistesfreiheit» gegeben hat:

«Der Monismus rechnet nur mit der wirklichen Welt, wihrend

z. B. die Anhiinger eines personlichen Gottes noch eine zweite, iiber-

natiirliche Welt annehmen, die aullerhalb der Naturgesetze steht.»

II1. Darlegung einiger wichtiger Konsequenzen

Wir betreten hier Neuland. Langsam, aber unaufhaltsam setzt sich
der Monismus als ontologische Grundiiberzeugung durch; noch lang-
samer natiirlich die Konsequenzen.

1. Wahrheit: Wahrheit liegt nie beziehungslos in einem luftleeren
Raum, sie ist immer als Ganzes und in jeder ihrer Aussagen auf ein
Sein bezogen. Jedes Urteil ist dann wahr, wenn es in seinem Urteils-
gehalt sich deckt mit dem vom Urteil gemeinten Bestand oder Ge-
schehen eines bestimmten Seins. Wenn wir nun im Monismus das



Nr. 12 Befreiung 357

Sein festlegen auf ein einziges und reales Sein, so ist klar und zwin-
gend, dal3 die ganze iiber diesem Sein sich aufbauende Wahrheit eine
andere Wahrheit sein mul} als die auf zwei Welten sich aufbauende
«Wahrheit» des christlichen Dualismus. Klar und zwingend ist ferner
die Feststellung, daf alle die philosophischen und wissenschaftlichen
Begriffe, die vom monistischen Wahrheitsraum umfafit werden, in-
haltlich von diesem monistisch gefallten Sein her genau bestimmt und
normiert werden.

Nun sind aber die meisten dieser traditionell bedeutsamen Be-
griffe in fritheren Zeiten im Raum der dualistischen Wahrheitskon-
zeption entstanden; sie werden aber heute als unentbehrlich oder als
offenbar noch nicht entbehrlich heriibergenommen in den Raum der
monistischen Wahrheit; hier nun beziehen sie sich auf eine ganz an-
dere Seinsgrundlage, némlich auf ein monistisch und nicht mehr dua-
listisch festgelegtes Sein. Darum miissen alle diese traditionell ehr-
wiirdigen Begriffe ihren fritheren dualistischen Wahrheitsgchalt ab-
stolen und dafiir einen dem neuen Wahrheitsraum entsprechenden
Wahrheitsgehalt iibernehmen. Wie verlockend, wie interessant wire
es, diesen radikalen Austausch des Wahrheitsgehaltes und des Be-
griffsinhaltes darzulegen fiir die aus dem Dualismus so oft heriiber-
genommenen Begriffe wie Himmel und Schépfung, Seele und Geist,
Siinde und Siihne, Frommigkeit, Religion und Mystik und schlieB-
lich auch — wir denken an Spinoza und Goethe — Gott!

Der Monismus als reine Seinsaussage hat nicht das Recht, diese Be-
griffe zu verbieten; wohl aber hat er Recht und Pflicht, auf dem
Austausch des Begriffsinhaltes zu bestehen.

Andere Begriffe sind von jeher in beiden Wahrheitsrdumen hei-
misch gewesen, z. B. Mensch, Schicksal, Zeit und Raum, Leben und
Tod, Metaphysik, Wissenschaft, Philosophie, Existenz u. a. mehr. Der
Monismus kann diesen simultanen Gebrauch in zwei verschiedenen
Wahrheitsrdumen nicht unterdriicken; aber er mul} verlangen, dal3
nicht mit den Begriffswortern auch die Begriffsinhalte hin- und her-
geschoben werden.

Wir denken hier vor allem an den Begriff der Transzendenz. Im
dualistischen Wahrheitsraum meint der Begriff: Uebergang von der
diesseitigen Seinswelt in die jenseitige Seinswelt, in die Gotteswelt;
Transzendenz hat hier als Uebergang von einem Sein zum anderen
Sein durchaus ontischen Charakter. Im monistischen Wahrheitsraum
mull sich der Begriff der Transzendenz einer eigentlichen begriffli-



358 Befreiung Nr. 12

chen Transsubstantiation (Umwandlung, d. S.) unterziehen; hier gibt
es ja iiberhaupt nur eine Seinswelt; sie hat keine Grenzen, die iiber-
stiegen werden kénnten. Und es gibt da auch nirgends eine Gotteswelt,
auf der in einem Jenseits der Ful} abgesetzt werden kénnte. Im moni-
stischen Wahrheitsraum verliert aber die Transzendenz ihren onti-
schen Charakter. Sie bedeutet hier nur noch Uebergang von einer Er-
kenntnisart in eine andere Erkenntnisart oder Uebergang von der
Erkenntnis oder vom Erkennbaren zum Unerkennbaren. Hier also
ist die Transzendenz nur noch gnoseologisch oder noétisch. Der Ueber-
gang von einer Erkenntnismoglichkeit zur anderen oder zur Uner-
kennbarkeit indert am Sein selbst ebensowenig wie der Uebergang
vom Hellen ins Dunkle oder wie das Verschieben der Helligkeits-
grenze am realen Sein des Mondes oder der Erde etwas zu dndern
vermogen.

Diese energische Differenzierung der Transzendenz je nach moni-
stischem oder dualistischem Wahrheitsraum ist heute von besonderer
Aktualitdt, weil die liberal-protestantische Theologie die streng
noétische Transzendenz der modernen Philosophie, z. B. bei Jaspers,
dazu beniitzt, um in diese monistisch gefaBlte Transzendenz, also in
das Unerkennbare, ihre immer noch dualistisch-ontisch gemeinten
Begriffe wie Gott und Gottesreich einzuschmuggeln und so wieder
einmal das Christentum zu retten.

2. Die Werte: Auch Wert und Bewertung miissen dem monisti-
schen Wahrheitsraum angepallt werden. Im christlichen Dualismus
wird immer die Gotteswelt im Strahlenglanz der Hochstbewertung
aufleuchten, die irdische Welt aber im Schatten und Dunkel der Min-
derbewertung verkiimmern. So etwas ist natiirlich im monistischen
Raum ex definitione unmdoglich. Die ganze positive Wertfiille kommt
hier, mit allen ihren fruchtbaren Folgen, dem einen und einzigen
Sein zu. Wo aber irgend ein Pessimismus diese positive Wertfiille dem
realen Sein versagt, da éndert dieser Wertentzug an der Tatsidchlich-
keit und Urgenz dieser Realitit nicht das geringste.

3. Die Wissenschaft: Wie steht unser heutiger Monismus zur Wis-
‘senschaft? Diirfen wir heute noch, wie das unsere monistische Vor-
generation getan hat, Monismus mit Wissenschaft, ja sogar mit Na-
turwissenschaft identifizieren? Sehen wir genau zu:

Gewil}, Monismus steht zur Wissenschaft in der denkbar engsten,
in direkt funktionaler Beziehung. Die Aussage, daf3 es nur ein reales
Sein gibt, ist kein Traum und keine Illusion, sie ist das Ergebnis bester



Nr. 12 Befreiung 359

wissenschaftlicher Einsichten. Und umgekehrt: Echte Wissenschaft
und autonome Forscherarbeit sind nur méglich im monistischen
Wahrheitsraum. Und trotzdem diirfen wir nicht identifizieren. Die
ontologische Aussage des Monismus gehort ins Gebiet der Philosophie,
aber gewil} ins Gebiet einer Philosophie, welche in keinem Punkte
der begriindeten Erkenntnis widersprechen will. Die monistisch-onto-
logische Aussage ist das Ergebnis wissenschaftlicher Vorarbeit, Frucht
am Baume der Erkenntnis; doch darf die Frucht eben nicht mit dem
Baum selbst identifiziert werden. Jaspers formuliert so: Wissenschaft
arbeitet und forscht in der Welt, Philosophie urteilt iiber die Welt.

Mit Naturwissenschaft darf der Monismus nun erst recht nicht iden-
tifiziert werden. Das MiBverstindnis ist verzeihlich, weil der Monis-
mus der Naturwissenschaft tatsichlich am meisten verdankt. Die na-
turwissenschaftliche Begriffsbildung und Methode erschopft sich im
Gebiet der atomaren, der anorganischen und der organischen Phino-
mene, fiir die seelischen Prozesse und die geistige Arbeit miissen wir
uns nach anderen Methoden umsehen. Die philosophische Aussage des
Monismus belehrt uns, daB3 selbstverstindlich auch die seelischen und
geistigen Prozesse am und im Sein unserer kosmischen Realitit ge-
schehen, sie gehoren gewil} in dasselbe Sein, in dem auch die natur-
wissenschaftlich bestimmbaren Prozesse vor sich gehen. Sie werden
aber, gnoseologisch gesprochen, von der naturwissenschaftlichen Me-
thode nicht mehr erfallt, sie verlangen eigene Begriffshildung und
eigene Methoden. Die Verabsolutierung und Monopolisierung der na-
turwissenschaftlichen Begriffsbildung und Methode ist Naturalismus,
und iiber den miissen wir heute hinauskommen.

Im ontologischen Aspekt umfaf3t das reale Sein alles, auch die see-
lischen und geistigen Prozesse; hier haben wir Einheit. In der Gno-
seologie aber miissen wir diese Einheit aufgeben. Da heillt es den
Ficher der methodischen Moglichkeiten so breit und so weit wie
moglich 6ffnen, um die Fiille der Phinomene in wissenschaftlich zu-
verlissigen, phinomen-adidquaten Urteilen zu erfassen. Darin liegt der
grole Wert der Schichtenlehre eines Nicolai Hartmann.

Letztlich setzt sich natiirlich auch hier in der uniibersehbaren Fiille
der Methodenmoglichkeiten unser monistisch-ontologisches Prinzip
durch. SchlieBlich konvergiert alle Erkenntnis auf das eine reale
Sein, alle Erkenntnis liegt im monistisch bestimmten Wahrheitsraum
und bildet hier bei aller Buntheit der Fiille doch einen einheitlichen
und widerspruchsfreien Wahrheitszusammenhang.



360 Befreiung Nr. 12

Dieser Wahrheitszusammenhang ist die direkte und funktionale
Auswirkung unserer ontologisch-monistischen Aussage. Fiir diese vom
einen Sein her begriindete Einheit der Erkenntnis muf3 der Monismus
heute einstehen, nicht mehr aber fiir eine Einheit, die alle Erkenntnis
und zugleich den Monismus auf Naturwissenschaft reduzieren mochte.

4. Deutungen und Einstellungen: Der Monismus darf sich auch
nicht identifizieren mit einer der vielen Deutungen des realen Seins,
wie sie uns die Geschichte der Philosophie vorlegt. Da deutet der eine
das real-kosmische Sein als Wille, der andere als Seele, wieder ein
anderer als Geist, als das UnbewuBte, als Gott. Alle diese Deutungen
liegen auBerhalb der monistisch-ontologischen Aussage. Der Monis-
mus hat sich hier nicht festzulegen.

Wesentlich ist die Frage, was gedeutet wird, und weniger wichtig,
wie gedeutet wird. Wird ein einziges real-kosmisches Sein gedeutet,
so mul} der Deuter noch den Monisten zugerechnet werden, mag seine
Deutung so oder so ausfallen.

Dasselbz gilt fiir die Einstellungen; sie richten sich nach den Cha-
rakteranlagen des einzelnen. Der Forscher stellt sich theoretisch oder
experimentell, streng wissenschaftlich zum Kosmos, ein anderer mehr
praktisch-draufgingerisch. Ein dritter kann nur in einer religiésen
oder mystischen Einstellung zum Kosmos Befriedigung und Heil fin-
den. Entscheidend ist auch hier wiederum die Frage, worauf oder
wozu man sich einstellt, weniger wichtig die Frage, wie man sich ein-
stellt. Der Monismus hat wie die Deutungen, so auch die Einstellun-
gen freizugeben, er selbst darf sich auf keine von ihnen festlegen.
Wer sich so oder so zu einem einzigen realen Sein einstellt, mul3 den
Monisten zugerechnet werden.

Wiren diese Begriffsbereinigungen schon 1920 vollzogen worden,
dann hitte sich der wackere Fritz Mauthner als Vertreter einer gott-
losen Mystik seine grimmig-bissige Monistenschelte in seiner grof} an-
gelegten «Geschichte des Atheismus im Abendland» ersparen kénnen.

1V. Schluf3

Wir bilden uns nicht ein, den Begriff des Monismus restlos von
allen Zutaten und Wucherungen befreit zu haben. Des Raumes wegen
muBte auf die Ueberpriifung seines Verhiltnisses zu Sozialismus, Mar-
xismus und Materialismus verzichtet werden. Sicher aber ist klar ge-
worden:



Nr. 12 Befreiung 361

Erst die streng ontologisch-philosophische Fassung des Begriffes
gibt den Blick frei auf das ganze All, auf das ganze Sein, und erst
jetzt stellt uns dieser Begriff vor letzte und tiefste Entscheidungen.
Der Dynamik dieser monistischen Aussage ist das Christentum schon
heute nicht mehr gewachsen. Die liberale protestantische Theologie
steht bereits vor der Kapitulation. Die anderen konservativen Rich-
tungen konnen ihren Dualismus, ihre Gotteswelt und ihren. Gott nur
noch als drgerniserregende Paradoxien vertreten: sie manévrieren sich
selbst langsam aus der Realitit und aus der Wahrheit hinaus in die
INlusion.

Umgekehrt erleben wir es, wie heute Erkenntnis und Philosophie
immer offensichtlicher und deutlicher gegen einen ontologischen Mo-
nismus hin konvergieren. Wohlverstanden: gegen einen ontologisch ge-
faBten und nicht mehr gegen einen naturalistischen Monismus hin.
Dem philosophisch-ontologischen Monismus der Gegenwart gehort
auch die Zukunft. Fast widerwillig stellt der 4. Band von Ueberweg’s
bekanntem «Grundrif3 der Geschichte der Philosophie» S. 327 fest:

«Es kann sogar gesagt werden, da} die meisten Denker der Ge-
genwart sich als Monisten bezeichnen.»

So gesehen und so verstanden erfihrt vielleicht Ostwalds verwegene
Proklamation von der Eréffnung des monistischen Jahrhunderts doch
noch ihre nachtriigliche und verdiente Berechtigung.

Legenden-Bildung
Von Rudolf Genschel

Die iiberwiegende Mehrzahl der Menschen ist nicht gewohnt, ihre
Entscheidungen nach rationalen, vernunftgemif3en oder bewuflt ethi-
schen Erwidgungen zu treffen, sondern nach gefithlsmiBigen, emotio-
nalen Triebkriften, iiber deren Entstehung und Herkunft, ja iiber
deren Berechtigung sie sich nur in den seltensten Fillen Rechenschaft
zu geben versuchen. Sie leben nach «Vorbildern», und die kénnen
heute Eltern und Lehrer, morgen Sportgréflen und Filmdiven, iiber-
morgen Ortsgruppenleiter oder Pfarrer, dann wieder politische «Fiih-
rer», Heilige oder der Papst selber sein. Hierarchische Herrschafts-
formen, die auf die «Fiihrung» der Menschen bedacht sind, legen da-



	Monismus - heute!

