
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 12

Artikel: Monismus - heute!

Autor: Haenssler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410384

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


i

354 Befreiung Nr. 12

Monismus — heute!
Von Dr. phil. Ernst Haenßler, Binningen-Basel

Die vorliegende Arbeit erhebt keinen Anspruch auf dogmatische
Gültigkeit; sie will nur die Dringlichkeit einer Neu-Besinnung auf
unsere philosophische Grundposition vor Augen führen.

/. Gute Vorarbeit

Die uns vorausgehende Monistengeneration um rund 1920 hat eine
ausgezeichnete Vorarbeit geleistet. Sie hat die berühmten Hamburger
Thesen in den Jahren 1921 und 1922 gründlich diskutiert. Das sei mit
Dank und Anerkennung festgestellt. Der Raum erlaubt es mir nicht,
die Verdienste der einzelnen Gelehrten herauszustellen.

Mit vorbildlicher Klarheit trennt z. B. Prof. Dr. Alfred Menzel die
Weltanschauung von der Lebensanschauung des Monismus. Die
Weltanschauung ist das Frühere, das Bedingende und das allererst tragende

Fundament, auf dem dann das Gebäude einer besonnenen
Lebensanschauung errichtet werden kann. Mit vollem Recht sieht er das

eigentliche Wesen, den Kern und Schwerpunkt des Monismus in
seiner Weltanschauung.

«Was uns auch in manchen Einzelfragen der Lebensanschauung,
in Kunst- und Erziehungsproblemen, in Sozial- und Kulturpolitik
trennen mag, die Weltanschauung ist das gemeinsame Band, das

uns umzieht, die Parole, die uns einigt, das Banner, unter dem wir
uns scharen und geschlossen gegen den Feind marschieren. Sehen

wir mit Recht in der machtvollen Institution der Kirche unseren
stärksten und größten Gegner, so haben wir ihm nicht diesen oder
jenen Programmpunkt unserer Lebensanschauung, sondern die
volle Schwere und Wucht unserer modernen, in sich abgerundeten,
wissenschaftlich gegründeten Weltanschauung entgegenzuwerfen.»
An diesem Primat der Weltanschauung vor der Lebensanschauung

müssen wir unbedingt festhalten. Mehr noch: Der moderne Monismus

muß dieses Primat noch deutlicher zur Geltung bringen, noch
bewußter und entschiedener durchsetzen, als das unsere Vorgeneration

getan hat. Machen wir vollen Ernst mit diesem Primat der
Weltanschauung, so erfüllen wir das Gebot der Stunde. In der Durch-



Nr. 12 Befreiung 355

Setzung dieses Primates liegt der mögliche Fortschritt von 1922 zu
1954.

Die Entwicklung der modernen Philosophie bestätigt Menzels kluge
Formulierung. Diese Philosophie ist in ihrer erdrückenden Mehrheit
durchgebrochen zum Seinsproblem und zum Sein selbst; sie hat die
große Wende zur Ontologie, zur Seinslehre, vollzogen. Je klarer aber
die fundamentale Bedeutung des Seins als Fundament alles
Philosophierens eingesehen wird, desto größer auch die Verpflichtung, dieses
Sein in methodischer Besinnung abzuheben, zu trennen von allem
menschlichen Reden und Nachdenken über das Sein, vom menschlichen

Erkennen des Seins, vom menschlichen Bewerten und Deuten
des Seins, von allen menschlichen Folgerungen aus dem Sein. Für
diese notwendige Trennung schärft uns die moderne Philosophie
zusehends Auge und Sinn. Wir befinden uns in denkbar bester
Uebereinstimmung mit der modernen Philosophie, wenn wir auf dem von
Menzel richtig gesehenen und richtig gewiesenen Weg einen Schritt
vorwärts tun, einen Schritt über die Monismus-Interpretation von 1920
hinaus.

//. Was verstehen wir heute unter Monismus?

Der Begriff Monismus beschränkt sich heute streng und bestimmt auf
das Sein; er hat seine Berechtigung und seine volle Auswirkung in
der Ontologie oder Seinslehre. Er besagt, daß nur ein Sein und nur
ein Weltall auf Wirklichkeit Anspruch erheben kann, nämlich unsere
kosmische Welt, in der wir selbst leben, von der auch das erkennende
und aussagende Subjekt selbst nur ein Modus, eine Erscheinungsform,
eine Geschehensform darstellt; er besagt weiter, daß diese seiende
Welt realen Bestand hat, daß sie also nicht nur das Erzeugnis des

erkennenden Subjektes oder des erkennenden Menschengeists ist, wie
der Idealismus meint. Die Erkenntnis kann wohl an der Form der
Erscheinung, nicht aber an der Realität selbst mitwirken.

In knappster Form also: Es gibt tatsächlich eine reale Welt, aber
es gibt nur eine solche reale Welt!

Das ist, in begrifflicher Strenge gefaßt, der Aussagegehalt des
Monismus von heute. Je weniger wir in den Begriffsinhalt hineinstellen,
desto weiter schwillt dafür der Umfang des Begriffs an; in unserem
Fall bis zum Sein überhaupt, bis zum All, zum Kosmos. Monismus
wird so Weltanschauung und im besten Sinne des Wortes.



356 Befreiung Nr. 12

Je reiner wir den Begriff fassen, desto zwingender wird sein Ueber-
zeugungsgehalt, desto wuchtiger seine Stoßkraft. Gegen die Wucht
dieser monistischen Ontologie ist heute schwerlich mehr aufzukommen,

auch nicht mehr von der Seite des Christentums. Diese
Ueberzeugung von der einen und realen Welt hat Würde, Tiefe und Kraft
eines religiösen Glaubens; so gesehen geht der Monismus wirklich
auf das Letzte, er hat sein eigenes Eschaton, daher auch seine eigene
Eschatologie und seine eigene Wahrheit.

Alle anderen wissenschaftlichen, lebensanschaulichen und
kulturpolitischen Einsichten sind abgeleitet aus dieser ontologischen
Grundeinsicht, sie ruhen auf und bauen sich auf diesem ontologischen
Fundament; es sind notwendige Konsequenzen, zu denen uns unsere
monistische Grundüberzeugung zwingt, aber die Konsequenzen, zu
denen uns unsere monistische Grundüberzeugung zwingt, stehen eben
als solche nicht im Wesen und Inhalt des Monismusbegriffes selbst.
Wir sind bereit, diese Pflichten auf uns zu nehmen, aber wir
wissen: Die Erfüllung dieser Pflichten ist Kulturpolitik und nicht
Monismus.

In der Interpretation dieser Konsequenzen mögen wir da und dort
unsicher oder verschiedener Meinung sein, niemals aber im ontischen
Fundament ; da sind wir sicher und einig.

Ich wüßte zur Bekräftigung unserer Auffassung keine bessere
Definition des Monismus zu geben, als sie Prof. Dr. Gerhard von
Frankenberg in Nr. 8/1952 der «Geistesfreiheit» gegeben hat:

«Der Monismus rechnet nur mit der wirklichen Welt, während
z. B. die Anhänger eines persönlichen Gottes noch eine zweite,
übernatürliche Welt annehmen, die außerhalb der Naturgesetze steht.»

///. Darlegung einiger wichtiger Konsequenzen

Wir betreten hier Neuland. Langsam, aber unaufhaltsam setzt sich
der Monismus als ontologische Grundüberzeugung durch; noch
langsamer natürlich die Konsequenzen.

1. Wahrheit : Wahrheit liegt nie beziehungslos in einem luftleeren
Raum, sie ist immer als Ganzes und in jeder ihrer Aussagen auf ein
Sein bezogen. Jedes Urteil ist dann wahr, wenn es in seinem Urteilsgehalt

sich deckt mit dem vom Urteil gemeinten Bestand oder
Geschehen eines bestimmten Seins. Wenn wir nun im Monismus das



Nr. 12 Befreiung 357

Sein festlegen auf ein einziges und reales Sein, so ist klar und
zwingend, daß die ganze über diesem Sein sich aufbauende Wahrheit eine
andere Wahrheit sein muß als die auf zwei Welten sich aufbauende
«Wahrheit» des christlichen Dualismus. Klar und zwingend ist ferner
die Feststellung, daß alle die philosophischen und wissenschaftlichen
Begriffe, die vom monistischen Wahrheitsraum umfaßt werden,
inhaltlich von diesem monistisch gefaßten Sein her genau bestimmt und
normiert werden.

Nun sind aber die meisten dieser traditionell bedeutsamen
Begriffe in früheren Zeiten im Raum der dualistischen Wahrheitskonzeption

entstanden ; sie werden aber heute als unentbehrlich oder als
offenbar noch nicht entbehrlich herübergenommen in den Raum der
monistischen Wahrheit; hier nun beziehen sie sich auf eine ganz
andere Seinsgrundlage, nämlich auf ein monistisch und nicht mehr
dualistisch festgelegtes Sein. Darum müssen alle diese traditionell
ehrwürdigen Begriffe ihren früheren dualistischen Wahrheitsgehalt
abstoßen und dafür einen dem neuen Wahrheitsraum entsprechenden
Wahrheitsgehalt übernehmen. Wie verlockend, wie interessant wäre
es, diesen radikalen Austausch des Wahrheitsgehaltes und des

Begriffsinhaltes darzulegen für die aus dem Dualismus so oft
herübergenommenen Begriffe wie Himmel und Schöpfung, Seele und Geist,
Sünde und Sühne, Frömmigkeit, Religion und Mystik und schließlich

auch — wir denken an Spinoza und Goethe — Gott
Der Monismus als reine Seinsaussage hat nicht das Recht, diese

Begriffe zu verbieten; wohl aber hat er Recht und Pflicht, auf dem
Austausch des Begriffsinhaltes zu bestehen.

Andere Begriffe sind von jeher in beiden Wahrheitsräumen
heimisch gewesen, z. B. Mensch, Schicksal, Zeit und Raum, Leben und
Tod, Metaphysik, Wissenschaft, Philosophie, Existenz u. a. mehr. Der
Monismus kann diesen simultanen Gebrauch in zwei verschiedenen
Wahrheitsräumen nicht unterdrücken; aber er muß verlangen, daß
nicht mit den Begriffswörtern auch die Begriffsinhalte hin- und
hergeschoben werden.

Wir denken hier vor allem an den Begriff der Transzendenz. Im
dualistischen Wahrheitsraum meint der Begriff: Uebergang von der
diesseitigen Seinswelt in die jenseitige Seinswelt, in die Gotteswelt;
Transzendenz hat hier als Uebergang von einem Sein zum anderen
Sein durchaus ontischen Charakter. Im monistischen Wahrheitsraum
muß sich der Begriff der Transzendenz einer eigentlichen begriffli-



358 Befreiung Nr. 12

chen Transsubstantiation (Umwandlung, d. S.) unterziehen; hier gibt
es ja überhaupt nur eine Seinswelt; sie hat keine Grenzen, die
überstiegen werden könnten. Und es gibt da auch nirgends eine Gotteswelt,
auf der in einem Jenseits der Fuß abgesetzt werden könnte. Im
monistischen Wahrheitsraum verliert aber die Transzendenz ihren
ontischen Charakter. Sie bedeutet hier nur noch Uebergang von einer
Erkenntnisart in eine andere Erkenntnisart oder Uebergang von der
Erkenntnis oder vom Erkennbaren zum Unerkennbaren. Hier also
ist die Transzendenz nur noch gnoseologisch oder noëtisch. Der Uebergang

von einer Erkenntnismöglichkeit zur anderen oder zur Uner-
kennbarkeit ändert am Sein selbst ebensowenig wie der Uebergang
vom Hellen ins Dunkle oder wie das Verschieben der Helligkeitsgrenze

am realen Sein des Mondes oder der Erde etwas zu ändern
vermögen.

Diese energische Differenzierung der Transzendenz je nach
monistischem oder dualistischem Wahrheitsraum ist heute von besonderer
Aktualität, weil die liberal-protestantische Theologie die streng
noëtische Transzendenz der modernen Philosophie, z. B. bei Jaspers,
dazu benützt, um in diese monistisch gefaßte Transzendenz, also in
das Unerkennbare, ihre immer noch dualistisch-ontisch gemeinten
Begriffe wie Gott und Gottesreich einzuschmuggeln und so wieder
einmal das Christentum zu retten.

2. Die Werte: Auch Wert und Bewertung müssen dem monistischen

Wahrheitsraum angepaßt werden. Im christlichen Dualismus
wird immer die Gotteswelt im Strahlenglanz der Höchstbewertung
aufleuchten, die irdische Welt aber im Schatten und Dunkel der
Minderbewertung verkümmern. So etwas ist natürlich im monistischen
Raum ex definitione unmöglich. Die ganze positive Wertfülle kommt
hier, mit allen ihren fruchtbaren Folgen, dem einen und einzigen
Sein zu. Wo aber irgend ein Pessimismus diese positive Wertfülle dem
realen Sein versagt, da ändert dieser Wertentzug an der Tatsächlichkeit

und Urgenz dieser Realität nicht das geringste.
3. Die Wissenschaft: Wie steht unser heutiger Monismus zur

Wissenschaft? Dürfen wir heute noch, wie das unsere monistische
Vorgeneration getan hat, Monismus mit Wissenschaft, ja sogar mit
Naturwissenschaft identifizieren? Sehen wir genau zu:

Gewiß, Monismus steht zur Wissenschaft in der denkbar engsten,
in direkt funktionaler Beziehung. Die Aussage, daß es nur ein reales
Sem gibt, ist kein Traum und keine Illusion, sie ist das Ergebnis bester



Nr. 12 Befreiung 359

wissenschaftlicher Einsichten. Und umgekehrt: Echte Wissenschaft
und autonome Forscherarbeit sind nur möglich im monistischen
Wahrheitsraum. Und trotzdem dürfen wir nicht identifizieren. Die
ontologische Aussage des Monismus gehört ins Gebiet der Philosophie,
aber gewiß ins Gebiet einer Philosophie, welche in keinem Punkte
der begründeten Erkenntnis widersprechen will. Die monistisch-onto-
logische Aussage ist das Ergebnis wissenschaftlicher Vorarbeit, Frucht
am Baume der Erkenntnis; doch darf die Frucht eben nicht mit dem
Baum selbst identifiziert werden. Jaspers formuliert so: Wissenschaft
arbeitet und forscht in der Welt, Philosophie urteilt über die Welt.

Mit Naturwissenschaft darf der Monismus nun erst recht nicht
identifiziert werden. Das Mißverständnis ist verzeihlich, weil der Monismus

der Naturwissenschaft tatsächlich am meisten verdankt. Die
naturwissenschaftliche Begriffsbildung und Methode erschöpft sich im
Gebiet der atomaren, der anorganischen und der organischen Phänomene,

für die seelischen Prozesse und die geistige Arbeit müssen wir
uns nach anderen Methoden umsehen. Die philosophische Aussage des

Monismus belehrt uns, daß selbstverständlich auch die seelischen und
geistigen Prozesse am und im Sein unserer kosmischen Realität
geschehen, sie gehören gewiß in dasselbe Sein, in dem auch die
naturwissenschaftlich bestimmbaren Prozesse vor sich gehen. Sie werden
aber, gnoseologisch gesprochen, von der naturwissenschaftlichen
Methode nicht mehr erfaßt, sie verlangen eigene Begriffsbildung und
eigene Methoden. Die Verabsolutierung und Monopolisierung der
naturwissenschaftlichen Begriffsbildung und Methode ist Naturalismus,
und über den müssen wir heute hinauskommen.

Im ontologischen Aspekt umfaßt das reale Sein alles, auch die
seelischen und geistigen Prozesse; hier haben wir Einheit. In der
Gnoseologie aber müssen wir diese Einheit aufgeben. Da heißt es den
Fächer der methodischen Möglichkeiten so breit und so weit wie
möglich öffnen, um die Fülle der Phänomene in wissenschaftlich
zuverlässigen, phänomen-adäquaten Urteilen zu erfassen. Darin liegt der
große Wert der Schichtenlehre eines Nicolai Hartmann.

Letztlich setzt sich natürlich auch hier in der unübersehbaren Fülle
der Methodenmöglichkeiten unser monistisch-ontologisches Prinzip
durch. Schließlich konvergiert alle Erkenntnis auf das eine reale
Sein, alle Erkenntnis liegt im monistisch bestimmten Wahrheitsraum
und bildet hier bei aller Buntheit der Fülle doch einen einheitlichen
und widerspruchsfreien Wahrheitszusammenhang.



360 Befreiung Nr. 12

Dieser Wahrheitszusammenhang ist die direkte und funktionale
Auswirkung unserer ontologisch-monistischen Aussage. Für diese vom
einen Sein her begründete Einheit der Erkenntnis muß der Monismus
heute einstellen, nicht mehr aber für eine Einheit, die alle Erkenntnis
und zugleich den Monismus auf Naturwissenschaft reduzieren möchte.

4. Deutungen und Einstellungen: Der Monismus darf sich auch
nicht identifizieren mit einer der vielen Deutungen des realen Seins,
wie sie uns die Geschichte der Philosophie vorlegt. Da deutet der eine
das real-kosmische Sein als Wille, der andere als Seele, wieder ein
anderer als Geist, als das Unbewußte, als Gott. Alle diese Deutungen
liegen außerhalb der monistisch-ontologischen Aussage. Der Monismus

hat sich hier nicht festzulegen.
Wesentlich ist die Frage, was gedeutet wird, und weniger wichtig,

wie gedeutet wird. Wird ein einziges real-kosmisches Sein gedeutet,
so muß der Deuter noch den Monisten zugerechnet werden, mag seine
Deutung so oder so ausfallen.

Dasselbe gilt für die Einstellungen; sie richten sich nach den
Charakteranlagen des einzelnen. Der Forscher stellt sich theoretisch oder
experimentell, streng wissenschaftlich zum Kosmos, ein anderer mehr
praktisch-draufgängerisch. Ein dritter kann nur in einer religiösen
oder mystischen Einstellung zum Kosmos Befriedigung und Heil
finden. Entscheidend ist auch hier wiederum die Frage, worauf oder
wozu man sich einstellt, weniger wichtig die Frage, wie man sich
einstellt. Der Monismus hat wie die Deutungen, so auch die Einstellungen

freizugeben, er selbst darf sich auf keine von ihnen festlegen.
Wer sich so oder so zu einem einzigen realen Sein einstellt, muß den
Monisten zugerechnet werden.

Wären diese Begriffsbereinigungen schon 1920 vollzogen worden,
dann hätte sich der wackere Fritz Mauthner als Vertreter einer
gottlosen Mystik seine grimmig-bissige Monistenschelte in seiner groß
angelegten «Geschichte des Atheismus im Abendland» ersparen können.

IV. Schluß

Wir bilden uns nicht ein, den Begriff des Monismus restlos von
allen Zutaten und Wucherungen befreit zu haben. Des Raumes wegen
mußte auf die Ueberprüfung seines Verhältnisses zu Sozialismus,
Marxismus und Materialismus verzichtet werden. Sicher aber ist klar
geworden :



Nr. 12 Befreiung 361

Erst die streng ontologisch-philosophische Fassung des Begriffes
gibt den Blick frei auf das ganze All, auf das ganze Sein, und erst
jetzt stellt uns dieser Begriff vor letzte und tiefste Entscheidungen.
Der Dynamik dieser monistischen Aussage ist das Christentum schon
heute nicht mehr gewachsen. Die liberale protestantische Theologie
steht bereits vor der Kapitulation. Die anderen konservativen
Richtungen können ihren Dualismus, ihre Gotteswelt und ihren. Gott nur
noch als ärgerniserregende Paradoxien vertreten : sie manövrieren sich
selbst langsam aus der Realität und aus der Wahrheit hinaus in die
Illusion.

Umgekehrt erleben wir es, wie heute Erkenntnis und Philosophie
immer offensichtlicher und deutlicher gegen einen ontologischen
Monismus hin konvergieren. Wohlverstanden: gegen einen ontologisch
gefaßten und nicht mehr gegen einen naturalistischen Monismus hin.
Dem philosophisch-ontologischen Monismus der Gegenwart gehört
auch die Zukunft. Fast widerwillig stellt der 4. Band von Ueberweg's
bekanntem «Grundriß der Geschichte der Philosophie» S. 327 fest :

«Es kann sogar gesagt werden, daß die meisten Denker der
Gegenwart sich als Monisten bezeichnen.»

So gesehen und so verstanden erfährt vielleicht Ostwalds verwegene
Proklamation von der Eröffnung des monistischen Jahrhunderts doch
noch ihre nachträgliche und verdiente Berechtigung.

Legenden-Bildung
Von Rudolf Genschel

Die überwiegende Mehrzahl der Menschen ist nicht gewohnt, ihre
Entscheidungen nach rationalen, vernunftgemäßen oder bewußt
ethischen Erwägungen zu treffen, sondern nach gefühlsmäßigen, emotionalen

Triebkräften, über deren Entstehung und Herkunft, ja über
deren Berechtigung sie sich nur in den seltensten Fällen Rechenschaft
zu geben versuchen. Sie leben nach «Vorbildern», und die können
heute Eltern und Lehrer, morgen Sportgrößen und Filmdiven,
übermorgen Ortsgruppenleiter oder Pfarrer, dann wieder politische «Führer»,

Heilige oder der Papst selber sein. Hierarchische Herrschaftsformen,

die auf die «Führung» der Menschen bedacht sind, legen da-


	Monismus - heute!

