
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 11

Artikel: Religion stärker als Ideologien?

Autor: ETB

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410378

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


340 Befreiung Nr. 11

Denn alle verlegen in dieses Erkenntnisvakuum hinein die Erfüllung
ihrer Herzenswünsche. Statt im Erkenntnisvakuum zu schweigen, fangen

alle drei hier erst recht zu reden an. Die verschiedenen Gestalten
und Figuren, die sie in diesen Dunkelraum hineinstellen, erklären
sie sofort als absolut gültig und dulden hier keinen Widerspruch. Darum

lehnen sie sich der Reihe nach gegenseitig ab, verketztern und
verdammen einander — und stehen doch alle drei zusammen in derselben
Verdammnis.

Dem Treiben dieser drei Jenseitstranszendenzen sehen und hören
wir mit Interesse, ja mit Genugtuung zu. Dieses Treiben bekräftigt
uns in unserer Ueberzeugung:

Im Realismus geht es zur Not auch ohne Transzendenz ; dafür zeugt
die Philosophie eines Nicolai Hartmann. Aber wenn denn schon
Transzendenz, dann nur philosophische Transzendenz als die Lehre
vom zwar unerkennbaren, aber doch diesseitigen Seinsgrund unserer
kosmischen Welt. Jene drei Jenseitstranszendenzen aber mißbrauchen
nicht nur den an sich der Philosophie zugehörigen Begriff der
Transzendenz, sie mißbrauchen auch den aller menschlichen Bemühung
um Philosophie und Weltanschauung zu Grunde liegenden Wert der
Wahrheit. Hr.

Religion stärker als Ideologien?
(ETB) In einem Basler Blatt vom 3. August 1954 berichtet ein

gelegentlicher Mitarbeiter über eine Untersuchung (Enquête) der «New
York Times» betr. die religiöse Situation in der Nachkriegszeit. «Aufs
Ganze gesehen», schreibt der Mitarbeiter, «scheine» dem Herausgeber
der amerikanischen Zeitung, daß der Glaube der Menschen an Gott
durch die Schrecken der Kriege, durch die Fortschritte der Wissenschaft

und sogar durch die «Großangriffe» des Materialismus eher
bestärkt als beeinträchtigt worden sei. Der Herausgeber des Blattes in den
mit Sekten und Kirchen gesegneten Vereinigten Staaten glaubt immerhin,

einen Unterschied konstatieren zu müssen zwischen der sogenannten
freien Welt und den vom Kommunismus beherrschten Ländern. In

der freien Welt gebe es weniger «Haß» gegen Gott, dafür mehr
Gleichgültigkeit gegen ihn. Auch treffe man in Amerika häufig eine
Religiosität an, die eine kirchliche Bindung ablehne. In den Ostblocks
dagegen scharten sich die Menschen um die Altäre. Aehnliches bewirkte



Nr. 11 Befreiung 341

die kommunistische Politik des Westens, so z. B. in England, wo
der Katholizismus sehr viele Konversionen zu verzeichnen habe und
zwar sowohl unter den Intellektuellen als auch unter den Arbeitern.
Wiederum «Aehnliches» könne in Westdeutschland konstatiert werden,

wo die Seelsorger aller Glaubensbekenntnisse einem wachsenden
Interesse an theologischen Fragen begegneten. Für den Bau von
Kirchen und Synagogen bedeute das Jahr 1953 ein Rekordjahr. Besonders

eindrucksvoll für den amerikanischen Beobachter sei das
Wiedererwachen des religiösen Lebens in der Türkei. Der vor Jahren in
der Presse aller Parteirichtungen als genialer Staatsmann erklärte Ke-
mal Atatürk habe dem Islam schwer geschadet. In den letzten drei
Jahren seien aber wieder 1000 Moscheen gebaut worden. Die Zahl der
praktizierenden Muslim sei so groß, daß die Gläubigen an den
Freitagen («Sonntag» der Mohammedaner) in den Moscheen keinen Platz
mehr fänden. In Griechenland versäumten nur wenige den Besuch
der Messe. In Indien manifestiere sich die religiöse Erneuerung so

«machtvoll», daß sogar die Kommunisten sich den Vorstellungen des

Hinduismus «angleichen». Die dortigen Sozialisten unterstützen
sogar den mystischen Reformer Acharya Vinoba Bhave. «Aehnliches»
sei aus den kommunistisch regierten Staaten des nahen Ostens zu
berichten. Was das Herz glaubt, das sieht das Auge. Wir dürfen es uns
versagen, weiteres aus dem amerikanischen Zeitungsbericht anzuführen,

der im bekannten Stil der inländischen Missionsberichte aus der
Diaspora gehalten ist.

Jüngst lasen wir in einer schweizerischen Zeitschrift just das Gegenteil

von einer Glaubensfreudigkeit. Nun, sei dem wie ihm wolle. Man
kann eine Bewegung von einer Vogel- oder einer Froschperspektive
aus sehen. Wer natürlich vorgeneigt ist, sein Urteil über die Stärke
der Religion durch kirchlichen Formalismus zu bestimmen, den sogar
der gottesfürchtige Staatsrechtslehrer Hilty ablehnt, oder wer' die
Verbreitung des politischen Buches, Bibel genannt, oder der
päpstlichen Enzykliken als Gradmesser für den Fortschritt der religiösen
Kräfte betrachtet, der ist um seine tiefere Denkkraft nicht zu beneiden.

Im allgemeinen darf gesagt werden, daß religiöse Gemeinschaften,
Sekten genannt, sowohl in Amerika als auch in Europa ein
verhältnismäßig kurzes Leben haben. Sie wachsen sozusagen über Nacht,
schießen ins Kraut und welken dann rasch hin oder fallen dem ersten
besten Sturm zum Opfer. Wenn der Wind ein Samenkorn entführt



342 Befreiung Nr. 11

und auf ein anderes Erdreich verweht, reift es zum gleichen Eintagsleben

und, zur Verwunderung seiner ihm wesensfremden Umgebung,
können sich die neugierigen Gläubigen das Rätsel der Herkunft des

neuen Lebewesens nicht erklären. Die älteren, etwas fester fundierten,

hierarchisch organisierten Kirchen dauern länger. Der Kirchenbesuch

ist im allgemeinen, nach den Erklärungen zeitgenössischer
Pfarrherren, nirgends überwältigend. Prominente Gläubige glauben
durch Verlegung von Sportveranstaltungen auf den Samstag ihre
Glaubensbrüder dazu veranlassen zu können, die Gottesdienste
zahlreicher zu besuchen. Sie werden sich täuschen. In Westdeutschland
werden anstatt menschenwürdige Wohnungen zerstörte Kirchen wieder

aufgebaut. Daß im kulturell rückständigen Agrarstaat Türkei
1000 Moscheen in den vielen Erdbebengebieten errichtet wurden, ist
nicht auffallend. Sonderbar mutet an, daß in der Türkei, der die
Regierung in Washington aus politischen Gründen um den Bart streicht,
mehr Muslim sich befinden als Rechtgläubige Wahrscheinlich ziehen
diese vor, angesichts der vielen Erdbeben im Freien zu beten. Der
Herausgeber der «New York Times» irrt, wenn er behauptet, die
Freidenker fühlten «Haß» gegenüber dem christlichen Herrgott. Wir können

ihn gar nicht hassen, weil er nach unserer Ueberzeugung nicht
existiert. Dagegen hassen wir jene, die den «gottlosen» Menschen
immer als minderwertig bezeichnen und behandeln und doch sind diese
«Wilden» oft bessere Menschen als die eifrigsten Kirchenbesucher.
Unter geistigen Druck lassen wir uns allerdings nicht setzen. Sie wissen

immerhin noch einen Unterschied zu machen zwischen autoritätsfreier

Bildung, Frömmigkeit und Religiosität. «Großangriffe» des

Materialismus! Wer lacht da niclit! Der Materialismus war in der
Antike wie in der Neuzeit eine der Determinanten des Fortschritts,
aber nicht die einzige. Als der historische Materialismus im 19.
Jahrhundert wieder besonders deutlich in Erscheinung trat, -vermochte

er ein wenig die Beziehungen zu einer übernatürlichen Kraft zu
lokkern. Solche Beziehungen bestunden im Gottesgedanken, einem
Begriff, mit dem die entwickelte Menschheit nichts mehr anzufangen
weiß, da dieser Herrgott eine freie Betätigung der menschlichen
Persönlichkeit nicht mehr zuläßt. Man hat lange übersehen, daß hinter
den sozialen Beziehungen ein bewußter Wille von Menschen, von
Gruppen stand, der mit brutaler Kraft bestrebt war, die derzeitigen
Differenzen in der Anteilnahme an den Kulturgütern, in der
Eigentumsverteilung usw. aufrecht zu erhalten. Karl Marx hat der Auf-



Nr. 11 Befreiung 343

fassung von Considérant klaren Ausdruck verliehen. Er hat die
unklaren sozialen Bestrebungen in ein festes Bett geleitet, er hat den
Klasseninstinkt in ein Klassenbewußtsein umgewandelt. Es hat immer
Klassenkämpfe gegeben, nur wurden sie nicht als solche erkannt. Trotz
aller Behauptungen kann nicht bestritten werden, daß die
Produktionsverhältnisse einer bestimmten Entwicklungsstufe der materiellen
Produktivkräfte entsprechen und für das Sein der Menschheit, für den
sozialen, politischen und geistigen Lebensprozeß bestimmend sind.
Dadurch wird allerdings die Legende von einer gottgewollten, autoritären,

für ewige Zeiten zu Recht bestehenden Gesellschaftsordnung
zertrümmert und der Entwicklungsgedanke auch im Gebiet der sozialen

Verhältnisse angewendet. Diese Auffassung besteht aber weder
für Zeiten der Vergangenheit noch für jene der Zukunft, in denen die
sozialen Beziehungen keinerlei Ausprägung erfahren hatten noch
erhalten werden. Als körperliches Wesen ist der Mensch angewiesen
auf Nahrung, Kleidung, Wohnung und Gerätschaften. Daher ist die
Grundlage der sozialen Entwicklung notwendig eine materielle. Die
Sicherstellung von «Brot» ist die oberste Aufgabe jeder Gesellschaft.
Wo die Sicherstellung der Existenzmittel unzureichend oder auch nur
gefährdet ist, spielt ihre Gewinnung im menschlichen Bewußtsein die
erste Rolle und behauptet den hervorragendsten Platz. Die Vorherrschaft

des ökonomischen Faktors ist also eine Notwendigkeit. Auch
die Ideologien haben durch die materiellen Ursachen in den
gesättigten Klassen Farbe und Form gefunden und selbst die Religion ist
oft nur noch eine Hülle unter den Gleichgültigen. Trotz der überwältigenden

Vorherrschaft der ökonomischen Bedingungen, folgt noch
keineswegs, daß dem immer so sein wird, nur so lange eine besitzende
Klasse einer mit ungenügenden materiellen Mitteln ausgestatteten
Klasse gegenübersteht. Sobald eine Gleichstellung sich anbahnt,
verschwindet auch der ökonomische Druck, und die entfesselte psychologische

Bewegung erlangt freies Spiel. Auch die moderne Technik
vermindert diesen Druck, so daß sogar die materiellen Bedingungen
durch den bewußten Willen der Menschen geformt werden können.
Selbst religiöse Aeußerungen könnten die Tendenz- haben, eine
materielle Besserung herbeizuführen, wenn nicht die Kirchen bei jeder
Gelegenheit darauf ausgingen, ihre Macht zu stärken und zu konservieren.

Der Gläubige im Durchschnitt erträgt viel und läßt sich viel
aufbürden, solange ihm der fromme Glaube erhalten bleibt, dies und
jenes müsse nun einmal so sein, das sei ein Naturgesetz, Schicksal,



344 Befreiung Nr. 11

Vorbestimmung, unerforschlicher Ratschluß eines überirdischen Gottes,

historische Notwendigkeit usw. Die Kirche bleibt eben ein
Machtgeschäft und benutzt ihre Machtstellung* um die Sinngebung und
Versittlichung zu begründen. Die große Menge ist nicht denkbegierig,
ob es ihr gut oder schlecht geht. Geht es ihr schlecht, schreit sie
nach panem et circenses, geht es ihr gut, denkt sie überhaupt nicht
weiter und nicht tiefer. Die Russen haben ein den oft raschen
Stimmungswechsel in den Massen kennzeichnendes Sprichwort:

Wenn Glocken läuten, haben Menschen fromme Gefühle,
Wenn Kanonen dröhnen, kriegerische.

Angenommen, aber nicht zugegeben, es verhalte sich wirklich so,
wie die «New York Times» behauptet, so wäre das gar nicht so

verwunderlich, bedeutet aber keine besondere Auszeichnung der
Gläubigen.

Ideologien entstehen in der menschlichen Gesellschaft und sind
objektiv das Ergebnis der jeweiligen Struktur der Gesellschaftsordnung,
sie wandeln sich mit dieser; subjektiv entstehen sie durch das
Bewußtsein der Menschen, das ebenfalls durch die gesellschaftlichen
Wandlungen mitbestimmt wird und das der Mensch aber auch nach
den Maßstäben seines Gewissens und seiner Bildung beeinflußt.

Die Religion ist älter als alle Ideologien, ihr Ursprung ist dunkel.
Es gibt viele und verschiedene Religionen. Für sich allein kommt sie

nie zu Tage. Sie hängt immer zusammen mit der Furcht vor dem Tode.
Der Religiöse zittert immer vor etwas. Und wenn er scheinbar sich
in den «Willen Gottes» fügt, so bleibt ihm schließlich nichts anderes

übrig, was er als «gottlos» auch hätte tun müssen. Aus der Furcht vor
dem Tode entsteht der Kultus des Unerforschlichen und schließlich
das primitive Bedürfnis, das Unerforschliche sich in Gestalt eines
menschenähnlichen Wesens vorzustellen. Aber der Glaube an den
Totenrichter Gott hätte nicht vermocht einer Kirche Bestand zu
geben, die soldatenmäßig organisierte Hierarchenkaste der Priester hat
sich daher des Unsterblichkeitsgedankens angenommen und greift
zurück auf die primitivsten Hoffnungen, indem sie die völlige
Erhaltung unseres irdischen Ichs, ja sogar die Auferstehung unseres eigenen

Fleisches verspricht. Ein gelehrter Gläubiger hat dem Schreiber
dieser Zeilen einst versichert, daß die römische Kirche nach 1870

es nicht mehr wage, neue Dogmen zu verkünden. Der gutgläubige
Mann war im Irrtum. Im 20. Jahrhundert wagt es der oberste und
«unfehlbare» Hirte der katholischen Kirche, die leibhaftige Himmel-



Nr. 11 Befreiung 345

fahrt der «Mutter Gottes» als Glaubenssatz aufzustellen. Die Flucht in
einen solchen Glauben will der Mann der «New York Times» als
besondere Stärke bezeichnen!

Die Kirchen versuchen, Gebundenheitsgefühle durch Wohltätigkeit
erträglich zu gestalten, gleichzeitig aber den Geborgenheitsglauben
zu erhalten. Daraufhin deutet schon die alte Ableitung des Wortes
Religion von religare, d. h. zurückbinden. Legendenschaffende
Vermittler bemühen sich, das Ungemütliche gemütlich, das Unerbittliche
mundgerecht zu gestalten, den Problemen ihre Schwere, den strengen
Wahrheiten — im Grunde nur Relativitäten ¦— ihre Herbe und den
Erkenntnissen ihren Stachel zu nehmen, ohne die Probleme einer
Lösung entgegenzuführen.

In den Ideologien ist Leben, in den Religionen Furcht, Angst und
Ungewißheit. Uns aber erfüllt die Zuversicht in die arbeitsfreudige
Wissenschaft. Vermag sie auch nicht auf alle Fragen eine zufriedenstellende

Antwort zu geben, so bietet sie uns doch mehr als die
dogmatisierte Religion, einen Begriff, den wir den Gläubigen überlassen,
selbst auf die Gefahr hin, daß sie uns in der Oeffentlichkeit als
«religionslos» und «gottlos» zu diskreditieren versuchen. Wir hassen nur
den Unverstand der Massen, die kirchlichen Gewalthaber und jene
Gleichgültigen, die glauben, sich trotz aller Aufklärung bei einer Kirche

für alle Eventualfälle rückversichern zu müssen.
Für das Nichtglauben an Dinge, die wir nicht wissen können, tragen

wir keine Verantwortlichkeit. Wir bemühen uns aber den Worten
Voltaires zu folgen:

Sois juste, bienfaisant, contraire à tout extrême,
indulgent pour ton frère, indulgent pour toi-même
d'où tu viens, où tu vas, renonce à le savoir,
et marche vers ta fin sans crainte et sans espoir.

Zu deutsch in freier Uebersetzung:

Sei gerecht, wohltätig, meide alles Extreme,
sei nachsichtig für den Nächsten wie für Dich,
von wo Du kommst, wohin Du gehst, verzichte darauf, das

endgültig in Erfahrung bringen zu wollen,
geh' Deinen Lebensweg bis zum Ende, ohne Furcht, aber auch
ohne Hoffnung auf ein imaginäres Jenseits.


	Religion stärker als Ideologien?

