
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 11

Artikel: Christlicher Glaube und Parapsychologie

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410377

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 11 Befreiung 335

Christlicher Glaube und Parapsychologie

Wie wir selbst, die Vertreter eines philosophischen Monismus und
eines kritisch geläuterten Realismus, uns zur Parapsychologie stellen,
steht heute nicht zur Diskussion; darüber ist bereits in früheren Jahren

in Deutschland und in der Schweiz manch kräftiges und auch
beherzigenswertes Wörtlein gesprochen worden. Unsere Aufmerksamkeit

richten wir heute also ausschließlich auf das Verhältnis des

Christenglaubens zum Spuk, zum Okkultismus, zur Parapsychologie.
Den Anstoß zu unserer vergleichenden Betrachtung geben uns die

acht Radiosendungen des Studio Basel vom Januar und Februar 1954,

gibt uns vor allem die darauf einsetzende Diskussion über den
Zusammenhang zwischen Christenglaube und Parapsychologie in der
«Neuen Wissenschaft», der in der Schweiz erscheinenden Zeitschrift
für Parapsychologie. Wir stellen zuerst heraus die eigenartigen Ueber-
einstimmungen, nachher aber die Unterschiede und sagen schließlich,
was wir von uns aus nun also nicht zur Parapsychologie als solcher,
wohl aber zu deren Verhältnis zum Christenglauben zu sagen uns
genötigt sehen.

Die Uebereinstimmungen:

1. Beiden, dem Christenglauben und der Parapsychologie, soweit sie

spiritistisch ist, genügt nun einmal unsere kosmische Welt nicht ; trotz
Grenzenlosigkeit unserer Welt nach innen und nach außen — die
beiden finden sich hier nicht zurecht, weil sie hier das nicht finden,
was sie wünschen und suchen. Beide richten ihre Wünsche und
Sehnsüchte nicht nach der Realität, sondern erwarten, daß die Realität sich
nach ihren Wünschen und Sehnsüchten richte; darum schaffen1 sich
beide hinter oder über der Realität der kosmischen Welt noch eine
Wunderwelt, eine Ueberwelt und Hinterwelt, die ihre hier ewig
unerfüllten Sehnsüchte dort endlich erfülle und stille. Wie in der ganzen
modernen Philosophie, so gibt uns auch hier die Ontologie, die Frage
nach dem Sein, die entscheidenden Aufschlüsse. Christenglaube und
spiritistische Parapsychologie halten am Sein und an derRealität ihrer
jenseitigen Mächte unbedingt fest; beide wehren sich mit Händen
und Füßen gegen unseren Einwand, daß Gestalten und Inhalte ihres
Glaubens nur Projektionen, nur Ausgeburten der bedrängten Men-



336 Befreiung Nr. 11

schenseele sind und daß es bei allen diesen Ueberwelten und Hinterwelten

doch letztlich immer nur um ein Geschehen innerhalb der
Menschenseele geht; beide werden nicht müde, gerade auf das «Sein»
und die «Realität» ihrer Glaubensinhalte hinzuweisen und zu pochen,
und beide gründen auf dieses eingebildete «Sein» und auf diese
eingebildete «Realität» ihren Wahrheitsanspruch. Die Parapsychologie ist
allerdings ehrlich genug, auf zwei verschiedene Richtungen hinzuweisen,

die sich in ihrem Gefüge heute zum Wort melden :

a) Die animistische Richtung: Sie will zur Erklärung der
parapsychologischen Phänomene nicht über die Menschenseele hinausgehen,

will aber Weite und Tiefe dieser Seelenmöglichkeiten noch tiefer
ausloten, als das bis heute geschehen ist; das ist diejenige Richtung,
die einer wissenschaftlich einwandfreien Haltung auch innerhalb der
Parapsychologie am nächsten kommt.

b) Die spiritistische Richtung, und das ist sicher die starke
Minderheit: Hier hält man am «Sein» und an der «Realität» der Gestalten
fest und sieht in ihnen «reale» Boten aus einem «realen» Jenseitsbereich.

Alles, was wir eben an Uebereinstimmungen zwischen Christenglauben

und Parapsychologie herausgestellt haben, gilt sicher für
diese spiritistische Richtung innerhalb der modernen Parapsychologie.

Beiden, dem integralen Christenglauben und der spiritistischen
Parapsychologie, ist nun auch gemeinsam nicht nur Wunsch und
Sehnsucht nach einer Hinterwelt, sondern auch die ständige Bereitschaft

zu einer Flucht aus unserer kosmischen Realität, wenn hier die
Bedrängnisse zu arg werden; zu einer Flucht in eine andere und
bessere Welt, in der es diese irdischen Bedrängnisse nicht mehr gibt. In
Zeiten der Not drängen sich die gequälten Menschen in die Kirchen,
vor die Altäre — sie drängen sich auch in die Séancen der Spiritisten,
in die Welt des Okkulten, in den Spuk; sie suchen da und dort ihre
Erlösung.

2. Beiden ist gemeinsam die Ratlosigkeit in der Frage der Transzendenz,

die völlige Hilflosigkeit im Verhalten zur Transzendenz. Das

zeigt sich nach drei Richtungen hin:
a) Echte philosophische Transzendenz überschreitet die menschlichen

Erkenntnismöglichkeiten; hier gibt es also keine Erkenntnis,
darum auch gar keine Aussagemöglichkeit, keine Wahrheit. Nach der
Seite der Erkenntnis hin ist diese echte Transzendenz ein reiner
Grenzbegriff, ein Vakuum, ein unaussagbares Geheimnis. Dieser



Nr. 11 Befreiung 337

Transzendenz gegenüber gibt es nur ein einzig mögliches Verhalten —
Schweigen

Christenglauben und spiritistische Parapsychologie treiben nun mit
dieser philosophischen Transzendenz Unfug; ihr Wunschdenken
drängt sie zudringlich immer wieder in dieses Vakuum hinein ; beide
füllen sie dieses Vakuum mit den Gestalten und Figuren ihrer Sehnsucht

aus ; beide benützen die Transzendenz als Abstellraum für alles
das, was sie in der Tageshelle der Wissenschaft, der Erkenntnis nicht
mehr begründen, nicht mehr verantworten können. Sie reden von
Transzendenz, um im Dunkelraum dieser Transzendenz, ungehindert
von allem Einspruch der Erkenntnis, ihre Wünsche und Sehnsüchte
ausleben zu können.

b) Beide sind überzeugt, daß ihre Ueberwelt außerhalb von Raum
und Zeit, außerhalb der Realität und deshalb auch außerhalb aller
Wissenschaft liege. Aber beide greifen herzhaft in Raum und Zeit,
in Realität und Wissenschaft unserer kosmischen Welt, um sich ihrer
Ueberwelt zu vergewissern, um sie uns und sich selbst glaubhaft zu
machen. Beide drängen über die Wissenschaft hinaus — und beide
gieren doch nach dem Ansehen, nach dem Kredit, nach der
Glaubwürdigkeit der Wissenschaft. Beide sehen nicht und spüren nicht, wie
sehr sie sich damit in Widerspruch und Verlegenheit hinein manö-
verieren.

Das Christentum holt die ganze Kraft für die Beglaubigung seines

Jenseitsglaubens aus der Offenbarung; aber diese Offenbarung ist
ihnen ja ein Geschehen in Raum und Zeit und in der historischen
Realität unserer Welt. Daneben will ja der Christenglaube, der
katholische wenigstens, die jenseitige göttliche Realität so beweisen, wie
üblicherweise in diesseitiger Wissenschaft und Vernunft bewiesen
wird. Der Christenglaube will als Theologie immer noch an unseren
Universitäten mitarbeiten und sich so den Anschein einer
wissenschaftlich zu Recht bestehenden Lehre geben.

Rührend ist hier die Parapsychologie: Auch sie will das, was nach
ihrer eigenen Meinung außerhalb von Raum und Zeit und Wissenschaft

liegt, streng wissenschaftlich erhärten und beweisen, sie will
ihre Lehren und Glaubensformen beglaubigen mit Denkformen,
Experimenten und Apparaten, die ja allesamt nur in Raum und Zeit und
Wissenschaft unserer Welt heimatberechtigt sind. Wie sich der
Zauberer in der Jahrmarktbude einen Mantel mit ägyptischen
Hieroglyphen umwirft, so brüstet und umgibt sich die Parapsychologie mit



338 Befreiung Nr. 11

einer wahren Wolke von grausam gelehrt klingenden Begriffs- und
Wortgebilden, die meistens der lateinischen oder griechischen Sprache

entnommen sind; sie rückt ihren jenseitigen Phänomenen mit
elektrischen Meßapparaten, mit photographischen Testen zu Leibe, die
ja alle nur in unsern raum-zeitlichen Zusammenhängen sinnvoll
verwendet werden können, gegenüber den jenseitigen Phänomenen aber
alle ihre Gültigkeit sofort und grundsätzlich verlieren müssen.

c) Wo die Philosophie heute von Transzendenz spricht, meint sie
kein christliches Jenseits, sondern den Seinsgrund unserer Welt, das

tiefe Geheimnis des Diesseits. Der Theologe erliegt nun gern der
Versuchung, die philosophisch-diesseitige Transzendenz mit der
jenseitigen Gotteswelt seines Christenglaubens zu verwechseln und die
beiden Transzendenzen zu identifizieren. Und nun erst der christliche
Parapsychologe, wie wir ihn etwa in Prof. Dr. Gebhard Frei, Lehrer
am Bruder-Klausen-Seminar in Beckenried, in seinen Radio-Vorträgen

und in verschiedenen Aufsätzen der «Neuen Wissenschaft» kennen

lernen dürfen! In seinem Schlußwort zu den Radio-Vorträgen,
vor allem aber in seinem Aufsatz «Parapsychologie und Mystik» (Heft
7/1954 der «Neuen Wissenschaft»), gehen ihm drei Dinge, nämlich
drei grundverschiedene Transzendenzen, hoffnungslos durcheinander:

Die philosophisch-diesseitige Transzendenz, die christlich-jenseitige

Transzendenz und die Transzendenz der spiritistischen
Parapsychologie.

So weit einige wenige, aber immerhin wesentliche Uebereinstim-

mungen. Nun aber rasch noch ein Blick auf

Die Differenzen und Gegensätzlichkeiten.

Da sind es bezeichnenderweise die Theologen, welche den Warnfinger

auf die Unterschiede legen; Theologen wie Prof. Dr. F. Blancke
oder der Theologie innerlich verpflichtete Laien, wie der Briefkastenonkel

vom Radio Basel, dann auch Jean Gebser und Dr. Theodor
Bovet. Ihre Voten und Beiträge lassen sich auf eine große, allen
gemeinsame Dominante zurückführen: Hände weg von der Magie!
Magie ist eines guten Christen unwürdig! Genauer: Theologie schätzt
es an der Parapsychologie, daß sie die Menschheit aus Raum und
Zeit, aus der Realität und Wissenschaft herausziehen will, daß sie

mit der Theologie zusammen diese irdischen Bindungen und Klammern

lockert und die Menschheit über das alles hinaus auf etwas an-



Nr. 11 Befreiung 339

deres weist. In dieser Hinsicht ziehen beide, Theologie und
Parapsychologie, gemeinsam und beharrlich am selben Strick — aber sie
ziehen nun doch nicht genau nach derselben Seite hin!

Theologie wird da plötzlich hellsichtig, entdeckt den breiten und
tiefen Graben, der nun doch die christlich-jenseitige Transzendenz
von der Transzendenz der Parapsychologie trennt, und zieht unge-
6cheut die nötigen Konsequenzen:

Spuk und Magie haben mit und in der christlichen Transzendenz
nichts zu schaffen, sie kommen an Würde, Erhabenheit und Absolutheit

der christlichen Glaubensinhalte gar nicht heran. Die
parapsychologische Transzendenz wird abgeschüttelt, abgehalftert und an
ihren Platz zurückgestellt. Parapsychologie kann höchstens einen
Weg bahnen, kann als Vorstufe vorbereiten auf die christliche
Transzendenz, kann aber niemals Christenglauben und niemals christliche
Transzendenz ersetzen. Gewiß sollen sich die Herren Theologen heute
auch mit den Wahrheitsansprüchen der Parapsychologie beschäftigen
— aber nicht, um diese Ansprüche anzuerkennen — nein, sondern um
den zahlreichen Pfarrkindern, die unsicher zwischen Christenglauben

und Parapsychologie hin und her schwanken, in ihren Seelennöten

helfen zu können. Im Ganzen: Eine deutliche Absetzbewegung
und Distanzierung! Das alles ist schmerzlich für die Parapsychologie
und besonders für die spezifisch christliche Parapsychologie, die sich
im Kern und Gehalt ihrer Lehre vom Christentum recht eigentlich
desavouiert sieht. Gerade da, wo der wackere Vorkämpfer einer christlichen

Parapsychologie, Prof. Dr. Gebhard Frei, die Transzendenzen
zuversichtlich miteinander verschmelzen will, reißt die Theologie die
versuchte Einigung entzwei und besteht auf Trennung, auf Distanz!

Und wie die Theologie, so hält es auch die Anthroposophie. Dr.
Hermann Poppelbaum setzt der Transzendenz der Parapsychologie
die Gewißheit, Schönheit und Würde der anthroposophischen
Transzendenz, setzt dem Geisterreich der Spiritisten das erhabene Geistesreich

seines Meisters Rudolf Steiner entgegen.

Unsere eigene Meinung:

Die ist bald gesagt und läßt sich wohl begründen. Die drei von uns
eben dargestellten Transzendenzen, die christliche, die parapsychologische

und die anthroposophische Transzendenz — allesamt versündigen

sie sich schwer an der echten philosophischen Transzendenz.



340 Befreiung Nr. 11

Denn alle verlegen in dieses Erkenntnisvakuum hinein die Erfüllung
ihrer Herzenswünsche. Statt im Erkenntnisvakuum zu schweigen, fangen

alle drei hier erst recht zu reden an. Die verschiedenen Gestalten
und Figuren, die sie in diesen Dunkelraum hineinstellen, erklären
sie sofort als absolut gültig und dulden hier keinen Widerspruch. Darum

lehnen sie sich der Reihe nach gegenseitig ab, verketztern und
verdammen einander — und stehen doch alle drei zusammen in derselben
Verdammnis.

Dem Treiben dieser drei Jenseitstranszendenzen sehen und hören
wir mit Interesse, ja mit Genugtuung zu. Dieses Treiben bekräftigt
uns in unserer Ueberzeugung:

Im Realismus geht es zur Not auch ohne Transzendenz ; dafür zeugt
die Philosophie eines Nicolai Hartmann. Aber wenn denn schon
Transzendenz, dann nur philosophische Transzendenz als die Lehre
vom zwar unerkennbaren, aber doch diesseitigen Seinsgrund unserer
kosmischen Welt. Jene drei Jenseitstranszendenzen aber mißbrauchen
nicht nur den an sich der Philosophie zugehörigen Begriff der
Transzendenz, sie mißbrauchen auch den aller menschlichen Bemühung
um Philosophie und Weltanschauung zu Grunde liegenden Wert der
Wahrheit. Hr.

Religion stärker als Ideologien?
(ETB) In einem Basler Blatt vom 3. August 1954 berichtet ein

gelegentlicher Mitarbeiter über eine Untersuchung (Enquête) der «New
York Times» betr. die religiöse Situation in der Nachkriegszeit. «Aufs
Ganze gesehen», schreibt der Mitarbeiter, «scheine» dem Herausgeber
der amerikanischen Zeitung, daß der Glaube der Menschen an Gott
durch die Schrecken der Kriege, durch die Fortschritte der Wissenschaft

und sogar durch die «Großangriffe» des Materialismus eher
bestärkt als beeinträchtigt worden sei. Der Herausgeber des Blattes in den
mit Sekten und Kirchen gesegneten Vereinigten Staaten glaubt immerhin,

einen Unterschied konstatieren zu müssen zwischen der sogenannten
freien Welt und den vom Kommunismus beherrschten Ländern. In

der freien Welt gebe es weniger «Haß» gegen Gott, dafür mehr
Gleichgültigkeit gegen ihn. Auch treffe man in Amerika häufig eine
Religiosität an, die eine kirchliche Bindung ablehne. In den Ostblocks
dagegen scharten sich die Menschen um die Altäre. Aehnliches bewirkte


	Christlicher Glaube und Parapsychologie

