Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 2 (1954)

Heft: 11

Artikel: Die religiose Lage in der Sowjetunion
Autor: Maybach, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410375

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEFREIUNG

Zeitschrift fiir kritisches Denken

2. Jahrgang Nr. 11 1. November 1954

Die religiése Lage in der Sowjetunion
Von Fritz Maybach

I. Kirche und Sowjetstaat bis zum zweiten Weltkriege

Um nicht zu weit abzuschweifen, konnen wir hier nur die russische
orthodoxe Kirche beriicksichtigen.

Vor der Oktoberrevolution von 1917 besa3 die russische orthodoxe
Kirche erhebliche Reichtiimer und grole politische Macht. Diese
Macht besal} sie im wesentlichen nicht aus sich selbst heraus, wie etwa
die réomisch-katholische Kirche, die unabhingig und mit eigenen Me-
thoden die moderne Gesellschaft durchdringt und den Staat teil-
weise, womdoglich ganz in ihre Gewalt bringt. Vielmehr hatte die rus-
sische orthodoxe Kirche seit Peter dem GroBlen, der das selbstindige
kirchliche Patriarchat abgeschafft und sich personlich an die Spitze
der orthodoxen Kirche gestellt hatte, den jeweiligen Zaren als Ober-
haupt. Dogma und Kultus wurden von ihm nicht angeriihrt; er er-
nannte aber die Bischéfe. Die Kirche war treueste Stiitze des Zaren
und sozusagen ein Bestandteil des Regierungsapparats. Sie hatte einen
Teil der Gerichtsbarkeit inne. Registrierung der Geburten und Ehe-
schlieBungen war nur in der kirchlichen Form gesetzlich sanktioniert.
Familienrecht und Schulwesen waren Domine der Kirche. Ohne kirch-
liche Unbedenklichkeitsbescheinigung war eine Anmeldung zu einer
Schule oder gar das Heraufriicken in die héhere Schule und Universi-
tit fast unmoglich. Religionsunterricht war obligatorisch. Mangelnder
Gottesdienstbesuch konnte Strafen seitens der Schulbehorde bis zur
Relegierung nach sich ziehen. Im iibrigen hatte der Kirchenbau ge-
geniiber dem Schulbau den Vorrang. Im européischen RuBland
(auBBer Polen) vor 1917 kam auf rund 65 Kirchen eine Schule. 1949
kamen auf eine Kirche durchschnittlich 16 Schulen, auf dem Lande
weniger, in Klein- und GroBstidten mehr.

Infolge der engen Verbindung mit dem Zarismus hatte die Kirche
die (inoffiziellen) Funktionen einer religids-politischen Aufsichtsbe-



322 Befreiung Nr. 11

horde und arbeitete mit der Ochrana zusammen, der politischen Ge-
heimpolizei. In der «Schwarzen Hundertschaft» besaB3 die Kirche eine
militante und terroristische Truppe, die gegen dem Zaren und der
herrschenden Gesellschaftsschicht nicht genehme politische Gruppen
sowie religios und weltanschaulich Andersdenkende — vor allem Ju-
den — eingesetzt wurde. Grundlage des oft blutigen Vorgehens gegen
«Ketzer» bildete Artikel 196 des Strafgesetzbuches: «Wer sich der
Verbreitung der unter den von der Rechtgliubigen Kirche Abgefalle-
nen vorkommenden Irrlehren und Ketzereien sowie der Stiftung ir-
gendwelcher neuen religionsschidlichen Sekten schuldig macht, der
unterliegt fiir diese Verbrechen der Aberkennung aller Standesrechte
sowie der Verbannung.» Die Flucht hunderttausender «Sektierer» in
die Wilder, in entlegene Gegenden RuBllands oder nach den USA
waren die Folge. Freigeistige Forscher wie Timirjasew und Karpinskij
wurden gemalregelt, Biicher wie Setschenows «Die Reflexe des Ge-
hirns» und eine Uebersetzung von Haeckels «Weltrdtseln» unter-
driickt.

Die biirgerliche Revolution vom Februar 1917 beraubte die ortho-
doxe Kirche ihres Oberhaupts. Das Patriarchat wurde wieder aufge-
richtet. EinfluBreiche kirchliche Kreise suchten den Staat unter ihre
BotmiBigkeit zu bringen. Am 21. November 1917, kurz nach dem
Siege der bolschewistischen Revolution, wurde der Metropolit Tichon
zum Patriarchen gewihlt. Die Beziehungen Staat—Kirche wurden
kritisch. In einem von Lenin unterschriebenen Dekret vom 26. Okto-
ber 1917 war verfiigt worden: «Das Eigentum der Landbesitzer wird
ohne Entschidigung konfisziert. Die Giiter der Gutsbesitzer und die
Liandereien der Dominenverwaltung, der Kloster und der Kirchen. ..
gehen in die Verwaltung der Gemeinden und Kreissowjets iiber.» Mit
diesem Dekret, das die vielerorts schon selbst vorweggenommene
Landnahme der Bauern sanktionierte, wurde die 6konomische Macht
der Kirche vernichtet. Auch das Vermdégen an Geld, das in Banken
deponiert war, wurde eingezogen. Die Bedeutung des Dekrets ist aus
folgenden Zahlen erkennbar. Die Spitzen der Kirche besallen anni-
hernd 2 850 000 ha Grund und Boden. Der Grundbesitz der Kirche
und ihres Oberhauptes, des Zaren, hatte zusammen 39 v. H. des ge-
samten vorhandenen Bodens betragen. 41 000 Pfarreien und 98 Kloster
hatten sich wirtschaftlich betitigt und Fabriken, Miethiduser, Hotels
und Meiereien verwaltet. Die Pfarren und Kloster allein hatten einen

Grundbesitz von 917 000 ha sowie bares Geld in Hohe von 7 Millionen



Nr. 11 Befreiung 323

Goldrubeln. Das Bankkonto des Heiligen Synods belief sich auf 60
Millionen Goldrubel, das der Bistiimer auf etwa 40 Millionen Gold-
rubel. An diesen Reichtiimern hatte die Masse der einfachen, un-
gebildeten Landpopen, denen es oft schlechter ging als ihren armen
und unterernihrten Bauern, keinen Anteil. Vom Standpunkt vieler
dieser Popen aus waren die Spitzen der orthodoxen Kirche und die
Kl6ster eine mit den Junkern und stddtischen Kapitalisten verbun-
dene ausbeuterische Oberschicht. Eine Anzahl Popen schlof3 sich re-
volutionidren Bewegungen an.

Die Hierarchie der orthodoxen Kirche empfand die allgemeine
Enteignung des Groflgrundbesitzes als einen Schlag gegen Christen-
tum und Religion. In bolschewistischen Kreisen schien man dhnlich
zu denken. Der Parteitheoretiker Bucharin schrieb: «Die Sowjetregie-
rung ist die erste Regierung in Rullland, die die Pfaffen an der Ta-
sche, an ihrem empfindlichsten Punkt, gefal3t hat. Darin besteht die
grolle Bedeutung der Revolution, daB sie die Menschheit zuerst von
der G6konomischen und dann auch von der geistigen Sklaverei der
Kirche befreit hat.» Weitere Dekrete folgten. Das Dekret iiber Ehe-
recht bestimmte in Artikel 52, ausschlieBlich kirchlich geschlossene
Ehen wiirden vom Staate nicht anerkannt. Standesdmter wurden ein-
gerichtet. Aullerdem wurde die Ehescheidung gesetzlich ermoglicht.
Das Dekret vom 23. Januar 1918 brachte die Trennung von Staat und
Kirche. Es heil3t dort unter anderem: «Jeder Biirger hat das Recht,
sich zu irgendeiner Relegion zu bekennen oder auch sich zu keiner
Religion zu bekennen . . . Die Schule ist von der Kirche getrennt.» Am
1. Mérz 1918 horten die Gehaltszahlungen des Staates an die Geist-
lichkeit auf. Am 4. Februar 1918 war bereits das Amt des Religions-
lehrers an Schulen abgeschafft worden. Privater Unterricht blieb er-
laubt, jedoch nur fiir Jugendliche iiber 18 Jahren. Sowjetische Ko-
mentare bezeichneten den Religionsunterricht fiir Jugendliche unter
18 Jahren als Schidigung der Entwicklung des Intellekts. Erst in einer
Verfiigung des Justizkommissariats vom 1. September 1924 wurde das
Verbot dahingehend geéindert, dall im Familienkreise religiose Unter-
weisung auch fiir Jugendliche unter 18 Jahren gestattet sei, wenn nicht
mehr als drei Kinder zugleich daran beteiligt seien.

Artikel 124 des Dekrets vom 23. Januar 1918 gewihrleistete «die
Freiheit des religisen Kults und der antireligiosen Propagandas.
Religiose Propaganda wurde unterbunden. Paragraph 125 des Straf-
gesetzbuches betonte noch einmal die Freiheit des Kults: «Die Ver-



324 Befreiung Nr. 11

hinderung der Vornahme religiser Handlungen ... wird mit 6 Mo-
naten Zwangsarbeit bestraft.»

Die orthodoxe Kirche war nicht mehr Staatskirche und stand unter
Vereinsrecht. Die Mitglieder hatten fiir den Unterhalt der Geistlich-
keit selbst aufzukommen. Da Religionswechsel und Kirchenaustritt
gesetzlich gestattet waren, fiel die wichtige Bestimmung des alten Re-
gimes, die nur Uebertritte zur orthodoxen Kirche erlaubte. In das
neue Strafgesetzbuch wurde ein Passus aufgenommen, daf} die «reli-
giosen Vorurteile der Massen» nicht zum Kampfe gegen die Regierung
benutzt werden diirften. Diese Bestimmung wurde wesentlich im bald
darauf entbrennenden Kirchenkampf.

Die kirchliche Hierarchie lehnte es ab, den Verzicht auf weltliche
Macht und Grundbesitz anzuerkennen. Die Kirchenfiirsten schlossen
sich den Gegnern der Revolution an und gerieten in das morderische
Getriebe der Biirgerkriegskdmpfe von 1918 bis 1921. Auf die Sabo-
tage von kirchlicher Seite antwortete die Sowjetregierung gleich er-
barmungslos wie auf die der Wirtschafter, Politiker und Militédrs des
vergangenen Regimes. Der Geistlichkeit wurden, da «nicht arbeitend»,
Wahlrecht, Lebensmittelkarten und Arbeitslosenunterstiitzung ent-
zogen. Erst wenn ein Geistlicher fiinf Jahre lang in einer Fabrik oder
einem anderen Betriebe gearbeitet hatte, sollte er als vollberechtigter
Biirger anerkannt werden. Das galt fiir alle Angehérigen der feind-
lichen Gesellschaftsklassen.

Durch Verordnung vom 28. Februar 1919 wurden die Kirchen-
schitze (Kleinodien, Kelche usw.) konfisziert, aber nur ein Teil wurde
erfallt, da die Geistlichkeit dem Registrierbefehl fiir die Kirchen-
schitze meist nicht nachkam. Im Hungerjahr 1922 wurde der Wider-
stand der Kirche endgiiltig gebrochen. In diesem Jahre forderte die
Sowjetregierung zur Finanzierung des Einkaufs von Getreide die Her-
ausgabe sdmtlicher Kleinodien. Auf Weigerung folgten Hinrichtung
oder Deportation.

Die Fiihrung im Kampf der orthodoxen Kirche gegen die neue
Staatsmacht hatte der schon erwihnte, vom Heiligen Synod gewihlte
Patriarch Tichon. Er rief die Bevilkerung zur Sabotage der MaBnah-
men der «<vom Satan gesandten» bolschewistischen Regierung auf und
verhingte iiber alle, die Regierungsanweisungen befolgten, den Bann-
fluch. Die Mehrheit der héheren und mittleren Priesterschaft stimm-
te zu, dagegen war das Echo bei den einfachen Dorfpopen gering.
Véllig miBlang das Entfachen einer breiten Volkshewegung zur Wie-



Nr. 11 Befreiung 325

dererlangung des enteigneten kirchlichen Grundbesitzes. Die Masse
der Bauern zeigte sich an der Verteidigung des kirchlichen Besitzes
uninteressiert, war sie durch die Landaufteilung doch selber zu dem
ersehnten Besitz geckommen. Selbst als die Regierung Tichon verhaf-
ten liel3, herrschte anfangs Ruhe. Erst eine massiv einsetzende reli-
gionsfeindliche Propaganda brachte Unruhe auf und stempelte Ti-
chon zum Mirtyrer. Die Sowjetregierung sah Gefahr im Anzuge und
lieB Tichon frei, nachdem er sich der Staatsmacht unterworfen hatte.
Vieles deutet darauf hin, da3 — unter anderen Griinden — Tichon
nachgab, weil nach seiner Verhaftung eine lebhafte Propaganda der
romisch-katholischen Kirche eingesetzt hatte, die sich als Erbin der
«hiretischen» russischen Orthodoxie betrachtete.

Hinzu kamen Spaltungsbestrebungen in der orthodoxen Kirche
selbst. Trotz der Entlassung aus der Haft vermochte Tichon sie nicht
aufzuhalten. Im Mai 1922, auf einem Kirchenkonzil der Oppositio-
nellen in Moskau, warf der Metropolit Wedenskij dem Patriarchen
vor, «schuldig am Blute der Priester» zu sein. Der Metropolit Kras-
nitzkij wandte sich gegen «kirchliche Weltfremdheits> und forderte
titige Niichstenliebe im Sinne des «wahren Christentums» statt Kampf
um wirtschaftliche und politische Machtpositionen. Tichon wurde
fiir abgesetzt erklidrt. Verschiedene neue Kirchen entstanden, unter
ihnen als die bedeutendste die «<Lebendige Kirchey, die eine Zeit lang
die Unterstiitzung der Sowjetregierung genof}, aber gegeniiber der
alten orthodoxen Kirche in der Minderheit blieb und im Laufe der
Jahre an Bedeutung verlor.

Abgesehen von den pohtlschen Kimpfen mit der orthodoxen Kir-
che, war die Sowjetregierung auch auf ideologischem Gebiet sehr
aktiv. Die Schulen wurden nach und nach Konfessionsschulen des dia-
lektischen Materialismus. Auf breiter Front wurde ein Aufkléirungs-
feldzug gegen «religiose Verdummung» eingeleitet. '

Nach dem Tode Tichons im Jahre 1925 wurde Peter, Metropoht
von Krutiz, Patriarch. Er wurde aber festgenommen, und sein Amt
trat der Metropolit Sergej von Nischnij-Nowgorod an, der sich in
einem Hirtenbrief am 16. Juli 1927 mit der Sowjetregierung solida-
risch erklirte. Es war eine gewisse Entspannung in den Beziehungen
Sowjetregierung—Kirche eingetreten.

Die Aera der Fiinfjahrpline, seit 1928, brachte wieder eine Aende-
rung. Die Zeit der Kollektivierung der Landwirtschaft und der inten-
siven Industrialisierung installierte den dialektischen Materialismus



326 Befreiung Nr. 11

der bolschewistischen Partei als totalitdre Staatsideologie. Lehrer
und Universitidtsprofessoren, die sich nicht beugten, wurden beseitigt.
Tausende von widerstrebenden Geistlichen wurden gefangengesetzt,
deportiert oder erschossen. Der Kultuskommissar Lunatscharskij
schrieb am 8. Juni 1928 in den «Iswestija»: «Die Kirche ist nicht nur
ein Feind auf dem Gebiete der Kultur, sondern dadurch auch auf dem
Gebiete der Politik.» Die Kirche stand innerlich auf der Seite der
«Kulaken». Es begann ein heftiger Ansturm auf jede Form von Kirche
und Religion, die die Sowjetregierung als die Schuldigen fiir die Zu-
riickgebliebenheit der breiten Massen der Bevolkerung betrachtete.
Jede karitative Tatigkeit wurde den Kirchen verboten, ebenso das Ein-
berufen von Versammlungen von Kindern, Jugendlichen und Frauen
aullerhalb des Gottesdienstes sowie das Abhalten religioser Unterwei-
sung. Viele Kirchen wurden geschlossen, in Viehstille, Getreidesilos,
Kinos, Garagen, Krankenhiuser, Schulen oder antireligiose Museen
umgewandelt oder aber abgebrochen. Ausgesprochene Kunstwerke
blieben meist erhalten und wurden gepflegt. Bei den sich in den Quel-
len oft widersprechenden Zahlenangaben iiber SchlieBungen von Kir-
chen kann man als Mittel annehmen, daf3 von insgesamt etwa 50 000
Kirchen ungeféhr zwei Drittel geschlossen wurden. In Moskau waren,
wie der Verfasser sich nach Ende des ersten Fiinfjahresplanes an Ort
und Stelle iiberzeugen konnte, von (1917) 765 und (1929) 287 Kir-
chen noch etwa 35 fiir den Gottesdienst gedffnet. In Leningrad waren
die Verhiltnisse dhnlich. Einen mittleren Wert fiir 1940 bilden noch
etwa 9000 in der gesamten Sowjetunion gedffnete Kirchen, betreut
von rund 5600 Priestern. Im Vergleich zu 1917 war, grob gerechnet,
noch der fiinfte Teil der Kirchen dem Gottesdienst zugidnglich und
amtierte noch der zwélfte Teil der Geistlichkeit.

Die wihrend des ersten Fiinfjahresplanes restlos durchgefiihrte
Verstaatlichung der Druckereien und Verlage brachte das kirchliche
Schrifttum vollig zum Erliegen. Der «Bund der kdmpfenden Gott-
losen» dagegen produzierte in groBem Maflstab Biicher und Zeit-
schriften, die in ihrem Inhalt von der wissenschaftlichen Belehrung
bis zur Verspottung des Kirchenglaubens reichten. Der Kurs der So-
wjetregierung ging eindeutig auf Vernichtung jeden kirchlichen Ein-
flusses.

Der amerikanische katholische Pater Walsh, Ostspezialist des Vati-
kans, schrieb 1930: «Die religiosen Fiihrer in Sowjetrufland haben
keine Macht, kein Geld, keinen Einfluf3, keine gesetzliche Vertretung,



Nr. 11 Befreiung 327

keine finanziellen Mittel, kein Mittel gegen das Verhungern, wenn
man ihnen die Lebensmittelkarten nimmt. Aber nichtsdestoweniger
ist ihnen volle Glaubens- und Gewissensfreiheit zugesichert.» Der ame-
rikanische Schriftsteller Eastman duBlerte dazu: «Pater Walsh meint
dies ironisch. Er ist gewohnt, den Beruf der Religion mit Eigentums-
recht, bevorzugter Stellung, Macht, politischem Einfluf} und finanziel-
len Hilfsmitteln zu identifizieren, so dal} er alles, was das Leben jenes
demiitigen Mannes angeht, den er als Gott anzubeten vorgibt, verges-
sen hat. Die Worte, die Pater Walsh mit solch erhabenem Sarkasmus
gebraucht, beschreiben nicht nur haargenau die Stellung Jesu in Ga-
lilda, sondern auch die Stellung, die Jesus fiir diejenigen forderte,
die ihm wirklich nachfolgen wollten. Wenn Pater Walsh wirklich an
seine Religion glaubt, warum fiirchtet er, sie in solcher Weise auf die
Probe gestellt zu sehen?»

Nach 1933 ebbte die Aktivitidt der Gottlosenbewegung etwas ab.
Das Jahr 1936 mit seiner «Stalin-Verfassung» gab den Geistlichen und
ihren Kindern die vollen Biirgerrechte wieder. Seminare zur Aus-
bildung von Priestern wurden der Kirche aber nach wie vor verwei-
gert. Die Jahre der «groflen Sduberung», 1937 und 1938, brachten er-
neute Schlige gegen die Kirchen aller Richtungen.

I1. Die Kirche im zweiten Weltkriege und nachher

Der Ueberfall Hitlers auf die Sowjetunion brachte eine grundlegen-
de Aenderung im Verhiltnis des Kremls zur orthodoxen Kirche. Sie
trafen sich als Verbiindete. Die orthodoxe Kirche rief zur Verteidi-
gung Rufllands auf, und der christliche Rotarmist kidmpfte fiir das
antichristliche Vaterland. Die Regierung nahm darauf Riicksicht und
erlaubte schon in den ersten Kriegswochen die Wiederer6ffnung eini-
ger dem religiosen Kult entzogener Kirchen und die Verteilung von
Kruzifixen an gldubige Soldaten. Zuweilen wurden Feldgottesdienste
abgehalten. Die Teilnahme war freiwillig. Sowjetamtlich wurde er-
klart, die Kirche habe zu Beginn des Kampfes gegen den Eindringling
einen solch lobenswerten Patriotismus gezeigt, dal} die Regierung
ihre Haltung zur Kirche dndern konne, aulerdem stelle die Kirche
infolge des innerpolitischen Siegs des Bolschewismus keine Gefahr
mehr dar.

Der Patriarch Sergej erlieB einen flammenden Aufruf gegen den
«blut- und landgierigen Faschismus». Er flehte Gott an, der «Sowjet-
regierung mit dem groBen Stalin an der Spitze» den Sieg zu schenken.



328 Befreiung Nr. 11

Geistliche, die in den von Hitler besetzten sowjetischen Gebieten mit
der Besetzungsmacht zusammenarbeiteten, wurden feierlich exkom-
muniziert. Die orthodoxe Kirche stellte fest, der Kreml sei oft mit
Recht gegen eine reaktionire, antisowjetische und am weltlichen Be-
sitz hingende orthodoxe Hierarchie eingeschritten. Die Kirche habe
die Gelegenheit wahrgenommen, sich in echt christlichem Geiste zu
erneuern. |

Die russische Orthodoxie unterstiitzte die Kriegsanstrengungen Mos-
kaus durch ansehnliche Geldspenden (aus Sammlungen) fiir militi-
rische Zwecke, z. B. den Bau von Panzern. Geistliche kimpften mit
der Waffe in der Hand und erhielten Kriegsauszeichnungen. An der
Front gefallenen Popen wurden in der Sowjetpresse ehrende Nach-
rufe gewidmet. Am 8. September 1943, nach einem Empfang des Pa-
triarchen bei Stalin, fand nach langen Jahren wieder ein Kirchen-
konzil in Moskau statt. Religiose Biicher und Zeitschriften wurden
herausgegeben und in den staatlichen Druckereien gedruckt, ohne
daB, wie bisher, ein Streik der Setzer oder Drucker dies verhinderte.
Als Sergej starb, nahmen Vertreter der Sowjetregierung am Begrébnis
teil. Nachfolger wurde Aleksej, Metropolit von Leningrad, der wegen
seines Ausharrens in der belagerten Stadt, seiner tatkréftigen Unter-
stiitzung der notleidenden Bevilkerung und anfeuernden Titigkeit im
vordersten Schiitzengraben mit dem Lenin-Orden ausgezeichnet wor-
den war.

Auf die innere Entwicklung und politische Rolle der russischen
Orthodoxie, der bedeutungslosen anderen Kirchen und zahlreichen
Sekten kann hier nicht nidher eingegangén werden. Die duflere Situa-
tion der Orthodoxie sei aber noch niher beleuchtet. '

Die Neubelebung des religiosen Lebens in der Sowjetunion darf
nicht iiberschitzt werden. Im und seit dem letzten Kriege neu erdff-
nete Kirchen und wiederbelebte Gemeinden gibt es vorwiegend in gro-
Beren Stddten und in einigen lindlichen Gegenden des européischen
RuBlands, soweit sie in der Nihe von Stidten und von Auslindern .
besuchten Industriegebieten liegen. Gegeniiber 15 Kirchen im Jahre
1939 und 45 im Jahre 1943 sind in Moskau heute etwa 60 Kirchen ge-
offnet. Etwa 28 000 Pfarreien mit rund 30 000 Priestern und Monchen
sollen existieren. Gemidf3 den nicht abgeschafften fritheren Bestim-
mungen gibt es auch noch SchlieBungen von Kirchen, auf Grund des
«Wunsches der Mehrheit der Bevilkerung», wie es in der alten Ver-
ordnung heifit. Der Gebietssowjet mull die SchlieBung bestitigen.



Nr. 11 Befreiung 329

Proteste einer ansehnlichen Minderheit konnen den Instanzenweg der
Beschwerde gehen, bis zum Obersten Sowjet in Moskau. In der Oef-
fentlichkeit machen sich die Kirchen kaum bemerkbar. Die offizielle
Staatsideologie des dialektischen Materialismus bleibt bestehen. In
der Schule ist die Kirche weiterhin nicht vertreten. Die Kirchen sind
weitgehend vom Wohlwollen des Staates abhiingig, der ihnen jederzeit
die Moglichkeit zu Publikationen, zur Unterhaltung von Priestersemi-
naren, zur Beleuchtung und Beheizung der Gotteshiduser und zur Ver-
anstaltung von Versammlungen wieder nehmen kann. In Parteiver-
offentlichungen wird nach wie vor jede Art von Religion als riick-
standig und schédlich bezeichnet. Es wird streng darauf geachtet, daf3
sich parteiliche, staatliche und wissenschaftliche Institutionen nicht
etwa indifferent zur Religion verhalten, sondern sie eindeutig be-
kdmpfen. «Molodoi Bolschewiky («Junger Bolschewist») schrieb
kiirzlich: «Gldubige miissen mit Geduld von der Schidlichkeit des
religiosen Glaubens iiberzeugt werden.» Und die «Komsomolskaja
Prawda»: «Ein Mitglied des Komsomol (des Kommunistischen Ju-
gendverbandes. d. Verf.) kann nicht an Gott glauben oder religitse
Briuche pflegen.» Der Moskauer Sender erklirte in einem Vortrag
am 10. August 1954: «In unserem Lande glaubt die iiberwiltigende
Mehrheit des Volkes nicht an Gott. Doch auch wir haben noch immer
etwas zu tun. Der Glaube an Gott, die Kirche, Geister und Kobolde ist
ein Ueberbleibsel der Alten und Unwissenden, die versuchen, ihre to-
richten religisen Anschauungen den Jungen zu iiberliefern.»

In der Sowjetunion besteht heute eine gewisse Freiheit der religio-
sen Meinungsdullerung, aber nicht fiir die Funktionire der Partei. Als
Angehorige des Komsomol bei der Redaktion ihrer Zeitschrift «Mo-
lodoi Bolschewik» anfragten, warum man ihnen von seiten des Jugend-
verbandes trotz bestehender Religionsfreiheit verboten habe, eine
Kirche zu besuchen, gab die Zeitschrift eine charakteristische Ant-
wort. Gewill konne jeder seine Religion frei wiahlen und in die Kirche
gehen, aber diese Freiheit bestehe nicht fiir die Mitglieder der bol-
schewistischen Partei und fiir die Aspiranten der Partei im Komso-
mol. Die Partei habe ihre eigene Weltanschauung auf wissenschaft-
licher Grundlage und sei daher Gegnerin der Religion. Wenn ein
Kommunist an einen Gott glaube und dem Gottesdienst beiwohne, sei
das «ein Verstof3 gegen seine Pflichten als Mitglied oder Aspirant der
Partei, ein Zeichen seiner geistigen Riickstindigkeit». Es sei aber
falsch gewesen, den bei der Redaktion anfragenden jungen Genossen



330 Befreiung Nr. 11

den Kirchenbesuch einfach zu verbieten. Der richtige Weg sei viel-
mehr «Belehrung iiber den Irrtum, die Wertlosigkeit und Schidlich-
keit der Religion».

Aehnlich charakteristisch ist eine Szene aus einem sowjetischen
Film («Das groBle Leben»). Ein sowjetischer Arbeiter-Aktivist liegt
auf dem Sterbebett. Freunde sind um ihn versammelt, und auch der
Parteisekretér des Ortes ist zugegen. Der Sterbende verlangt nach
einem Popen. Der Parteisekretir erfiillt die Bitte, und auf erstaunte
Fragen verwahrt er sich dagegen, dal3 seine Handlungsweise unkom-
munistisch gewesen sei. Wer religiose Bediirfnisse habe, habe ein
Recht auf deren Beriicksichtigung. — Hier wird also zweierlei demon-
striert: die selbstverstindliche negative Haltung des Bolschewismus
zur Religion, die in dem Erstaunen der guten Kommunisten iiber den
toleranten Parteisekretdr zum Ausdruck kommt, und die Forderung
nach Duldsamkeit dem Einzelnen gegeniiber, die gerade einem hihe-
ren Parteifunktionir in den Mund gelegt wird, der seine Gesinnungs-
genossen iiber diesen Punkt aufklart.

I11. Die Erfolge sowjetischer Religionspolitik

Der im zweiten Weltkriege aufgelGste militante «Bund der kdmp-
fenden Gottlosen» wurde nach dem Kriege durch die «Gesellschaft
zur Verbreitung wissenschaftlicher Kenntnisse» ersetzt. Sie ist sich
mit der russischen orthodoxen Kirche in der schonungslosen Bekdmp-
fung des romischen Katholizismus einig, der als eine der Hauptgefah-
ren fiir den Bestand des Sowjetstaates wie auch der orthodoxen Kir-
che angesehen wird.

Der Schwerpunkt religionspolitischer Tétigkeit liegt aber nicht in
dieser «Gesellschaft zur Verbreitung wissenschaftlicher Kenntnisse»,
sondern, wie auch frither schon, in der Partei selbst, in der Partei-
presse und in den Schulen und Universitidten. Nach iiber einer Gene-
ration bolschewistischer Regierung erhebt sich nun die Frage, ob die
antireligiosen MafBlnahmen des Staates Erfolge erzielt haben. Diese
Frage wird aullerhalb des Sowjetblocks oft aufgeworfen, meist mit
dem Ergebnis, das russische Volk sei seiner angestammten Religion
trotz Bolschewismus und Gottlosenbewegung treu geblieben und der
Russe sehne sich nach der Religion seiner Viter und der Kirche des
Zaren zuriick.

Die Beantwortung der Frage ist zweifellos schwer, da keine zuver-
ldssigen Zahlen iiber die weltanschauliche Einstellung der Masse des



Nr. 11 Befreiung 331

Volkes vorliegen und auch kaum zu ermitteln sind. Dennoch kann
der niichterne Beobachter russischer Verhiltnisse feststellen, dal3 bei
der Behauptung, die Mehrzahl der Russen «sehne» sich nach der al-
ten Kirche, der Wunsch der Vater des Gedankens ist. Andererseits
sind auch nicht die meisten Russen begeisterte Verfechter des dialek-
tischen Materialismus und betont antireligiés. Ignoranz und kiihle In-
teresselosigkeit in religiésen Dingen herrschen vor.

Die Betrachtung einer einfachen Zahl geniigt zunédchst schon, um
auch dem Nichtkenner der religiosen Lage in der Sowjetunion die gan-
ze Problematik des Einflusses der Kirchen bereits vor 20 Jahren vor
Augen zu fiihren. Die Sowjetunion hatte 1935 eine ungefihre Bevilke-
rungszahl von 175—180 Mio. Menschen. Nach einer vom Verfasser 1935
in der Sowjetunion eingesehenen Statistik waren davon rund 120 Mil-
lionen Menschen in einem Alter unter 30 Jahren. Dieses Zahlenver-
hiltnis ist beachtlich. Wer durch die Strallen einer russsichen Stadt
oder eines Dorfes geht, dem fillt die groBle Jugend der Bevilkerung
auf. Die Aelteren sind zum groBen Teil im ersten Weltkrieg und be-
sonders in den Revolutions- und Interventionskdmpfen und in den
Hungerjahren umgekommen, emigriert oder zu Millionen in den
Zwangsarbeitslagern, 120 Millionen Menschen unter 30 Jahren, das
hie3 (1935), der Aelteste von ihnen war zur Zeit der Oktoberrevo-
lution erst 12 Jahre alt, und die anderen waren noch jiinger, noch klei-
ne Kinder oder noch gar nicht geboren. Jede ernsthafte schulplanmai-
Bige und oft auch hiusliche kirchliche Belehrung fiel aber nach der
Revolution fort, soda3 man von der Mehrzahl dieser 120 Millionen sa-
gen konnte, daf sie zu Kirche und Religion keine oder nur fragwiir-
dige Beziehung hatten. Dazu kommen noch diejenigen, die im Jahre
1917 ein Alter von 14, 16 oder 18 Jahren hatten. Sie diirften ebenfalls
zu einem Teil dem EinfluB der Kirche entzogen worden sein, beson-
ders in den Stiddten und Industriegebieten, nach 1928 auch in der kol-
lektivierten Landwirtschaft.

Das Land ist konservativer als die Stadt, doch sind auch dort die
Verhiltnisse fiir die Kirche nicht entscheidend giinstiger. Bauern-
sohne, die gliubig oder nur halbwegs gldubig mit 17 Jahren in die
Rote Armee kamen, kehrten oft als Zweifler oder Ungldubige zuriick.
Manche lernten erst in der Roten Armee Lesen und Schreiben. In ihr
wurde und wird auf die Erziechung zum Religionsgegner besonderer
Wert gelegt.

1930 lieBen sich auf dem Lande etwa 75 v. H. aller Paare kirch-



332 Befreiung Nr. 11

lich trauen, in den Mittel- und Grof3stidten 30 bis 40 v. H. Seit 1930
gingen die kirchlichen Trauungen erheblich zuriick. Zahlen liegen
seitdem nicht mehr vor.

Die stindig ansteigende Verstddterung, besonders die Griindung
von vollig neuen Stddten, die in wenigen Jahren auf Hunderttausende
von Einwohnern anwuchsen, wirkte bei der konfessionellen Entwur-
zelung mit. In vielen dieser GroBstéddte gibt es keine Kirchen.

Wie morsch vielfach die Glaubensgrundlage bei Kindern war, schon
vor dem Einsetzen der vollen Intensitit der antireligiosen Propaganda,
zeigt folgender Vorfall: Im August 1926 sollten in der deutschen
Kolonie Luxemburg bei Tiflis (Georgien) 24 evangelisch-lutherische
Kinder konfirmiert werden. Am Altar, bei der Frage des Glaubensge-
16bnisses, antwortete ein Middchen mit einem lauten «Nein». Darauf-
hin bekamen elf andere Kinder Mut und sagten ebenfalls «Nein».

1929 wurden in einigen ldndlichen Schulen 10- bis 15jdhrige Kin-
der nach ihrem Glauben befragt. 51 v. H. bezeichneten sich als «gott-
los», 17 v. H. wuBten mit der Frage nichts anzufangen oder schwank-
ten in ihrer Entscheidung und 32 v. H. gab «gottgldubigy an; davon
war die Hilfte gottglaubig im Sinne einer bestimmten Konfession oder
Sekte. Bei einer Anfang 1935 in lindlichen Bezirken um Iwanowo-
Wosnessensk und Pereslawl (Ndhe von Moskau) durchgefiihrten Be-
fragung bezeichneten sich 80 v. H. der 12- bis 17jdhrigen als «gottlos».
Die Umfragen geschahen schriftlich und waren geheim.

Der Verfasser hat 1935 aus scheinbar absichtslos und unbefangen
gefithrten Gesprichen mit zahlreichen Jugendlichen von 15 bis 25
Jahren die Ueberzeugung gewonnen, dal3 bei hichstens zwei von je-
weils zehn dieser Russen und Russinnen von einem Glauben an einen
personlichen, aullerweltlichen, belohnenden und bestrafenden Gott
die Rede sein konnte. Streng kirchengldubige junge Menschen hat
der Verfasser fast nicht angetroffen. Dabei war die Mehrzahl dieser
jungen Menschen nicht als bewul3te Atheisten zu bezeichnen. Bewul3-
ter A-Theismus, als Antithese, setzt die Kenntnis des Begriffs Theis-
mus voraus. Viele dieser Jugendlichen aber wulten mit der christ-
lichen Gottesvorstellung nichts anzufangen und waren weder den
christlichen «Gottesbheweisen» noch den atheistischen «Gegenbewei-
seny zuginglich, da jenseits ihrer Erfahrungs- und Begriffswelt lie-
gend. Der «Atheismus» dieser Jugendlichen war ganz unproblematisch
und von theologischen und antitheologischen Vorstellungen unbeein-
fluBit. Nur vereinzelt waren bewullte Atheisten anzutreffen.



Nr. 11 Befreiung ' 333

Nach verschiedenen sowjetischen Angaben, basierend besonders auf
Volkszidhlungen nach 1935, bei denen im Gegensatz zu fritheren Zih-
lungen nach der Konfession gefragt wurde, gaben rund 50 v. H. der
Bevilkerung an, einer religiosen Organisation anzugehoren. Die Be-
wertungen dieser vagen Zahl gehen auseinander. Sowjetischerseits
wird gesagt, auch viele Gldubige seien in ihrem Glauben nicht mehr
gefestigt und fiihlten sich an die Kirche nur noch durch die Zeremo-
nien bei Hochzeit und Begribnis gebunden. Von sowjetgegnerischer
Seite wird dagegen vielfach angenommen, zahlreiche Russen hitten
sich auf den Fragebogen nur aus Furcht vor Repressalien als nicht zu
einer religiosen Gemeinschaft gehorig angegeben. Der Gottlosenver-
band verlautbarte 1941, etwa ein Drittel der Stadtbevolkerung und
iiber die Hélfte der Landebevilkerung seien noch als Christen zu
bezeichnen, und zwar meist Leute in hoherem Alter.

Der Verfasser fithrte 1942 in dem von deutschen Truppen besetzten
Winniza (Ukraine) Befragungen durch. In der stark entvilkerten
Stadt, die vor dem Kriege iiber 65 000 Einwohner zihlte, iiberwog aus
kriegsbedingten Griinden das weibliche Geschlecht. Der Verfasser be-
fragte 66 Jugendliche im Alter von 12 bis 27 Jahren. Darunter waren
47 Médchen bzw. Frauen. Das Ergebnis: 49 ausgesprochen «gottlosy,
sowohl im Sinne einer Verneinung der Existenz eines Gottes wie auch
der Nichtkenntnis des Gottesbegriffs; 5 irgendwie unklar «Gottgliu-
bige»; 6 Christengldubige, davon 5 mit Bindung an die orthodoxe Kir-
che; 6 unentschieden oder mit wenig Verstdndnis fiir die Frage.

Fiir heute werden von auslindischen Beobachtern etwa 70 Millio-
nen irgendwie Gottgldubige errechnet, bei einer Bevolkerungszahl von
rund 195 Millionen. Die Mehrzahl dieser Gldaubigen soll dem Chri-
stentum zuneigen. Auf dem Lande soll die Gldubigkeit im Mittel 50 v.
H. betragen, in den Stidten und Industriegebieten 8 bis 12 v. H.

Berichte von Auslindern iiber eine Ueberfiillung der meisten Kir-
chen, besonders zu Ostern, dem hochsten Fest der Orthodoxie, sind
glaubhaft. Es ist aber zu beriicksichtigen, daf} sich diese Ueberfiillung
nicht zuletzt aus der geringen Zahl der noch fiir den Gottesdienst be-
stimmten Kirchen erklirt. Der Verfasser war 1935 in mehreren Kir-
chen, in denen die «liturgija» abgehalten wurde. Im Vordergrund der
Kirchen standen einige Dutzend meist dltere Gldubige, iiberwiegend
Frauen, und im Hintergrund, nahe dem Eingang, in zwei Fillen ein
paar Jugendliche, zum Teil in der Tracht des Kommunistischen Ju-
gendverbandes. Man sah diesen Jugendlichen an, dal} sie nur das



334 Befreiung Nr. 11

Schauspiel interessierte. SchlieSlich waren sie ja Russen, mit ihrer
Freude an Gesang, Musik und Prachtentfaltung. Vom Sinn der religis-
sen Handlung hatten diese jugendlichen Besucher offenbar nur wenig
oder gar keine Ahnung. Eine junge Verkéduferin vom Biicherstand
«Transportwesen» im Moskauer «Knijnij magasin N. 1», einer groflen
Buchhandlung auf der Twerskaja, der heutigen Uliza Gorkowa, sagte
dem Verfasser ganz naiv: «Ich gehe manchmal in eine Kirche, wenn
ich zufillig vorbeikomme. Der Weihrauch riecht so gut, und iiber-
haupt, dieser bunte Gott da!» Gemeint war der Pope mit seinem bunt
verzierten Gewand.

Aehnliche Beobachtungen machte der Verfasser 1941 und 1942 in
ukrainischen Kirchen, zum Beispiel in Winniza.Die kleine Holzkirche,
malerisch auf einer Anhéhe am Bug gelegen, aullen von betonter
Schlichtheit, aber im Inneren iiberladen mit einer verwirrenden Fiille
von bunten religiosen Emblemen, stand im Mittelpunkt des beschei-
denen religiosen Lebens der Stadt. Sonntags war die Kirche immer
gut besucht, von schitzungsweise 300 meist erwachsenen Gliubigen
(bei einer noch 25000 betragenden Einwohnerzahl). Auf Veranlas-
sung der deutschen Militirverwaltung wurde die mitten im Ort ge-
legene grofBe Steinkirche, die von den Bolschewisten zum Mehldepot
gemacht worden war, restauriert und fiir den Gottesdienst freigegeben.
Die Kirche blieb fast leer.

Trotz der Diirftigkeit der obigen Zahlenangaben und der Unmag-
lichkeit, eine reprisentative Statistik der Glaubigkeit in der Sowjet-
union zu bekommen, kann mit Sicherheit gesagt werden, dal} die jiin-
gere sowjetische Generation iiberwiegend irreligios ist, wenn auch
nicht scharf antireligios. Was man nicht kennt, hafit und bekimpft
man nicht. Wenn der Bolschewismus noch zwei oder drei Generatio-
nen piddagogisch in seiner Hand hat — und nichts deutet darauf hin,
daB er von der «Staatsideologie» des dialektischen Materialismus ab-
weichen wird —, diirfte das Schicksal von Kirche und Religion auch
ohne eine Neuauflage der Verfolgung der «Sturm- und Drangperi-
oden» entschieden sein.

«Es ist am Ende an der Religion das Beste, daB3 sie Ketzer hervorrift.»
Friedrich Hebbel (Tagebuch 1838)



	Die religiöse Lage in der Sowjetunion

