
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 11

Artikel: Die religiöse Lage in der Sowjetunion

Autor: Maybach, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEFREIUNG
Zeitschrift für kritisches Denken

2. Jahrgang Nr. 11 1. November 1954

Die religiöse Lage in der Sowjetunion
Von Fritz Maybach

I. Kirche und Sowjetstaat bis zum zweiten Weltkriege

Um nicht zu weit abzuschweifen, können wir hier nur die russische
orthodoxe Kirche berücksichtigen.

Vor der Oktoberrevolution von 1917 besaß die russische orthodoxe
Kirche erhebliche Reichtümer und große politische Macht. Diese
Macht besaß sie im wesentlichen nicht aus sich selbst heraus, wie etwa
die römisch-katholische Kirche, die unabhängig und mit eigenen
Methoden die moderne Gesellschaft durchdringt und den Staat
teilweise, womöglich ganz in ihre Gewalt bringt. Vielmehr hatte die
russische orthodoxe Kirche seit Peter dem Großen, der das selbständige
kirchliche Patriarchat abgeschafft und sich persönlich an die Spitze
der orthodoxen Kirche gestellt hatte, den jeweiligen Zaren als
Oberhaupt. Dogma und Kultus wurden von ihm nicht angerührt; er
ernannte aber die Bischöfe. Die Kirche war treueste Stütze des Zaren
und sozusagen ein Bestandteil des Regierungsapparats. Sie hatte einen
Teil der Gerichtsbarkeit inne. Registrierung der Geburten und
Eheschließungen war nur in der kirchlichen Form gesetzhch sanktioniert.
Familienrecht und Schulwesen waren Domäne der Kirche. Ohne kirchliche

Unbedenklichkeitsbescheinigung war eine Anmeldung zu einer
Schule oder gar das Heraufrücken in die höhere Schule und Universität

fast unmöglich. Religionsunterricht war obligatorisch. Mangelnder
Gottesdienstbesuch konnte Strafen seitens der Schulbehörde bis zur
Relegierung nach sich ziehen. Im übrigen hatte der Kirchenbau
gegenüber dem Schulbau den Vorrang. Im europäischen Rußland
(außer Polen) vor 1917 kam auf rund 65 Kirchen eine Schule. 1949
kamen auf eine Kirche durchschnittlich 16 Schulen, auf dem Lande
weniger, in Klein- und Großstädten mehr.

Infolge der engen Verbindung mit dem Zarismus hatte die Kirche
die (inoffiziellen) Funktionen einer religiös-politischen Aufsichtsbe-



322 Befreiung Nr. 11

hörde und arbeitete mit der Ochrana zusammen, der politischen
Geheimpolizei. In der «Schwarzen Hundertschaft» besaß die Kirche eine
militante und terroristische Truppe, die gegen dem Zaren und der
herrschenden Gesellschaftsschicht nicht genehme politische Gruppen
sowie religiös und weltanschaulich Andersdenkende — vor allem
Juden — eingesetzt wurde. Grundlage des oft blutigen Vorgehens gegen
«Ketzer» bildete Artikel 196 des Strafgesetzbuches: «Wer sich der
Verbreitung der unter den von der Rechtgläubigen Kirche Abgefallenen

vorkommenden Irrlehren und Ketzereien sowie der Stiftung
irgendwelcher neuen religionsschädlichen Sekten schuldig macht, der
unterliegt für diese Verbrechen der Aberkennung aller Standesrechte
sowie der Verbannung.» Die Flucht hunderttausender «Sektierer» in
die Wälder, in entlegene Gegenden Rußlands oder nach den USA
waren die Folge. Freigeistige Forscher wie Timirjasew und Karpinskij
wurden gemaßregelt, Bücher wie Setschenows «Die Reflexe des
Gehirns» und eine Uebersetzung von Haeckels «Welträtseln»
unterdrückt.

Die bürgerliche Revolution vom Februar 1917 beraubte die orthodoxe

Kirche ihres Oberhaupts. Das Patriarchat wurde wieder
aufgerichtet. Einflußreiche kirchliche Kreise suchten den Staat unter ihre
Botmäßigkeit zu bringen. Am 21. November 1917, kurz nach dem
Siege der bolschewistischen Revolution, wurde der Metropolit Tichon
zum Patriarchen gewählt. Die Beziehungen Staat—Kirche wurden
kritisch. In einem von Lenin unterschriebenen Dekret vom 26. Oktober

1917 war verfügt worden : «Das Eigentum der Landbesitzer wird
ohne Entschädigung konfisziert. Die Güter der Gutsbesitzer und die
Ländereien der Domänenverwaltung, der Klöster und der Kirchen
gehen in die Verwaltung der Gemeinden und Kreissowjets über.» Mit
diesem Dekret, das die vielerorts schon selbst vorweggenommene
Landnahme der Bauern sanktionierte, wurde die ökonomische Macht
der Kirche vernichtet. Auch das Vermögen an Geld, das in Banken
deponiert war, wurde eingezogen. Die Bedeutung des Dekrets ist aus
folgenden Zahlen erkennbar. Die Spitzen der Kirche besaßen
annähernd 2 850 000 ha Grund und Boden. Der Grundbesitz der Kirche
und ihres Oberhauptes, des Zaren, hatte zusammen 39 v. H. des

gesamten vorhandenen Bodens betragen. 41 000 Pfarreien und 98 Klöster
hatten sich wirtschaftlich betätigt und Fabriken, Miethäuser, Hotels
und Meiereien verwaltet. Die Pfarren und Klöster allein hatten einen
Grundbesitz von 917 000 ha sowie bares Geld in Höhe von 7 Millionen



Nr. 11 Befreiung 323

Goldrubeln. Das Bankkonto des Heiligen Synods belief sich auf 60

Millionen Goldrubel, das der Bistümer auf etwa 40 Millionen
Goldrubel. An diesen Reichtümern hatte die Masse der einfachen,
ungebildeten Landpopen, denen es oft schlechter ging als ihren armen
und unterernährten Bauern, keinen Anteil. Vom Standpunkt vieler
dieser Popen aus waren die Spitzen der orthodoxen Kirche und die
Klöster eine mit den Junkern und städtischen Kapitalisten verbundene

ausbeuterische Oberschicht. Eine Anzahl Popen schloß sich
revolutionären Bewegungen an.

Die Hierarchie der orthodoxen Kirche empfand die allgemeine
Enteignung des Großgrundbesitzes als einen Schlag gegen Christentum

und Religion. In bolschewistischen Kreisen schien man ähnlich
zu denken. Der Parteitheoretiker Bucharin schrieb: «Die Sowjetregierung

ist die erste Regierung in Rußland, die die Pfaffen an der
Tasche, an ihrem empfindlichsten Punkt, gefaßt hat. Darin besteht die
große Bedeutung der Revolution, daß sie die Menschheit zuerst von
der ökonomischen und dann auch von der geistigen Sklaverei der
Kirche befreit hat.» Weitere Dekrete folgten. Das Dekret über
Eherecht bestimmte in Artikel 52, ausschließlich kirchlich geschlossene
Ehen würden vom Staate nicht anerkannt. Standesämter wurden
eingerichtet. Außerdem wurde die Ehescheidung gesetzlich ermöglicht.
Das Dekret vom 23. Januar 1918 brachte die Trennung von Staat und
Kirche. Es heißt dort unter anderem: «Jeder Bürger hat das Recht,
sich zu irgendeiner Relegion zu bekennen oder auch sich zu keiner
Religion zu bekennen Die Schule ist von der Kirche getrennt.» Am
1. März 1918 hörten die Gehaltszahlungen des Staates an die
Geistlichkeit auf. Am 4. Februar 1918 war bereits das Amt des Religionslehrers

an Schulen abgeschafft worden. Privater Unterricht blieb
erlaubt, jedoch nur für Jugendliche über 18 Jahren. Sowjetische Ko-
mentare bezeichneten den Religionsunterricht für Jugendliche unter
18 Jahren als Schädigung der Entwicklung des Intellekts. Erst in einer
Verfügung des Justizkommissariats vom 1. September 1924 wurde das

Verbot dahingehend geändert, daß im Familienkreise religiöse
Unterweisung auch für Jugendliche unter 18 Jahren gestattet sei, wenn nicht
mehr als drei Kinder zugleich daran beteiligt seien.

Artikel 124 des Dekrets vom 23. Januar 1918 gewährleistete «die
Freiheit des religiösen Kults und der antireligiösen Propaganda».
Religiöse Propaganda wurde unterbunden. Paragraph 125 des

Strafgesetzbuches betonte noch einmal die Freiheit des Kults: «Die Ver-



324 Befreiung Nr. 11

hinderung der Vornahme rehgiöser Handlungen wird mit 6

Monaten Zwangsarbeit bestraft.»
Die orthodoxe Kirche war nicht mehr Staatskirche und stand unter

Vereinsrecht. Die Mitglieder hatten für den Unterhalt der Geistlichkeit

selbst aufzukommen. Da Religionswechsel und Kirchenaustritt
gesetzlich gestattet waren, fiel die wichtige Bestimmung des alten
Regimes, die nur Uebertritte zur orthodoxen Kirche erlaubte. In das

neue Strafgesetzbuch wurde ein Passus aufgenommen, daß die
«religiösen Vorurteile der Massen» nicht zum Kampfe gegen die Regierung
benutzt werden dürften. Diese Bestimmung wurde wesentlich im bald
darauf entbrennenden Kirchenkampf.

Die kirchliche Hierarchie lehnte es ab, den Verzicht auf weltliche
Macht und Grundbesitz anzuerkennen. Die Kirchenfürsten schlössen
sich den Gegnern der Revolution an und gerieten in das mörderische
Getriebe der Bürgerkriegskämpfe von 1918 bis 1921. Auf die Sabotage

von kirchlicher Seite antwortete die Sowjetregierung gleich
erbarmungslos wie auf die der Wirtschafter, Politiker und Militärs des

vergangenen Regimes. Der Geistlichkeit wurden, da «nicht arbeitend»,
Wahlrecht, Lebensmittelkarten und Arbeitslosenunterstützung
entzogen. Erst wenn ein Geistlicher fünf Jahre lang in einer Fabrik oder
einem anderen Betriebe gearbeitet hatte, sollte er als vollberechtigter
Bürger anerkannt werden. Das galt für alle Angehörigen der
feindlichen Gesellschaftsklassen.

Durch Verordnung vom 28. Februar 1919 wurden die Kirchenschätze

(Kleinodien, Kelche usw.) konfisziert, aber nur ein Teil wurde
erfaßt, da die Geistlichkeit dem Registrierbefehl für die Kirchenschätze

meist nicht nachkam. Im Hungerjahr 1922 wurde der Widerstand

der Kirche endgültig gebrochen. In diesem Jahre forderte die
Sowjetregierung zur Finanzierung des Einkaufs von Getreide die
Herausgabe sämtlicher Kleinodien. Auf Weigerung folgten Hinrichtung
oder Deportation.

Die Führung im Kampf der orthodoxen Kirche gegen die neue
Staatsmacht hatte der schon erwähnte, vom Heiligen Synod gewählte
Patriarch Tichon. Er rief die Bevölkerung zur Sabotage der Maßnahmen

der «vom Satan gesandten» bolschewistischen Regierung auf und
verhängte über alle, die Regierungsanweisungen befolgten, den Bannfluch.

Die Mehrheit der höheren und mittleren Priesterschaft stimmte

zu, dagegen war das Echo bei den einfachen Dorfpopen gering.
Völlig mißlang das Entfachen einer breiten Volksbewegung zur Wie-



Nr. 11 Befreiung 325

dererlangung des enteigneten kirchlichen Grundbesitzes. Die Masse
der Bauern zeigte sich an der Verteidigung des kirchlichen Besitzes

uninteressiert, war sie durch die Landaufteilung doch selber zu dem
ersehnten Besitz gekommen. Selbst als die Regierung Tichon verhaften

ließ, herrschte anfangs Ruhe. Erst eine massiv einsetzende
religionsfeindliche Propaganda brachte Unruhe auf und stempelte
Tichon zum Märtyrer. Die Sowjetregierung sah Gefahr im Anzüge und
ließ Tichon frei, nachdem er sich der Staatsmacht unterworfen hatte.
Vieles deutet darauf hin, daß — unter anderen Gründen — Tichon
nachgab, weil nach seiner Verhaftung eine lebhafte Propaganda der
römisch-katholischen Kirche eingesetzt hatte, die sich als Erbin der
«häretischen» russischen Orthodoxie betrachtete.

Hinzu kamen Spaltungsbestrebungen in der orthodoxen Kirche
selbst. Trotz der Entlassung aus der Haft vermochte Tichon sie nicht
aufzuhalten. Im Mai 1922, auf einem Kirchenkonzil der Oppositionellen

in Moskau, warf der Metropolit Wedenskij dem Patriarchen
vor, «schuldig am Blute der Priester» zu sein. Der Metropolit Kras-
nitzkij wandte sich gegen «kirchliche Weltfremdheit» und forderte
tätige Nächstenliebe im Sinne des «wahren Christentums» statt Kampf
um wirtschaftliche und politische Machtpositionen. Tichon wurde
für abgesetzt erklärt. Verschiedene neue Kirchen entstanden, unter
ihnen als die bedeutendste die «Lebendige Kirche», die eine Zeit lang
die Unterstützung der Sowjetregierung genoß, aber gegenüber der
alten orthodoxen Kirche in der Minderheit blieb und im Laufe der
Jahre an Bedeutung verlor.

Abgesehen von den politischen Kämpfen mit der orthodoxen Kirche,

war die Sowjetregierung auch auf ideologischem Gebiet sehr
aktiv. Die Schulen wurden nach und nach Konfessionsschulen des
dialektischen Materialismus. Auf breiter Front wurde ein Aufklärungsfeldzug

gegen «religiöse Verdummung» eingeleitet.
Nach dem Tode Tichons im Jahre 1925 wurde Peter, Metropolit

von Krutiz, Patriarch. Er wurde aber festgenommen, und sein Amt
trat der Metropolit Sergej von Nischnij-Nowgorod an, der sich in
einem Hirtenbrief am 16. Juli 1927 mit der Sowjetregierung solidarisch

erklärte. Es war eine gewisse Entspannung in den Beziehungen
Sowjetregierung—Kirche eingetreten.

Die Aera der Fünfjahrpläne, seit 1928, brachte wieder eine Aende-

rung. Die Zeit der Kollektivierung der Landwirtschaft und der intensiven

Industrialisierung installierte den dialektischen Materialismus



326 Befreiung Nr. 11

der bolschewistischen Partei als totalitäre Staatsideologie. Lehrer
und Universitätsprofessoren, die sich nicht beugten, wurden beseitigt.
Tausende von widerstrebenden Geistlichen wurden gefangengesetzt,
deportiert oder erschossen. Der Kultuskommissar Lunatscharskij
schrieb am 8. Juni 1928 in den «Iswestija» : «Die Kirche ist nicht nur
ein Feind auf dem Gebiete der Kultur, sondern dadurch auch auf dem
Gebiete der Politik.» Die Kirche stand innerlich auf der Seite der
«Kulaken». Es begann ein heftiger Ansturm auf jede Form von Kirche
und Religion, die die Sowjetregierung als die Schuldigen für die
Zurückgebliebenheit der breiten Massen der Bevölkerung betrachtete.
Jede karitative Tätigkeit wurde den Kirchen verboten, ebenso das
Einberufen von Versammlungen von Kindern, Jugendlichen und Frauen
außerhalb des Gottesdienstes sowie das Abhalten religiöser Unterweisung.

Viele Kirchen wurden geschlossen, in Viehställe, Getreidesilos,
Kinos, Garagen, Krankenhäuser, Schulen oder antireligiöse Museen
umgewandelt oder aber abgebrochen. Ausgesprochene Kunstwerke
blieben meist erhalten und wurden gepflegt. Bei den sich in den Quellen

oft widersprechenden Zahlenangaben über Schließungen von
Kirchen kann man als Mittel annehmen, daß von insgesamt etwa 50 000
Kirchen ungefähr zwei Drittel geschlossen wurden. In Moskau waren,
wie der Verfasser sich nach Ende des ersten Fünfjahresplanes an Ort
und Stelle überzeugen konnte, von (1917) 765 und (1929) 287
Kirchen noch etwa 35 für den Gottesdienst geöffnet. In Leningrad waren
die Verhältnisse ähnlich. Einen mittleren Wert für 1940 bilden noch
etwa 9000 in der gesamten Sowjetunion geöffnete Kirchen, betreut
von rund 5600 Priestern. Im Vergleich zu 1917 war, grob gerechnet,
noch der fünfte Teil der Kirchen dem Gottesdienst zugänglich und
amtierte noch der zwölfte Teil der Geistlichkeit.

Die während des ersten Fünfjahresplanes restlos durchgeführte
Verstaatlichung der Druckereien und Verlage brachte das kirchliche
Schrifttum völlig zum Erliegen. Der «Bund der kämpfenden
Gottlosen» dagegen produzierte in großem Maßstab Bücher und
Zeitschriften, die in ihrem Inhalt von der wissenschaftlichen Belehrung
bis zur Verspottung des Kirchenglaubens reichten. Der Kurs der
Sowjetregierung ging eindeutig auf Vernichtung jeden kirchlichen
Einflusses.

Der amerikanische katholische Pater Walsh, Ostspezialist des

Vatikans, schrieb 1930: «Die religiösen Führer in Sowjetrußland haben
keine Macht, kein Geld, keinen Einfluß, keine gesetzliche Vertretung,



Nr. 11 Befreiung 327

keine finanziellen Mittel, kein Mittel gegen das Verhungern, wenn
man ihnen die Lebensmittelkarten nimmt. Aber nichtsdestoweniger
ist ihnen volle Glaubens- und Gewissensfreiheit zugesichert.» Der
amerikanische Schriftsteller Eastman äußerte dazu: «Pater Walsh meint
dies ironisch. Er ist gewohnt, den Beruf der Religion mit Eigentumsrecht,

bevorzugter Stellung, Macht, politischem Einfluß und finanziellen

Hilfsmitteln zu identifizieren, so daß er alles, was das Leben jenes
demütigen Mannes angeht, den er als Gott anzubeten vorgibt, vergessen

hat. Die Worte, die Pater Walsh mit solch erhabenem Sarkasmus

gebraucht, beschreiben nicht nur haargenau die Stellung Jesu in
Galiläa, sondern auch die Stellung, die Jesus für diejenigen forderte,
die ihm wirklich nachfolgen wollten. Wenn Pater Walsh wirklich an
seine Religion glaubt, warum fürchtet er, sie in solcher Weise auf die
Probe gestellt zu sehen?»

Nach 1933 ebbte die Aktivität der Gottlosenbewegung etwas ab.
Das Jahr 1936 mit seiner «Stalin-Verfassung» gab den Geistlichèn und
ihren Kindern die vollen Bürgerrechte wieder. Seminare zur
Ausbildung von Priestern wurden der Kirche aber nach wie vor verweigert.

Die Jahre der «großen Säuberung», 1937 und 1938, brachten
erneute Schläge gegen die Kirchen aller Richtungen.

//. Die Kirche im zweiten Weltkriege und nachher

Der Ueberfall Hitlers auf die Sowjetunion brachte eine grundlegende

Aenderung im Verhältnis des Kremls zur orthodoxen Kirche. Sie
trafen sich als Verbündete. Die orthodoxe Kirche rief zur Verteidigung

Rußlands auf, und der christliche Rotarmist kämpfte für das

antichristliche Vaterland. Die Regierung nahm darauf Rücksicht und
erlaubte schon in den ersten Kriegswochen die Wiedereröffnung einiger

dem religiösen Kult entzogener Kirchen und die Verteilung von
Kruzifixen an gläubige Soldaten. Zuweilen wurden Feldgottesdienste
abgehalten. Die Teilnahme war freiwillig. Sowjetamtlich wurde
erklärt, die Kirche habe zu Beginn des Kampfes gegen den Eindringling
einen solch lobenswerten Patriotismus gezeigt, daß die Regierung
ihre Haltung zur Kirche ändern könne, außerdem stelle die Kirche
infolge des innerpolitischen Siegs des Bolschewismus keine Gefahr
mehr dar.

Der Patriarch Sergej erließ einen flammenden Aufruf gegen den
«blut- und landgierigen Faschismus». Er flehte Gott an, der
«Sowjetregierung mit dem großen Stalin an der Spitze» den Sieg zu schenken.



328 Befreiung Nr. 11

Geistliche, die in den von Hitler besetzten sowjetischen Gebieten mit
der Besetzungsmacht zusammenarbeiteten, wurden feierlich
exkommuniziert. Die orthodoxe Kirche stellte fest, der Kreml sei oft mit
Recht gegen eine reaktionäre, antisowjetische und am weltlichen
Besitz hängende orthodoxe Hierarchie eingeschritten. Die Kirche habe
die Gelegenheit wahrgenommen, sich in echt christlichem Geiste zu
erneuern.

Die russische Orthodoxie unterstützte die Kriegsanstrengungen Moskaus

durch ansehnliche Geldspenden (aus Sammlungen) für militärische

Zwecke, z. B. den Bau von Panzern. Geistliche kämpften mit
der Waffe in der Hand und erhielten Kriegsauszeichnungen. An der
Front gefallenen Popen wurden in der Sowjetpresse ehrende Nachrufe

gewidmet. Am 8. September 1943, nach einem Empfang des
Patriarchen bei Stalin, fand nach langen Jahren wieder ein Kirchenkonzil

in Moskau statt. Religiöse Bücher und Zeitschriften wurden
herausgegeben und in den staatlichen Druckereien gedruckt, ohne
daß, wie bisher, ein Streik der Setzer oder Drucker dies verhinderte.
Als Sergej starb, nahmen Vertreter der Sowjetregierung am Begräbnis
teil. Nachfolger wurde Aleksej, Metropolit von Leningrad, der wegen
seines Ausharrens in der belagerten Stadt, seiner tatkräftigen
Unterstützung der notleidenden Bevölkerung und anfeuernden Tätigkeit im
vordersten Schützengraben mit dem Lenin-Orden ausgezeichnet worden

war.
Auf die innere Entwicklung und politische Rolle der russischen

Orthodoxie, der bedeutungslosen anderen Kirchen und zahlreichen
Sekten kann hier nicht näher eingegangén werden. Die äußere Situation

der Orthodoxie sei aber noch näher beleuchtet.
Die Neubelebung des religiösen Lebens in der Sowjetunion darf

nicht überschätzt werden. Im und seit dem letzten Kriege neu eröffnete

Kirchen und wiederbelebte Gemeinden gibt es vorwiegend in
größeren Städten und in einigen ländlichen Gegenden des europäischen
Rußlands, soweit sie in der Nähe von Städten und von Ausländern
besuchten Industriegebieten liegen. Gegenüber 15 Kirchen im Jahre
1939 und 45 im Jahre 1943 sind in Moskau heute etwa 60 Kirchen
geöffnet. Etwa 28 000 Pfarreien mit rund 30 000 Priestern und Mönchen
sollen existieren. Gemäß den nicht abgeschafften früheren
Bestimmungen gibt es auch noch Schließungen von Kirchen, auf Grund des
«Wunsches der Mehrheit der Bevölkerung», wie es in der alten
Verordnung heißt. Der Gebietssowjet muß die Schließung bestätigen.



Nr. 11 Befreiung 329

Proteste einer ansehnlichen Minderheit können den Instanzenweg der
Beschwerde gehen, bis zum Obersten Sowjet in Moskau. In der
Oeffentlichkeit machen sich die Kirchen kaum bemerkbar. Die offizielle
Staatsideologie des dialektischen Materialismus bleibt bestehen. In
der Schule ist die Kirche weiterhin nicht vertreten. Die Kirchen sind
weitgehend vom Wohlwollen des Staates abhängig, der ihnen jederzeit
die Möglichkeit zu Publikationen, zur Unterhaltung von Priesterseminaren,

zur Beleuchtung und Beheizung der Gotteshäuser und zur
Veranstaltung von Versammlungen wieder nehmen kann. In
Parteiveröffentlichungen wird nach wie vor jede Art von Religion als
rückständig und schädlich bezeichnet. Es wird streng darauf geachtet, daß
sich parteiliche, staatliche und wissenschaftliche Institutionen nicht
etwa indifferent zur Religion verhalten, sondern sie eindeutig
bekämpfen. «Molodoi Bolschewik» («Junger Bolschewist») schrieb
kürzlich: «Gläubige müssen mit Geduld von der Schädlichkeit des

religiösen Glaubens überzeugt werden.» Und die «Komsomolskaja
Prawda»: «Ein Mitglied des Komsomol (des Kommunistischen Ju-
gendverbandes. d. Verf.) kann nicht an Gott glauben oder religiöse
Bräuche pflegen.» Der Moskauer Sender erklärte in einem Vortrag
am 10. August 1954: «In unserem Lande glaubt die überwältigende
Mehrheit des Volkes nicht an Gott. Doch auch wir haben noch immer
etwas zu tun. Der Glaube an Gott, die Kirche, Geister und Kobolde ist
ein Ueberbleibsel der Alten und Unwissenden, die versuchen, ihre
törichten religiösen Anschauungen den Jungen zu überliefern.»

In der Sowjetunion besteht heute eine gewisse Freiheit der religiösen

Meinungsäußerung, aber nicht für die Funktionäre der Partei. Als
Angehörige des Komsomol bei der Redaktion ihrer Zeitschrift
«Molodoi Bolschewik» anfragten, warum man ihnen von sehen des
Jugendverbandes trotz bestehender Religionsfreiheit verboten habe, eine
Kirche zu besuchen, gab die Zeitschrift eine charakteristische
Antwort. Gewiß könne jeder seine Religion frei wählen und in die Kirche
gehen, aber diese Freiheit bestehe nicht für die Mitglieder der
bolschewistischen Partei und für die Aspiranten der Partei im Komsomol.

Die Partei habe ihre eigene Weltanschauung auf wissenschaftlicher

Grundlage und sei daher Gegnerin der Religion. Wenn ein
Kommunist an einen Gott glaube und dem Gottesdienst beiwohne, sei
das «ein Verstoß gegen seine Pflichten als Mitglied oder Aspirant der
Partei, ein Zeichen seiner geistigen Rückständigkeit». Es sei aber
falsch gewesen, den bei der Redaktion anfragenden jungen Genossen



330 Befreiung Nr. 11

den Kirchenbesuch einfach zu verbieten. Der richtige Weg sei
vielmehr «Belehrung über den Irrtum, die Wertlosigkeit und Schädlichkeit

der Religion».
Aehnlich charakteristisch ist eine Szene aus einem sowjetischen

Film («Das große Leben»). Ein sowjetischer Arbeiter-Aktivist liegt
auf dem Sterbebett. Freunde sind um ihn versammelt, und auch der
Parteisekretär des Ortes ist zugegen. Der Sterbende verlangt nach
einem Popen. Der Parteisekretär erfüllt die Bitte, und auf erstaunte
Fragen verwahrt er sich dagegen, daß seine Handlungsweise
unkommunistisch gewesen sei. Wer religiöse Bedürfnisse habe, habe ein
Recht auf deren Berücksichtigung. — Hier wird also zweierlei demonstriert:

die selbstverständliche negative Haltung des Bolschewismus
zur Religion, die in dem Erstaunen der guten Kommunisten über den
toleranten Parteisekretär zum Ausdruck kommt, und die Forderung
nach Duldsamkeit dem Einzelnen gegenüber, die gerade einem höheren

Parteifunktionär in den Mund gelegt wird, der seine Gesinnungsgenossen

über diesen Punkt aufklärt.

///. Die Erfolge sowjetischer Religionspolitik
Der im zweiten Weltkriege aufgelöste militante «Bund der

kämpfenden Gottlosen» wurde nach dem Kriege durch die «Gesellschaft
zur Verbreitung wissenschaftlicher Kenntnisse» ersetzt. Sie ist sich
mit der russischen orthodoxen Kirche in der schonungslosen Bekämpfung

des römischen Katholizismus einig, der als eine der Hauptgefahren

für den Bestand des Sowjetstaates wie auch der orthodoxen Kirche

angesehen wird.
Der Schwerpunkt religionspolitischer Tätigkeit liegt aber nicht in

dieser «Gesellschaft zur Verbreitung wissenschaftlicher Kenntnisse»,
sondern, wie auch früher schon, in der Partei selbst, in der Parteipresse

und in den Schulen und Universitäten. Nach über einer
Generation bolschewistischer Regierung erhebt sich nun die Frage, ob die
antireligiösen Maßnahmen des Staates Erfolge erzielt haben. Diese
Frage wird außerhalb des Sowjetblocks oft aufgeworfen, meist mit
dem Ergebnis, das russische Volk sei semer angestammten Religion
trotz Bolschewismus und Gottlosenbewegung treu geblieben und der
Russe sehne sich nach der Religion seiner Väter und der Kirclie des

Zaren zurück.
Die Beantwortung der Frage ist zweifellos schwer, da keine

zuverlässigen Zahlen über die weltanschauliche Einstellung der Masse des



Nr. 11 Befreiung 331

Volkes vorliegen und auch kaum zu ermitteln sind. Dennoch kann
der nüchterne Beobachter russischer Verhältnisse feststellen, daß bei
der Behauptung, die Mehrzahl der Russen «sehne» sich nach der
alten Kirche, der Wunsch der Vater des Gedankens ist. Andererseits
sind auch nicht die meisten Russen begeisterte Verfechter des
dialektischen Materialismus und betont antireligiös. Ignoranz und kühle
Interesselosigkeit in religiösen Dingen herrschen vor.

Die Betrachtung einer einfachen Zahl genügt zunächst schon, um
auch dem Nichtkenner der religiösen Lage in der Sowjetunion die ganze

Problematik des Einflusses der Kirchen bereits vor 20 J ahren vor
Augen zu führen. Die Sowjetunion hatte 1935 eine ungefähre
Bevölkerungszahl von 175—180 Mio. Menschen. Nach einer vomVerfasser 1935

in der Sowjetunion eingesehenen Statistik waren davon rund 120
Millionen Menschen in einem Alter unter 30 Jahren. Dieses Zahlen
Verhältnis ist beachtlich. Wer durch die Straßen einer russsichen Stadt
oder eines Dorfes geht, dem fällt die große Jugend der Bevölkerung
auf. Die Aelteren sind zum großen Teil im ersten Weltkrieg und
besonders in den Revolutions- und Interventionskämpfen und in den

Hungerjahren umgekommen, emigriert oder zu Millionen in den

Zwangsarbeitslagern. 120 Millionen Menschen unter 30 Jahren, das

hieß (1935), der Aelteste von ihnen war zur Zeit der Oktoberrevolution

erst 12 Jahre alt, und die anderen waren noch jünger, noch kleine

Kinder oder noch gar nicht geboren. Jede ernsthafte schulplanmäßige

und oft auch häusliche kirchliche Belehrung fiel aber nach der
Revolution fort, sodaß man von der Mehrzahl dieser 120 Millionen
sagen konnte, daß sie zu Kirche und Religion keine oder nur fragwürdige

Beziehung hatten. Dazu kommen noch diejenigen, die im Jahre
1917 ein Alter von 14, 16 oder 18 Jahren hatten. Sie dürften ebenfalls
zu einem Teil dem Einfluß der Kirche entzogen worden sein, besonders

in den Städten und Industriegebieten, nach 1928 auch in dèr
kollektivierten Landwirtschaft.

Das Land ist konservativer als die Stadt, doch sind auch dort die
Verhältnisse für die Kirche nicht entscheidend günstiger. Bauernsöhne,

die gläubig oder nur halbwegs gläubig mit 17 Jahren in die
Rote Armee kamen, kehrten oft als Zweifler oder Ungläubige zurück.
Manche lernten erst in der Roten Armee Lesen und Schreiben. In ihr
wurde und wird auf die Erziehung zum Religionsgegner besonderer
Wert gelegt.

1930 ließen sich auf dem Lande etwa 75 v. H. aller Paare kirch-



332 Befreiung Nr. 11

lieh trauen, in den Mittel- und Großstädten 30 bis 40 v. H. Seit 1930

gingen die kirchlichen Trauungen erheblich zurück. Zahlen liegen
seitdem nicht mehr vor.

Die ständig ansteigende Verstädterung, besonders die Gründung
von völlig neuen Städten, die in wenigen Jahren auf Hunderttausende
von Einwohnern anwuchsen, wirkte bei der konfessionellen Entwurzelung

mit. In vielen dieser Großstädte gibt es keine Kirchen.
Wie morsch vielfach die Glaubensgrundlage bei Kindern war, schon

vor dem Einsetzen der vollen Intensität der antireligiösen Propaganda,
zeigt folgender Vorfall: Im August 1926 sollten in der deutschen
Kolonie Luxemburg bei Tiflis (Georgien) 24 evangelisch-lutherische
Kinder konfirmiert werden. Am Altar, bei der Frage des Glaubensgelöbnisses,

antwortete ein Mädchen mit einem lauten «Nein». Daraufhin

bekamen elf andere Kinder Mut und sagten ebenfalls «Nein».
1929 wurden in einigen ländlichen Schulen 10- bis 15jährige Kinder

nach ihrem Glauben befragt. 51 v. H. bezeichneten sich als «gottlos»,

17 v. H. wußten mit der Frage nichts anzufangen oder schwankten

in ihrer Entscheidung und 32 v. H. gab «gottgläubig» an; davon
war die Hälfte gottgläubig im Sinne einer bestimmten Konfession oder
Sekte. Bei einer Anfang 1935 in ländlichen Bezirken um Iwanowo-
Wosnessensk und Pereslawl (Nähe von Moskau) durchgeführten
Befragung bezeichneten sich 80 v. H. der 12- bis 17jährigen als «gottlos».
Die Umfragen geschahen schriftlich und waren geheim.

Der Verfasser hat 1935 aus scheinbar absichtslos und unbefangen
geführten Gesprächen mit zahlreichen Jugendlichen von 15 bis 25

Jahren die Ueberzeugung gewonnen, daß bei höchstens zwei von
jeweils zehn dieser Russen und Russinnen von einem Glauben an einen
persönlichen, außerweltlichen, belohnenden und bestrafenden Gott
die Rede sein konnte. Streng kirchengläubige junge Menschen hat
der Verfasser fast nicht angetroffen. Dabei war die Mehrzahl dieser
jungen Menschen nicht als bewußte Atheisten zu bezeichnen. Bewußter

A-Theismus, als Antithese, setzt die Kenntnis des Begriffs Theismus

voraus. Viele dieser Jugendlichen aber wußten mit der
christlichen Gottesvorstellung nichts anzufangen und waren weder den
christlichen «Gottesbeweisen» noch den atheistischen «Gegenbeweisen»

zugänglich, da jenseits ihrer Erfahrungs- und Begriffswelt
liegend. Der «Atheismus» dieser Jugendlichen war ganz unproblematisch
und von theologischen und antitheologischen Vorstellungen unbeeinflußt.

Nur vereinzelt waren bewußte Atheisten anzutreffen.



Nr. 11 Befreiung 333

Nach verschiedenen sowjetischen Angaben, basierend besonders auf
Volkszählungen nach 1935, bei denen im Gegensatz zu früheren
Zählungen nach der Konfession gefragt wurde, gaben rund 50 v. H. der
Bevölkerung an, einer religiösen Organisation anzugehören. Die
Bewertungen dieser vagen Zahl gehen auseinander. Sowjetischerseits
wird gesagt, auch viele Gläubige seien in ihrem Glauben nicht mehr
gefestigt und fühlten sich an die Kirche nur noch durch die Zeremonien

bei Hochzeit und Begräbnis gebunden. Von sowjetgegnerischer
Seite wird dagegen vielfach angenommen, zahlreiche Russen hätten
sich auf den Fragebogen nur aus Furcht vor Repressalien als nicht zu
einer religiösen Gemeinschaft gehörig angegeben. Der Gottlosenverband

verlautbarte 1941, etwa ein Drittel der Stadtbevölkerung und
über die Hälfte der Landebevölkerung seien noch als Christen zu
bezeichnen, und zwar meist Leute in höherem Alter.

Der Verfasser führte 1942 in dem von deutschen Truppen besetzten
Winniza (Ukraine) Befragungen durch. In der stark entvölkerten
Stadt, die vor dem Kriege über 65 000 Einwohner zählte, überwog aus
kriegsbedingten Gründen das weibliche Geschlecht. Der Verfasser
befragte 66 Jugendliche im Alter von 12 bis 27 Jahren. Darunter waren
47 Mädchen bzw. Frauen. Das Ergebnis: 49 ausgesprochen «gottlos»,
sowohl im Sinne einer Verneinung der Existenz eines Gottes wie auch
der Nichtkenntnis des Gottesbegriffs; 5 irgendwie unklar «Gottgläubige»

; 6 Christengläubige, davon 5 mit Bindung an die orthodoxe
Kirche; 6 unentschieden oder mit wenig Verständnis für die Frage.

Für heute werden von ausländischen Beobachtern etwa 70 Millionen

irgendwie Gottgläubige errechnet, bei einer Bevölkerungszahl von
rund 195 Millionen. Die Mehrzahl dieser Gläubigen soll dem
Christentum zuneigen. Auf dem Lande soll die Gläubigkeit im Mittel 50 v.
H. betragen, in den Städten und Industriegebieten 8 bis 12 v. H.

Berichte von Ausländern über eine Ueberfüllung der meisten
Kirchen, besonders zu Ostern, dem höchsten Fest der Orthodoxie, sind
glaubhaft. Es ist aber zu berücksichtigen, daß sich diese Ueberfüllung
nicht zuletzt aus der geringen Zahl der noch für den Gottesdienst
bestimmten Kirchen erklärt. Der Verfasser war 1935 in mehreren
Kirchen, in denen die «liturgija» abgehalten wurde. Im Vordergrund der
Kirchen standen einige Dutzend meist ältere Gläubige, überwiegend
Frauen, und im Hintergrund, nahe dem Eingang, in zwei Fällen ein
paar Jugendliche, zum Teil in der Tracht des Kommunistischen
Jugendverbandes. Man sah diesen Jugendlichen an, daß sie nur das



334 Befreiung Nr. 11

Schauspiel interessierte. Schließlich waren sie ja Russen, mit ihrer
Freude an Gesang, Musik und Prachtentfaltung. Vom Sinn der religiösen

Handlung hatten diese jugendlichen Besucher offenbar nur wenig
oder gar keine Ahnung. Eine junge Verkäuferin vom Bücherstand
«Transportwesen» im Moskauer «Knijnij magasin N. 1», einer großen
Buchhandlung auf der Twerskaja, der heutigen Uliza Gorkowa, sagte
dem Verfasser ganz naiv : «Ich gehe manchmal in eine Kirche, wenn
ich zufällig vorbeikomme. Der Weihrauch riecht so gut, und
überhaupt, dieser bunte Gott da!» Gemeint war der Pope mit seinem bunt
verzierten Gewand.

Aehnliche Beobachtungen machte der Verfasser 1941 und 1942 in
ukrainischen Kirchen, zum Beispiel in Winniza. Die kleine Holzkirche,
malerisch auf einer Anhöhe am Bug gelegen, außen von betonter
Schlichtheit, aber im Inneren überladen mit einer verwirrenden Fülle
von bunten religiösen Emblemen, stand im Mittelpunkt des bescheidenen

religiösen Lebens der Stadt. Sonntags war die Kirche immer
gut besucht, von schätzungsweise 300 meist erwachsenen Gläubigen
(bei einer noch 25 000 betragenden Einwohnerzahl). Auf Veranlassung

der deutschen Militärverwaltung wurde die mitten im Ort
gelegene große Steinkirche, die von den Bolschewisten zum Mehldepot
gemacht worden war, restauriert und für den Gottesdienst freigegeben.
Die Kirche blieb fast leer.

Trotz der Dürftigkeit der obigen Zahlenangaben und der
Unmöglichkeit, eine repräsentative Statistik der Gläubigkeit in der Sowjetunion

zu bekommen, kann mit Sicherheit gesagt werden, daß die
jüngere sowjetische Generation überwiegend irreligiös ist, wenn auch
nicht scharf antireligiös. Was man nicht kennt, haßt und bekämpft
man nicht. Wenn der Bolschewismus noch zwei oder drei Generationen

pädagogisch in seiner Hand hat ¦— und nichts deutet darauf hin,
daß er von der «Staatsideologie» des dialektischen Materialismus
abweichen wird — dürfte das Schicksal von Kirche und Religion auch
ohne eine Neuauflage der Verfolgung der «Sturm- und Drangperioden»

entschieden sein.

«Es ist am Ende an der Religion das Beste, daß sie Ketzer hervorruft.-»
Friedrich Hebbel (Tagebuch 1838)


	Die religiöse Lage in der Sowjetunion

