
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 1

Artikel: Ist Krieg eine Naturnotwendigkeit?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


14 Befreiung Nr. 1

soll. Und auch sie formen sich unbeeinflußt von jenseitigen Mächten.

Selbst die Maßstäbe, nach denen wir werten, entnehmen wir
schließlich doch der einzigen Welt, die wir kennen.

So sind denn die Ideen von dieser Welt ¦—¦ und gerade darum viel
wirklicher, viel wirkfähiger, als Piaton meinte. Denn

«Ist nicht der Kern der Natur
Menschen im Herzen?»

Ist Krieg eine Naturnotwendigkeit
(HTN) Noch spüren wir überall die Nachwirkungen des Krieges,

sehen die Verwüstungen, das durch ihn hervorgerufene Leid so vieler
Menschen, und schon wieder wird von einem angeblich drohenden
neuen Krieg gesprochen. Von allem Hin und Her in den Diskussionen
darüber scheint mir die Meinung die schlimmste zu sein, die den Krieg
für unvermeidlich hält, da er eine Naturnotwendigkeit sei. Es steckt
eine Mutlosigkeit, Kritüdosigkeit, ein Mangel an Widerstandsgeist darin,

gegen den mit allen Mitteln des Geistes angekämpft werden muß.
Wie kommen die Leute zu dieser Ansicht? Sie behaupten: Die

Geschichte beweise, es habe immer Krieg gegeben. Obwohl von vielen
Seiten seit Jahrzehnten auf die Unmenschlichkeit eines Krieges
hingewiesen worden sei, so sei es nicht gelungen, Kriege aus der Welt
zu schaffen. Kriege seien eben eine Naturnotwendigkeit. Man könne
sie nicht aus der Welt schaffen.

Sie behaupten weiter: Die Natur beweise es ja selbst. Der Kampf,
die Gewalt sei überall in der lebendigen Welt zu finden, bei den

primitivsten Tierformen bis zu den hochentwickeltsten Arten. Er diene
der Auslese und dem Ausgleich eines Geburtenüberschusses. Der
Kampf sei notwendig, um sich die nötigen Lebensbedingungen zu
schaffen. Er diene dem Kampf um die Art und — der Selbsterhaltung.
Wovon sollte man denn leben? Man müsse doch andere Lebewesen
töten, um selbst leben zu können. Dies gelte nicht nur für Tiere und
Pflanzen, dies gelte genau so für den Menschen.

Diese Beweisführung hält einer exakten Prüfung nicht stand. Wenn
man tiefer in diese Verhältnisse eindringt, dann kommt man zu genau
den entgegengesetzten Schlüssen. Richtig ist lediglich die Methode,
auf die Erkenntnisse der Naturwissenschaft zurückzugehen. Die
Naturerkenntnisse entspringen aus allgemeinen Erfahrungen, den Ex-



Nr. 1 Befreiung 15

perimenten und Forschungen, wie die Erkenntnisse jedes einzelnen
Menschen aus seinen persönlichen Erfahrungen. Jede wissenschaftliche

Entdeckung ist im Grunde nur eine Erweiterung des

Erfahrungsschatzes des Einzelnen mit Hilfe von Erfahrungen anderer, in
diesem Falle der Gelehrten. Was liegt also näher, diese Erfahrungen
als Beweismittel für unser eigenes Leben heranzuziehen? Es ist durchaus

richtig, daß die menschlichen Verhältnisse, seine Lebensbedingungen
und das Verhalten des Menschen diesen Bedingungen gegenüber

denselben Gesetzen unterliegen wie bei den anderen Lebewesen. Der
Mensch hat kein Recht, für sich Sondergesetze zu verlangen. Er ist
genau wie jedes andere Lebewesen, eingebettet in das allgemeine
Naturgeschehen, das der Physücer und der Biologe zu erforschen suchen.
Wohl aber muß seine Eigenart dabei berücksichtigt werden und
man muß die Naturgesetze sinngemäß richtig auf ihn anwenden und
nicht ohne Rücksicht auf die Besonderheiten des menschlichen
Wesens, d. h. ihn mit den anderen Lebewesen gleichsetzen.

Vergleichen wir nun unter diesem Gesichtspunkte die Lebensverhältnisse

der Tiere mit denen des Menschen. Jedes Lebewesen ist in
sich richtig seinen Umweltverhältnissen angepaßt. Nicht nur körperlich

in seiner Form und Farbe, sondern auch in seiner Tätigkeit. Seine

Handlungen sind in seinem Rahmen durchaus zweckmäßig und
überraschen uns oft durch ihre sinnreichen Zusammenhänge. Sie sind aber
trotzdem dem Tier nicht bewußt, sondern nur durch seine Instinkte
bestimmt. Die Anpassung ist derart, daß jedes Tier sich selbst und
seine Art damit erhalten kann. Es herrscht ein Gleichgewichtszustand
zwischen Umwelt und den Eigenschaften der Lebewesen. Da diese

Anpassung beim Tier im wesentlichen körperlich und triebhaft ist,
so ist auch der körperliche Kampf in diese Zweckmäßigkeit einbezogen.

Es muß sich gegen Störungen wehren und tut dies mit körperlichen

Mitteln, mit Beißen, Stoßen, Giftzähnen usw. Andere als
körperliche Mittel stehen ihm nicht zur Verfügung. Für jedes Tier ist
der körperliche Kampf daher eine Auslese und ein Abwehrmittel,
dient daher in der Tat der Art- und Selbsterhaltung.

Beim Menschen liegen die Verhältnisse, vom Gesichtspunkt der
zweckmäßigen Anpassung aus gesehen, aber anders. Bei ihm haben
sich die geistigen und seelischen Eigenschaften als besondere
Kennzeichen stark entwickelt. Er ist ein Lebewesen geworden, das im
Geistigen und Seelischen sich differenziert hat, ähnlich wie die Tiere in
bestimmten körperlichen Eigenschaften, z. B. ein Vogel im Fliegen,



16 Befreiung Nr. 1

das Pferd im Laufen, der Tiger im Beißen, ihre besondere Differenzierung

besitzen. Im Anfang der Menschheit prägte sich diese Eigenschaft

noch nicht so stark aus wie in der Jetztzeit. Zunächst ist der
Verstand und das damit im Zusammenhang stehende Bewußtsein
nur beschränktes Hilfsmittel gewesen und unterstützte nur den noch
instinktiven körperlichen Kampf ums Dasein. Er wurde angewendet,
um die Formen des Kampfes zu steigern und damit sich ein Ueber-
gewicht über den Gegner zu verschaffen. Er benutzte zunächst rohe
Steine, später bearbeitete Steine, Metallwaffen und schließlich Schießpulver

und die Atombombe. Nebenher aber hat die Steigerung der
geistigen Fähigkeiten eine Entwicklung ins Rollen gebracht, die den
Lebensraum des Menschen gewaltig vergrößert hat. Genügte ihm in
früheren Zeiten ein kleines Stück Erde als Lebensbereich, den er
übersehen konnte, so entstanden im Laufe der sich immer großartiger
entwickelnden Technik zunächst die geschlossene Hauswirtschaft einer
Siedlung, dann des Stammes und weiter verlangte die Wirtschaft
innerhalb einer großen Nation sich frei ausbreiten zu können, bis
schließlich heute die ganze Welt im wirtschaftlichen und kulturellen
Interessenbereich des einzelnen Menschen liegt. Die Technik, der
Handel und die Wirtschaftsverbindungen eroberten von sich aus die
Welt, und sie haben die Lebensbedingungen insofern verändert, als

jeder Einzelne irgendwie dadurch mit allen Ländern verknüpft worden

ist. Solange dies nicht der Fall war, konnte eine Expansion über
seinen Einflußbereich hinaus für die Art- und Selbsterhaltung eines
Stammes oder einer Nation von Vorteil sein. Dies ist im Altertum noch
deutlich zu erkennen. Die Kriege, die das alte Rom führte, brachten
ihm jedes Mal Gewinn und einen größeren Machtbereich, der sich
auf die Wirtschaft vorteilhaft auswirkte. Aber schon im Mittelalter
begann es anders zu werden. Je größer die internationalen
Handelsbeziehungen wurden, umso weniger wurde der Krieg ein Mittel zur
besseren Anpassung, sondern nur noch ein Mittel zur Vergrößerung
der Macht weniger, und dafür aber zur Vergrößerung des Leides unter

der Allgemeinheit und zur Verschlimmerung der wirtschaftlichen
Ordnung. Er diente wohl noch der Selbsterhaltung einzelner kleiner
Mächtegruppen, aber nicht mehr der Erhaltung eines Volkes oder

gar der ganzen Menschheit. Die Kriege oder Neuzeit zeigen diese
Entwicklung in immer steigendem Maße. Ein Erfolg, eine Verbesserung
ist nach einem Kriege weder beim Sieger noch beim Besiegten
vorhanden. Im Gegenteil, jeder Krieg bringt die Wirtschaft mehr durch-



Nr. 1 Befreiung 17

einander, bringt weder dem Einzelnen noch der gesamten Menschheit

irgend einen Vorteil. Mit andern Worten : der Krieg dient schon
längst nicht mehr der Selbst- und Arterhaltung im naturwissenschaftlichen

Sinne. Und dies ist das Entscheidende. Mit dieser geistigen
Entwicklung ist der Krieg ein Hindernis geworden, sich den
Umweltverhältnissen anzupassen und damit kann er auch keine Naturnotwendigkeit

mehr sein. Die Naturgesetze verlangen eine Anpassung der
Lebewesen an die Umwelt, sie verlangen die Art- und Selbsterhaltung.
Alles, was dagegen verstößt, ist unnatürlich, also auch der Krieg.

Aus einer anderen Ueberlegung kommen wir zu demselben Ergebnis.

Ich sagte schon, das Tier und der primitive Mensch sind den
Umweltverhältnissen körperlich und instinktmäßig angepaßt. Das
Bewußtsein spielt bei ihm kaum eine Rolle. Beim modernen Menschen
hat sich nun das Bewußtsein immer stärker herausgebildet. Es ist
einleuchtend, daß hierdurch der unbewußte Instinkt allmählich
zurückgedrängt werden mußte. Denn es kann eine Handlungsweise nur
entweder bewußt oder unbewußt sein. Beides geht nicht. Und in der
Tat erkennt man überall, daß der primitive Mensch, wie auch das

Kind, triebhafter, weniger bewußt ist als der Kulturmensch und der
Erwachsene. Das Instinktleben wird also durch das bewußte Leben
ersetzt. Da das Triebleben Bestandteil der Anpassung an die Umwelt
war, so muß beim modernen Menschen das Bewußtsein den
Naturinstinkt auch bei der Anpassung ersetzen. Das Bewußtsein und der
Verstand erlangen so eine ausschlaggebende Rolle bei der Anpassung.
Bewußtsein hat als Kampfmittel nun aber den Verstand zur
Verfügung. Denn jede Handlung muß auf Zweckmäßigkeit geprüft sein.
In dem bewußtseinerfüllten Menschen ist also der Kampf mit
geistigen Mitteln das Natürliche und die körperliche Gewalt, also auch
der Krieg, das Unnatürliche. Der Mensch hat mit seinen geistigen
Fähigkeiten ein Mittel erhalten, um Entscheidungen auch ohne Gewalt
durchzuführen. Erst wenn er richtig davon Gebrauch macht, lebt er
seiner Natur gemäß.

Und eine dritte Ueberlegung kann man anstellen. Es wurde behauptet,

Kriege hat es immer gegeben, deshalb würde es auch immer Kriege
geben. Wir wissen aber gerade aus der Natur, daß es nichts Beständiges

gibt, sondern daß sich alles im Laufe der Zeit allmählich oder
auch spontan ändert. Es ist also keineswegs natürlich, daß es alles,
was es bereits längere Zeit gab, nun auch in alle Ewigkeit geben muß.
Wieviele Dinge gibt es heute, die es früher nicht gab! Die Entwick-



18 Befreiung Nr. 1

lung der Technik beweist es am besten. Die Eisenbahn, das Flugzeug,
das Radio. Und umgekehrt ist es genau so. Was früher einmal
Bedeutung hatte, hat heute an Bedeutung verloren. Man mag früher im
römischen Reich auch einmal gesagt haben, Sklavenhandel wird es

immer geben, weil es immer so war, und trotzdem gibt es heute, wenigstens

in Europa, keinen mehr. Früher kämpften Städte gegeneinander,
und heute gibt es so etwas nicht. Früher gab es Ritter, Burgen usw. Es
hat sich im Laufe der Jahrhunderte und Jahrtausende viel geändert
in der Welt, daß auch der Krieg hierbei keine Ausnahme machen
kann und einmal nur noch eine geschichtliche Erinnerung sein wird.
Die Natur lehrt uns ein ewiges Werden und Vergehen, und deshalb ist
es unnatürlich zu sagen, daß der Krieg nicht vergehen würde. ¦—

Man sage nicht, die menschlichen geistigen Fähigkeiten seien noch
nicht reif für diese Aufgabe. Der Mensch hat geforscht und die
Forschung hat Erkenntnisse gezeitigt, die viel schwierigere Gedankenarbeit

forderten, als Ordnung in sein Zusammenleben zu bringen. Er
hat die Zusammensetzung der Materie bis zu den kleinsten Teilen
erforscht, die er mit seinen Sinnen nur mit Hilfe raffiniert ausgeklügelten

Instrumenten erkennen kann. Er hat die Verwandelbarkeit der
Materie in Energie und umgekehrt festgestellt und sogar schon
durchgeführt, er hat auf der anderen Seite das Universum bis zu
unvorstellbaren Entfernungen durchforscht. Der menschliche Geist versucht
in das Geheimnis des Lebens einzudringen und ist hart an die Grenze
zwischen toten und lebendigen Stoffen gekommen. Er hat Erkenntnisse

mit seinem Verstände erhalten können, die ihn bis an die Grenze
des Möglichen gebracht haben. In der Quantentheorie und in der
Relativitätstheorie ist der Mensch zu Erkenntnissen gekommen, die
seinen Geist über jede Vorstellungsmöglichkeit herausheben. Er hat
Gesetze gefunden, die im normalen Geschehen nicht zu erkennen sind
und die erst bei bis an die Lichtgeschwindigkeit heranreichenden
Geschwindigkeiten und bei kleinsten Energie- und Materialteilchen
erkennbar werden. Von den technischen Errungenschaften gar nicht
zu reden.

Alles zeigt, was der menschliche Geist vermag. Warum sollte es nicht
möglich sein, den Krieg abzuschaffen, wenn man seine Naturwidrigkeit

erkannt hat?
Das Seelische im Menschen verfeinert seine Empfindungen den

Dingen gegenüber, läßt ihn das Schöne, das Gute, das Erhabene in
seiner Umwelt empfinden, wie es kein Lebewesen vorher vermochte,



Nr. 1 Befreiung 19

es hat die großen Werke der Literatur und der Musik geschaffen. Es
schuf den Gedanken der Freiheit, den Gedanken von der Achtung vor
jedem Lebewesen, das Seelische schuf, was wir heute im besten Sinn
des Wortes das kulturelle Leben nennen. Was dieser Geist, dieses
Seelische im Menschen vermocht hat, das soll in der Politik nicht
möglich sein?

Jedes Tier konnte mittels seiner Instinkte die richtige Lebensweise
finden und der Mensch sollte es mit seinem Verstände nicht können?
Logische Gründe, auf Tatsachen aufgebaut, ergeben die Unzweck-
mäßigkeit des Krieges für das menschliche Leben. Das Volk, das
Leidtragende bei jedem Kriege, verwünscht ihn gefühlsmäßig schon längst,
weil es seine Zwecklosigkeit bei sich selbst am meisten spürt. Ich
glaube nicht, daß es heute noch anständige Menschen gibt, die den
Krieg ernstlich wünschen. Soweit sind wir doch schon, daß er überall
für unmoralisch gehalten wird. Wenn zu dieser gefühlsmäßigen
Abneigung die klare Erkenntnis seiner Naturwidrigkeit kommt, muß die
fatalistische Ansicht, gegen den Krieg nichts unternehmen zu können,
verschwinden und dafür dem fanatischen Willen Platz machen, ihn
nie mehr anzuwenden und statt dessen den menschenwürdigen Kampf
mit geistigen Mitteln zu setzen.

Unsterblichkeit

Längst steht unser Urteil über Unsterblichkeit oder Sterblichkeit
fest. Was soll der Titel, was soll diese Diskussion?

Nun, da legt die Sammlung Dalp* als Band 77 ein schmuckes Buch
vor, 216 Seiten, mit dem Titel: «Unsterblichkeit». Will der bekannte
Berner Verlag Francke Mission treiben, will er der heutigen Menschheit

Unsterblichkeit predigen? Der Verfasser des Buches ist Prof.
Aloys Wenzl, der angesehene Vertreter einer Philosophie, die außerhalb

der bekannten Konfessionsformen sich doch einen innigen
Zusammenhang mit dem Christentum selbst bewahren will. Das alles ist
Anlaß genug, das Buch genauer anzusehen. Und da geht es einem
denn ganz sonderbar: Wir müssen Buch und These bestimmt ableh-

* Aloys Wenzl. Unsterblichkeit. Ihre metaphysische und anthropologische
Bedeutung. Sammlung Dalp, Bd. 77. Bern, Francke AG., 1953. Preis Fr. 8.10.


	Ist Krieg eine Naturnotwendigkeit?

