
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 10

Artikel: Der konsequente Realismus

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410369

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 10 Befreiung 309

Der konsequente Realismus

Die Schriftleitung schickt mir Heft Nr. 12 aus der Reihe «Glauben
und Wissen» mit der Bitte um Besprechung; es trägt den anspruchsvollen

Titel: «Philosophie der Gegenwart», Verfasser ist Friedrich
Schneider, Dozent für Philosophie an der Universität Bonn (75 S.

Fr. 3.40. Verlag Ernst Reinhardt, Basel. 1953). So unscheinbar sich
das schmale Bändchen gibt — es ist für uns, aber auch für die
zeitgenössische Philosophie von grundlegender Bedeutung. Es schärft
die Argumente, die wir bereits in der Hand haben; es bestärkt uns
in unserer Grundüberzeugung; es vertieft und festigt die Fundamente
unserer Weltanschauung. Darum wollen wir das Heft in einem Aufsatz

und nicht nur in einer kurzen Besprechung anzeigen.
Voraus ein Wort zum Verlag. Dem Verlag Ernst Reinhardt AG.,

Basel, verdanken wir bereits zahlreiche, uns wertvolle Veröffentlichungen.

Stellt er sich auch nicht dezidiert auf unseren Boden, so

verlegen diese Veröffentlichungen doch auch nirgends den Weg zu
einer gesunden Diesseitslehre. Wir dürfen ihn nicht verwechseln mit
dem Verlag Friedrich Reinhardt AG., Basel, der sich konsequent und
offen in den Dienst des Protestantismus stellt.

Unsere Weltanschauung hat ihre Fundamente in der Seinslehre
Ontologie) hegen, und zwar im Realismus, in der Ueberzeugung

also, daß es ein vom Subjekt unabhängiges reales Sein gibt, ein Sein,
das auch das erkennende Subjekt selbst schafft und trägt. Auf dieser
ontologischen Position bauen wir unsere Wahrheit auf. Unsere
Position ruht auf Fundamenten, die so fest und ausdauernd sind wie
das reale Sein selbst. Gegen diese Wahrheit kann die dualistischchristliche

«Wahrheit» heute nicht mehr aufkommen. Es will heute
mit dem besten Willen nicht mehr gelingen, der christlichen Hinterwelt

und Gotteswelt als einer zweiten Welt dieselbe Realität oder
überhaupt nur irgend eine Realität zuzuerkennen. Die Realität
verteilt sich nicht auf zwei verschiedene Welten. Es gibt nur eine reale
Welt und darum auch nur eine gültige Wahrheit. Der Wahrheitsanspruch

des Christentums muß zurückgewiesen werden; er ruht auf
einer bloß eingebildeten Realität, auf einem Irrtum in der Seinslehre

; er ist Illusion.
Im vorhegenden Heft wird der echte Realismus von allen Schlacken

gesäubert, er wird erweitert, vertieft und als konsequenter Realismus



310 Befreiung Nr. 10

einigen anderen ihm verwandten Strömungen der Gegenwart gegenüber

gestellt. Zuerst einmal der Lebensphilosophie:
Diese hat den prächtigen Mut, der einseitigen Verabsolutierung

des Geistes durch die Geistphilosophie mit aller Schärfe entgegenzutreten

und diesen Geisteskult, ja den Geist selbst als den großen
Widersacher der Seele, des Leibes und des Lebens anzuprangern. Sie
macht sich Nietzsches kühnes Wort zu eigen : «Der Leib ist klüger als
der Geist.» Doch leidet diese Lebensphilosophie an einem schweren
Gebrechen : Sie baut ihre Wahrheit nicht auf dem gesamten Bestand
des realen Seins und Daseins auf, sondern nur auf einem Ausschnitt
dieser Realität — nämlich allein und ausschließlich auf dem Leben.
Diese Basis ist zu schmal, denn nicht alle Realität ist Leben. Auch legt
die Lebensphilosophie ihre Fundamente nicht tief genug: Leben ist
nicht das Letzte; Leben wird ja selbst erst geschaffen und getragen
von den untern Schichten der Reahtät.

Aehnlich steht es mit derjenigen Philosophie, die heute in aller
Leute Mund ist, mit der Existenzphilosophie. Auch sie lehnt weiterhin

tapfer jeden Gottesglauben ab — aber auch sie baut auf zu
schmalem Grund; trotz allem Gerede von Sein und Seiendem, von
Fundamentalontologie und Existenz — die Existenzphilosophie
schränkt den Begriff der Existenz ein auf das erkennende und
erlebende menschliche Subjekt und kümmert sich nichts um die weiten
Gebiete der Realität außerhalb, unterhalb und oberhalb dieses
Subjekts; der Verfasser sieht mit vollem Recht in der heutigen
Existenzphilosophie einen beklagenswerten Rückfall zu Kant.

Seinen Hauptgegner aber sieht Schneider im philosophischen
Idealismus, in der einseitigen und überspannten Geistesphilosophie, in
Kant und im Kantianismus aller Schattierungen. Es braucht heute
noch Mut, an einer deutschen Universität Kant so rundweg abzulehnen.

Schneider hat diesen Mut. Die Broschüre zeigt nun auch die
überraschenden Auswirkungen des konsequenten Realismus in der
Erkenntnistheorie und Naturphilosophie, in der Ethik und
Geschichtsphilosophie, in der Anthropologie und Ontologie. Wir müssen diese
Einzelheiten hier übergehen, halten aber als wesentlich folgende Sätze
des Autors fest:

p. 33 : «Neben solche Philosophie der Existenz muß eine andere
Philosophie treten, eine Philosophie des Sachwissens, Das
Sein muß aus der Subjektivität gelöst werden; seine Analyse kann



Nr. 10 Befreiung 311

nicht nur auf das menschliche Sein abgestellt werden. Das erfordert
zuvorderst eine Prüfung der kantischen Voraussetzungen.»

p. 37 : «Bei dieser Wende der Philosophie der Gegenwart zum
Objekt kann es nicht mehr um eine Auseinandersetzung innerhalb von
mehr oder minder anerkannten Schulen gehen, sondern nur um einen
wirklichkeitsgemäßen Neuansatz.»

p. 72 : «In allen Disziplinen gegenwärtiger Philosophie ist der
Neuansatz spürbar. Ein Gegensatz zur spekulativen Philosophie des Geistes

ist überall vorhanden, ebenso der Wille zur Erfahrung und
Erkenntnis der kompleten Wirklichkeit, die wichtiger ist als alle
denkerischen Konstruktionen. Man hat Wirklichkeit wieder erlebt, das

gewichtige Phänomen des Realismus (N. Hartmann) neu entdeckt,
damit auch Zugang gewonnen zur Anschauung, Wahrnehmung. In
dieser bis an die Wurzeln neuzeitlichen Philosophierens gehenden
Haltung läßt die Philosophie der Gegenwart hinter sich manche
verwirrende Dualismen (etwa Bewußtseinswelt — wirkliche Welt an sich
usf.) und Formalismen.»

Schneider bekennt sich weitgehend zur Schichtenphilosophie eines
Nie. Hartmann, geht aber über Hartmann hinaus überall da, wo der en-
ragierte Realist Hartmann doch noch Nachwirkungen des Idealismus
und seiner früheren Marburgerzeit aufweist. Schneider mahnt aber
auch die moderne Physik, trotz aller Mathematisierung den
Zusammenhang mit der Realität nicht zu verlieren; auch die Physik habe
sich in ihrer Erkenntnistheorie dem Primat der realistischen
Philosophie zu fügen. Was aber sagt dieser konsequente Realismus zur
Theologie und zum Christentum? Am Bescheid auf diese Frage sind
wir natürlich besonders interessiert, hören genau hin und stellen fest :

Der Verfasser zieht die Konsequenzen nicht, zu denen ihn sein
konsequenter Realismus nicht nur berechtigt, sondern auch verpflichtet.
Ist er persönlich an den Kirchenglauben gebunden? Verpflichtet ihn
die Devise des Verlages «Glauben und Wissen» zum Versuch einer
Synthese? Oder ist es die Luft, das konfessionalistische Klima des
heutigen Bonn? Wir wissen es nicht.

Nun hat aber Schneider in den vorderen Partien den Realismus so

konsequent und so überzeugend ausgebildet, daß die Synthese mit
dem christlichen Gottesglauben ewig mißlingen muß. Sie ist innerlich

unmöglich geworden. Darum entdecken wir denn auch gerade
hier unsichere Partien seines sonst so folgerichtigen und logisch klaren

Aufbaues. Folgende Hinweise müssen genügen:



312 Befreiung Nr. 10

Schneider schreibt p. 72 : «Christliche Theologie sollte freudig
anerkennen nicht nur die Verabschiedung von Spekulationen, sondern
ebenso die Hinwendung zum Objekt, zur Wirklichkeit. Gibt
es aber wirklich Analyse des Wirklichen, ohne daß sie hinführt zu
der höchsten Wirklichkeit? Im ganzen wird die Theologie
der gegenwärtigen Philosophie für das Erarbeitete dankbar sein
müssen.»

Je stärker aber Schneider abstellt auf das Objekt, auf die reale
Wirklichkeit — und Schneider stellt hier so hohe Anforderungen,
daß ihm auch Karl Barth nicht genügt, daß Barth ihm auch noch
kantisch gebunden erscheint — je stärker Schneider auf seinen
konsequenten Realismus pocht, desto dringlicher und grundsätzlicher
erhebt sich nun aber die ontologische Grundfrage: Hat die christliche
Theologie überhaupt einen solchen realen Grund und Boden? Steht
hinter den Worten und Lehren der Theologie eine derart zwingende
und unausweichliche Realität, wie sie hinter den Worten, Begriffen
und Lehren der Wissenschaft steht? Unsere feste Ueberzeugung ist
es, daß das nicht der Fall ist und daß Mephisto recht hat mit seiner
Ironie: «Im ganzen — haltet euch an Worte! Dann geht ihr durch
die sichere Pforte zum Tempel der Gewißheit ein.» Hinter den Worten

und Lehren der Theologie liegt gerade das nicht, was Schneider
vor allem verlangt: Objekt, Wirklichkeit, Realität! Darum sehen wir
in jedem Versuch einer Synthese ein völlig nutzloses und sinnloses
Unterfangen. Wir wissen: Hier gibt es nur noch die klare und
ehrliche Entscheidung entweder zur vollen Menschenwahrheit oder zur
vollen Gotteswahrheit.

Und siehe — bei genauerem Zusehen will es uns scheinen, daß auch
Schneider mit uns derselben Ansicht ist. Er traut wohl seinen eigenen
Synthese-Ansätzen nicht recht, nimmt sie selber nicht so ganz ernst,
wenn er p. 72 von der Hinwendung zum Objekt schreibt: «Diese muß
nun nicht, kann aber eine religionsphilosophische Gesamtorientierung

des neuen Realismus bedingen.» Also — er denkt nur an eine
religionsphilosophische und nicht an eine religiöse Gesamtorientierung,

und auch diese wird erst noch als Möglichkeit, nicht als
Notwendigkeit hingestellt. Wir gehen hier einen Schritt noch über Schneider

hinaus und stellen fest: Die neue Hinwendung zum Objekt kann
keine christlich-religiöse Gesamtorientierung des neuen Realismus
bedingen! Damit fällt das «muß» ohnehin unter den Tisch. Ebenfalls
p. 72 wünscht Schneider zwischen philosophischer und theologischer



Nr. 10 Befreiung 313

Arbeit eine «spannungsvolle, lebendige Dialektik». Nun, an dieser
spannungsvollen Auseinandersetzung hat es im Laufe der abendländischen

Geschichte wahrhaftig nicht gefehlt. Die Theologie will aber
mehr als nur Dialektik, sie will Unterordnung der Philosophie und
der Menschenwahrheit unter das Primat der Theologie und
Gotteswahrheit ; für sie sind doch seit Thomas von Aquino Philosophie und
Wissenschaft nur Dienstmägde ancillae. Von einer solchen Subordination

will doch ganz sicher auch Schneider nichts wissen Und endlich

p. 73 meint er, daß die neue realistische Philosophie die echte
religiöse Erfahrung in ihrem Anspruch (auf eine göttliche Realität
nämlich. Hr) belasse, daß die philosophische Erkenntnistheorie von
sich aus nichts auszumachen habe über «das etwaige Zustandekommen

und das tatsächliche Vorhandensein dieser Erfahrung». Wir sollen

also die religiöse Erfahrung in ihrem Anspruch ganz einfach
belassen? Ja, wenn es beim bloßen Anspruch bliebe! Es geht aber um
mehr — es geht um den Anspruch auf Wahrheit in dieser religiösen
Erfahrung, es geht auch hier recht eigentlich um die Wahrheit selbst.
Im zweiten Teil des Satzes wäscht sich Schneider seine Philosophenhände

in Unschuld, er überläßt der Theologie die volle Verantwortung

für ihre religiöse Erfahrung — aber mitmachen, mitverantworten
will er hier nicht mehr. Gut so

Im ganzen — Schneider spielt, aus nicht klar ersichtlichen Gründen,

mit allerhand schwachen Möglichkeiten einer Synthese zwischen
konsequentem Realismus und Theologie; während des Spieles
zerbricht er selbst wieder alle diese Möglichkeiten und läßt sie aus der
Hand fallen. Es ist ihm ganz offenbar nicht ernst mit seinen
Bemühungen um eine Synthese. Das Spiel bleibt auf alle Fälle für uns
ganz unverbindlich und ändert nichts an unserer Grundeinsicht :

In der vorliegenden Schrift wird der erkenntnistheoretisch und
philosophisch geklärte Realismus, unsere unüberwindliche weltanschauliche

Grundlage, von allen ihm etwa noch anhängenden idealistischen
Restbeständen gereinigt und in seine letzten Konsequenzen
hinausgeführt; dadurch gewinnt er an Klarheit, Entschiedenheit und
Ueberzeugungskraft. Der Autor selbst beweist diesen durchschlagenden
Ueberzeugungsgehalt des konsequenten Reahsmus; er will, um
seinem Verlag oder dem Zeitgeist zu dienen, eine Synthesebrücke
zwischen Realismus und Theologie aufbauen; alle diese Versuche stellen

gerade die innere und äußere Unmöglichkeit eines solchen Brük-
kenschlages in ein helles Licht und beweisen uns aufs neue die Rieh-



314 Befreiung Nr. 10

tigkeit unserer Forderung nach voller und ehrlicher Entscheidung zur
Menschenwahrheit hier oder zur Gotteswahrheit dort. Für diesen
ungewollten Liebesdienst sowie aber auch für die wertvolle Arbeit am
Ausbau des Realismus wissen wir dem Autor wie auch seiner Schrift
aufrichtigen Dank. Hr.

Mutige Worte eines modernen Naturwissenschafters

Dr. John R. Baker ist nicht nur Dozent für Zoologie an der Universität

Oxford, er ist auch Sekretär der internat. «Society for Freedom
in Science». Diese Gesellschaft setzt sich ein für das Recht der reinen
Wissenschaft und der freien Forschung. Aus seinen beiden Büchern
The Scientific Life und Science and the Planed State hat der Verlag A.
Francke AG., Bern, die bedeutsamsten Abschnitte zusammengestellt
und zu einem besonderen Buch vereinigt, das nun, ins Deutsche übersetzt,

vor kurzem erschienen ist unter dem Titel «Freiheit und Wissenschaft»

(1950). Der Autor setzt sich hier auch kurz mit der Religion
auseinander und schreibt p. 99 : «Es gibt eine ganz besondere Art von
Wissen, die von Laien und Wissenschaftern hoch über die Wertskala
der Wissenschaften gestellt wird. Das ist die Erkenntnis von der
Stellung des Menschen im Universum. Die Entdeckungen Kopernikus'
und Ernst Haeckels erregten ein solches Aufsehen, daß die
Weltanschauung der ganzen zivilisierten Welt erschüttert und verändert
wurde, ohne daß je eine praktische Anwendung dieser Lehren zum
materiellen Wohl der Menschheit versucht oder gefordert worden
wäre.

Die Religion hat offenbar viel dazu beigetragen, die Entwicklung
einer wissenschaftlichen Kultur zu stören oder zu behindern. Denn
in jeder Religion ist — die Verwendung von Vernunftgründen nur
unter gewissen Zusicherungen zulässig. Es muß gesagt werden, daß

große Wissenschafter, von Pasteur an abwärts, nicht selten religiöse
Naturen waren. (Doch ist dessen ungeachtet die formale Religion
wahrscheinlich eine Religion gewesen, die einer Ausbreitung der
wissenschaftlichen Methoden im Wege stand. Fascismus, Nazismus und
Kommunismus, welche etwas mit einer religiösen Bewegung gemeinsam

haben, sind ebenfalls schädliche Kräfte, weil sie andere Werte
als die Wahrheit höher gestellt haben. In der Wissenschaft gibt es kern


	Der konsequente Realismus

