
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 1

Artikel: Platons "Ideen" und die Wirklichkeit

Autor: Frankenberg, G. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8 Befreiung Nr. 1

Piatons „Ideen" und die Wirklichkeit
Von Prof. Dr. G. von Frankenberg, Hannover-Kleefeld

«Amicus Plato, magis amica veritas.»
(Lieb ist mir Piaton, doch noch lieber die Wahrheit.)

Cervantes

Weltgeschichtliche Irrtümer zu erzeugen scheint den Genies
vorbehalten zu sein. So schenkte uns Piaton die verhängnisvolle Lehre von
der Präexistenz der Ideen.

«Idea» heißt eigentlich «Bild». Wirkt ein Ding auf unsere Sinne,
so hinterläßt es im Hirn Eindrücke, die sich zu einem Ganzen
verknüpfen, zu einer Vorstellung. Und lernen wir mehrere Dinge der
gleichen Art kennen, etwa eine Anzahl Hämmer, dann vermögen wir
im Geist von den gleichgültigen Besonderheiten jedes einzelnen
abzusehen (zu «abstrahieren») und die Allgemeinvorstellung, den Begriff
«Hammer» zu bilden, ein schematisiertes Bild also.

In Gedanken verbessern wir aber die UnvolBsommenheiten, die
allen existierenden Hämmern anhaften; wir stellen uns einen Hammer

vor, wie er sein sollte, — rostfrei, griff-fest, handlich, — kurz :

das Ideal eines Hammers. Aehnlich ist in unserem Geiste «der Kreis»
eine volutommen der Definition entsprechende Figur, während alle
gezeichneten Kreise bei genauer Betrachtung Mängel aufweisen.

Piatons «Ideen», — Begriffe und Idealbilder, — existieren also,
wenigstens in unserem Hirn. Aber der große Schüler des Sokrates
verkannte, daß sie aus Erleben abgeleitet sind. Er hielt sie für etwas
von Ewigkeit her Vorhandenes, für Urbilder (Paradigmen) der Dinge.
Zudem meinte er, sie könnten ohne Materie bestehen, auch ohne die
unseres Gehirns. Die sinnlich wahrnehmbaren Dinge dagegen betrachtete

er nur als Abbilder (Idole) der körperlosen Ideen.
In dieser Umkehrung der tatsächlichen Verhältnisse liegt sein Proton

pseudos, der Grundirrtum, an dem alles Weitere krankt. Es war,
grob ausgedrückt, die Einführung des Geisterglaubens in das philosophische

Denken.
(Ich weiß, daß man Piatons Ideenlehre auch anders auszudeuten

gesucht hat und daß insbesondere Kant meint, sie sei «einer mildern
und der Natur der Dinge angemessenen Auslegung ganz wohl fähig».
Aber ich halte mich an die übliche Auffassung, einmal weil sie Pia-



Nr. 1 Befreiung 9

tons Ansichten doch wohl am besten entspricht, zum andern, weil sie

nun einmal seit Jahrtausenden herrscht und ihre Wirkung getan hat
und noch tut.)

Das Höhlengleichnis. Für Piaton waren nur die Ideen, obwohl
geisterhafte Gebilde, «wahrhaft seiend», die Wirklichkeit dagegen ein
Schattenspiel. Wir Menschen, meinte er, stehen gleichsam in einer
Höhle, gefesselt, mit dem Rücken gegen den Eingang; und auf der
Wand sehen wir Schatten dessen, was sich draußen bewegt. Diese
Schatten nennen wir die Wirklichkeit, aber sie sind nur Silhouetten
der Ideen, die einer sonnigen Welt außerhalb der Höhle angehören.

Das Gleichnis ist bestechend, weil unser Ich in der Schädelkapsel
wirklich wie in einer Höhle haust und sich mit den Botschaften
begnügen muß, die durch die Pforten der Sinne zu ihm dringen. Die
Augenlinse entwirft bunte Bilder auf der Hinterwand des Auges.
Schallwellen setzen das Trommelfell in Schwingung und lösen durch
einen Uebertragungsmechanismus im Innenohr Nervenerregungen aus.
Dazu kommen Meldungen der Gleichgewichtsorgane, der Riech-
8chleimhaut, der Tastkörperchen usw. Sie ermöglichen uns, Dinge und
Vorgänge der wirklichen (d. h. auf uns wirkenden!) Welt
wahrzunehmen. Streng genommen kennen wir nichts als diese Meldungen
der Sinnesorgane, bei denen zudem allerlei Irrtümer unterlaufen. Wir
erleben nicht das Geschehen selbst, sondern nur seine Wirkungen auf
unsere Aufnahmeapparate und dadurch auf unser Hirn.

Trotzdem vermögen wir das Wesentliche der Dinge und Geschehnisse

herauszufinden. Wir suchen die Welt denkend zu erfassen,
indem wir sie in unserem Hirn abbilden. Das Gedächtnis hält Ursache
und Folge als zusammengehörig fest, ja es kann ganze Ursachenketten
in der Erinnerung ablaufen lassen, sogar — dank unserer Fähigkeit
der Abstraktion — frei von den Störungen, die sonst der Zufall mit
sich bringt. Zum Wesen der Phantasie gehört ferner, daß wir
neuartige Zusammenstellungen von Stoffen und Kräften ersinnen können.

All dies geschieht obendrein «in Gedankenschnelle» und ohne
nennenswerten Aufwand von Energie. (Was dabei in den Nervenzellen

an stofflichen Veränderungen und energetischen Umsetzungen
vor sich geht, braucht uns hier nicht zu beschäftigen.)

Wir verfügen demnach über ein Modell unserer Umwelt, an dem
sich ausprobieren läßt, was geschieht, geschehen ist und unter
Umständen geschehen wird. So entsteht in uns ein Reich der Gedanken,
das der Außenwelt in vielem überlegen ist. Ideen und Ideale bedeuten



10 Befreiung Nr. 1

eine Steigerung des Seins, ein Geschehen von manchmal ungeheuren
Wirkungen! Sie zeigen uns, was an Gutem, Schönem und Sinnvollem
sein kann — und das heißt : sein soll.

Ideen sind also tatsächlich oft eher vorhanden als die ihnen
entsprechende Wirklichkeit. Muß nicht im Samenkorn schon etwas wie
ein Plan des einstigen Baumes enthalten sein? Wissen wir nicht, daß

sogar eine einzige Zelle das gesamte Erbgut, also gleichsam die «Idee
der Art», zu umschließen vermag? Entsteht nicht eine neue Maschine
erst im Hirn ihres Erfinders, ehe sie sich in Stahl und Glas
«materialisiert»? Mindestens für das Gebiet des Denkens scheint also Piaton

recht zu behalten : Die Idee kann dem Sein vorausgehen
Auch das ist wahr, daß der Schaffende das Ideal, das ihm

vorschwebt, stets nur angenähert und in vergänglichem Stoff zu verkörpern

vermag. Unzerstörbar aber und makellos steht es vor seinem
Geiste, keines Körpers bedürftig

Das alles verleitete Piaton, die Ideen als überweltlich, unkörperlich
und von je her seiend («präexistent») anzusehen und in ihnen die
Ursachen des wirklichen Geschehens zu erblicken. Ihre Schönheit
blendete ihn dermaßen, daß er sie aus der Höhle des Ich, in deren
Innerstem sie doch gebildet sind, herausverlegte. Die wirklichen
Dinge und Vorgänge dagegen schienen ihm nur Schatten an der
Höhlenwand, unzulängliche Verkörperungen der Ideen. Er hielt also das

Abstrakte, das Modell, das er sich von den Dingen gemacht hatte, für
das eigentlich Existierende.

Indem er die Welt so sehen lehrt, stellt er sie buchstäblich «auf den

Kopf», — er läßt sie auf dem Menschenhirn basieren, das sie doch
in Wahrheit nur widerspiegelt. Der Komplex von Eindrücken, den
ein Ding in uns hervorruft, wird von ihm als das Ursprüngliche
angesehen ; das Ding selbst aber, das ihn erzeugt hat, soll erst durch die
Idee nachträglich hervorgebracht sein. Schließlich verlagert er gar
die Ideen in eine jenseitige, «rein geistige» Welt, die, wie seine
Nachfolger es gern ausdrücken, in die Körperwelt «hereinragt». Von gewissen

Spielarten der Physik beeinflußte Autoren liebäugeln sogar mit
dem Gedanken, unser Universum sei nur ein Schattenbild einer fünf-
oder sechsdimensionalen Welt, wodurch Piatons Höhlengleichnis «ein
sehr modern physücalisches Gesicht» bekomme (B. Bavink).

Ein Traumbild statt der Wahrheit. Vielleicht muß man Platous
grandiosen Irrtum aus seiner dichterischen Veranlagung verstehen.
Längst hatten hellenische Sänger Fluß und Meer mit Wassergöttern



Nr. 1 Befreiung 11

bevölkert, und «eine Dryas wohnt' in jedem Baum». Nun nahm ein
poetisch reichbegabter Grieche die Sinnbilder ernst und drehte das

Verhältnis um : Die Idee des Baumes war nicht erst aus seinem Anblick
erwachsen, sondern schon vor ihm dagewesen, ja sie hatte ihn geschaffen!

Vergaß Piaton, daß Gedanken Erzeugnisse des Denkens sind? Ihm
wurden sie zu selbständigen Wesenheiten, unvergleichlich edler als die
«Sachen», die «sich hart im Räume stoßen».

Unzählige sind ihm auf diesen verlockenden Weg gefolgt. Nicht
nur jene, die sich gern aus der unvollkommenen Wirklichkeit in
ein Traumkönigreich flüchteten, sondern auch manche, denen Großes,
erst in ferner Zukunft Mögliches vorschwebte, manche, die weiter
sahen als die am Gegenwärtigen haftende Menge.

Die Herkunft der Ideen. Aber bei all ihrer überirdisch anmutenden
Schönheit sind die Ideen selbst ein Stück Wirklichkeit, entstanden in
und aus dieser unserer Welt und nach ihren Gesetzen. Sie können gar
nicht existieren, ohne irgendwie verkörpert zu sein, sei es in Marmor,
in einem Buch, in Radiowellen oder in einem Menschenhirn. Ideen
sind Ordnung.

Der Platoniker sieht die Kuppel eines Domes und schließt, um
ihretwillen sei das ganze Gebäude entstanden. Das kann stimmen. In
Bramantes Hirn wölbte sich bereits die Kuppel der Peterskirche, die
er selbst gar nicht mehr sehen sollte. Und um dieses geplanten
Riesengewölbes willen ließ Michelangelo, der später eine Zeit lang den
Bau leitete, die Pfeiler verstärken. Wenn aber Piatons Anhänger
behaupten, die Idee der Kuppel sei schon von Urbeginn der Zeiten an
dagewesen, so gehen sie in die Irre. Ehe ein Baumeister solch kühnen
Plan fassen konnte, mußten Tausende von Gewölben seit den ältesten
Perioden der Baukunst errichtet worden sein und sich bewährt haben.
Die Idee der Wölbung existierte nicht von je, sondern sie gestaltete
Bich, allmählich, — in Stein und im Hirn der Architekten. Was schon
immer bestand, war nur die Möglichkeit, Gewölbe zu bauen.

Verachtung der Materie. Nicht das war Piatons Fehler, daß er die
Ideen für wirklich hielt — denn das sind sie — sondern daß er sie
für unkörperlich und überirdisch ansah und ihnen gegenüber die
wirkliche Welt geringschätzte. Ist es doch, — gerade umgekehrt wie
er es sah, — die Natur, die die Ideen schafft Diese Welt voU Feuer und
Leben, der auch der Mensch und sein Denkvermögen angehört, ist
reicher an Möglichkeiten und dadurch mächtiger als Piaton ahnen konn-



12 Befreiung Nr. 1

te. Für ihn freilich verblaßte sie von den vermeintUch unwandelbaren

Ideen. Ihm schien sie unfähig, Sinnvolles und Geistiges
hervorzubringen, — ein allgemein verbreiteter und verzeihlicher Irrtum,
den erst Darwin überwunden hat.

Die Materie existiert für den Platoniker nur «insofern, als» sich
Ideen in ihr verkörpern. Erst so wird sie gestaltet und zum Sein
erweckt. Um es drastisch zu erläutern: Eine Tonkugel entsteht nur,
wenn ein Klumpen Ton «an der Idee der Kugel teilhat».

Mit solcher Anschauung lassen sich freilich «aus der Idee heraus»
die schwierigsten Entwicklungen «erklären», — nur hat uns das noch
nie einen Schritt weiter gebracht! Auch Wahrsagerei, Psychokinetik,
Spiritismus und andere Formen des Aberglaubens hätten leider ein
Recht, sich auf Piaton zu berufen.

Die Seele. Die Auffassung, daß das Geistige für sich allein existieren

und auf Stoffe und Kräfte wirken könne, machte Piaton zum
Dualisten. Für ihn gibt es zwei Welten; sein Reich der Ideen und ein-
Schattensein, das wir andern die Wirklichkeit nennen. Der Gedanke
formt nach platonischer Auffassung den Stoff, und ein Mensch
entsteht, wenn eine präexistente, der Ideenwelt entstammende Seele sich
herbeiläßt, gewisse chemische Elemente zu Fleisch und Blut zu
organisieren. Die Seele ist für Piaton unkörperlich und vom Körper
trennbar, weshalb er auch zum Glauben an Seelenwanderung neigt
und ihm das Leben als «Uebung im Sterben» erscheint. Der Neupia-
toniker Plotinos (205—270 n. Chr.) schämte sich geradezu, einen Körper

zu haben!
Man sieht, welchen Einfluß diese weltverachtende — und insofern

völlig ungriechische — Lehre auf spätere Religionssysteme ausgeübt
hat.

Es wäre töricht, die Macht der Ideen zu leugnen oder Ideale
geringzuschätzen. Aber Boten aus dem Jenseits sind sie nicht! Wir setzen
die Wirklichkeit und uns selbst herab, wenn wir vergessen, daß Ideen
Gebilde dieser Welt und Ideale Menschenwerk sind. Die Menschheit
hat sich leuchtende Ziele gesetzt, wie sie ja auch Recht und Sitte,
Künste und Weltanschauungen geschaffen hat. Es gilt den promethei-
schen Gedanken zu wagen, daß der Mensch sich Ideale bilden kann
kraft seines Wesens, ja daß es an ihm ist, der Weltentwicklung
dadurch einen tieferen Sinn zu geben.

Die Welt ist kein vollendetes W erk, wohl aber ein um Vervollkommnung

ringendes Geschehen. Wir mögen von einer «Schöpfung» spre-



Nr. 1 Befreiung 13

chen, aber dann müssen wir begreifen, daß sie ewig währt und nicht
Gnade ist, sondern Selbstgestaltung. Das eben war Piatons Verhängnis,
daß er die schöpferische Kraft der Natur nicht erkannte. So schien
ihm alles, was er an Edlem sah, nur ein Abglanz jenseitiger Herrlichkeit.

Sein Weltbild war einleuchtend für Zeiten, in denen man so gut
wie nichts von den Kräften des Wirklichen verstand. Doch es
verhüllte die wahre Größe der Welt.

Wir müssen seinen Irrtum überwinden, damit der Weg frei wird
zu jener echt hellenischen Anschauung, in der sich Geist und Tat
vermählen. Nicht eines Gottes Machtspruch ließ Bäume und
Blumen, Vögel und Falter werden. Nicht nach vorgezeichnetem Plan,
nicht unter dem Einfluß formbildender Ideen verlief die Entwicklung,
die im Menschen gipfelte. Aus eigener Kraft und ohne Durchbrechung
ihrer Gesetze schafft die Natur die sinnvollen Gefüge, die wir
Organismen nennen. Freilich «denkt» sie nicht nach Menschenweise, und
wenn wir ihr Schaffen mit dem unseren vergleichen, so erweitern wir
den Geltungsbereich des Wortes «Idee». Aber das ist auch kaum zu
umgehen. (Vgl. von Frankenberg, «Ueber die Realität der Ideen».
Monistische Monatshefte 1931, 16. Jhg. S. 178.) Eine Idee bleibt eine
Idee, ob ein Architekt sie im Kopfe trägt oder ob er sie in einer
Zeichnung niedergelegt hat oder ob sie seit Jahrhunderten in Stein
verkörpert ist. Unsere Ideen aber sind nur ein Sonderfall jener
Ordnung, die sich überall im Reich des Lebens offenbart. Oder ist der
Bau des Auges weniger sinnreich als der einer Kamera? Die
stammesgeschichtliche Entwicklung des Organs war ordnendes Geschehen so

gut wie die Erfindung des Apparats.
Freilich, die Natur arbeitet anders als wir, sie bildet unbewußt. Sie

vermag auch nicht erst ein Modell hervorzubringen, wie wir es in
unserem Geiste tun, sondern kann nur «verwirklichte» Ideen ins Treffen

führen. Wählen zwischen unausgeführten Plänen ist ihr unmöglich;

es ist ja niemand da, der solche Pläne verwerfen oder gutheißen
könnte. Sie muß wägen, indem sie wagt. Sie läßt ihre Werke gleich
in Fleisch und Blut erstehen, auf daß sie sich bewähren oder
untergehen. Wohl mag man in goetheschem Sinne die Lebewesen
«Gedanken der Gott-Natur» nennen, aber man sei sich bewußt: Diese
Gedanken traten nicht erst in einem Hirn in Erscheinung, ¦— sie
waren sofort Taten.

Umgekehrt verdienen auch die Gedanken des Menschen Taten
genannt zu werden, wenn er ein Bild dessen entwirft, was geschehen



14 Befreiung Nr. 1

soll. Und auch sie formen sich unbeeinflußt von jenseitigen Mächten.

Selbst die Maßstäbe, nach denen wir werten, entnehmen wir
schließlich doch der einzigen Welt, die wir kennen.

So sind denn die Ideen von dieser Welt ¦—¦ und gerade darum viel
wirklicher, viel wirkfähiger, als Piaton meinte. Denn

«Ist nicht der Kern der Natur
Menschen im Herzen?»

Ist Krieg eine Naturnotwendigkeit
(HTN) Noch spüren wir überall die Nachwirkungen des Krieges,

sehen die Verwüstungen, das durch ihn hervorgerufene Leid so vieler
Menschen, und schon wieder wird von einem angeblich drohenden
neuen Krieg gesprochen. Von allem Hin und Her in den Diskussionen
darüber scheint mir die Meinung die schlimmste zu sein, die den Krieg
für unvermeidlich hält, da er eine Naturnotwendigkeit sei. Es steckt
eine Mutlosigkeit, Kritüdosigkeit, ein Mangel an Widerstandsgeist darin,

gegen den mit allen Mitteln des Geistes angekämpft werden muß.
Wie kommen die Leute zu dieser Ansicht? Sie behaupten: Die

Geschichte beweise, es habe immer Krieg gegeben. Obwohl von vielen
Seiten seit Jahrzehnten auf die Unmenschlichkeit eines Krieges
hingewiesen worden sei, so sei es nicht gelungen, Kriege aus der Welt
zu schaffen. Kriege seien eben eine Naturnotwendigkeit. Man könne
sie nicht aus der Welt schaffen.

Sie behaupten weiter: Die Natur beweise es ja selbst. Der Kampf,
die Gewalt sei überall in der lebendigen Welt zu finden, bei den

primitivsten Tierformen bis zu den hochentwickeltsten Arten. Er diene
der Auslese und dem Ausgleich eines Geburtenüberschusses. Der
Kampf sei notwendig, um sich die nötigen Lebensbedingungen zu
schaffen. Er diene dem Kampf um die Art und — der Selbsterhaltung.
Wovon sollte man denn leben? Man müsse doch andere Lebewesen
töten, um selbst leben zu können. Dies gelte nicht nur für Tiere und
Pflanzen, dies gelte genau so für den Menschen.

Diese Beweisführung hält einer exakten Prüfung nicht stand. Wenn
man tiefer in diese Verhältnisse eindringt, dann kommt man zu genau
den entgegengesetzten Schlüssen. Richtig ist lediglich die Methode,
auf die Erkenntnisse der Naturwissenschaft zurückzugehen. Die
Naturerkenntnisse entspringen aus allgemeinen Erfahrungen, den Ex-


	Platons "Ideen" und die Wirklichkeit

