
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 10

Artikel: Dona nobis Concordatum!

Autor: Maybach, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410363

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEFREIUNG
Zeitschrift für kritisches Denken

2. Jahrgang Nr. 10 1. Oktober 1954

Dona nobis Concordatum
Von Fritz Maybach

Ist Konkordat und Kirchenplan
Nicht glücklich durchgeführt?
Ja, fangt einmal mit Rom nur an,
Da seid ihr angeführt!

Staatsminister Joh. Wolf. v. Goethe

«Dona nobis pacem», «Herr, gib uns den Frieden!», ist ein Ruf,
der oft die Räume einer kathohschen Kirche durchhallt. Die alten
Römer leiteten aus dem Worte pax Frieden die Bezeichnung pacare
ab, die in der Verbindung «terram pacare» die Bedeutung von «ein
Land befrieden», «einem Land den Frieden geben» hatte. Auf gut
römisch hieß das oft, ein fremdes Land durch mehr oder weniger
Gewaltanwendung der Herrschaft Roms unterwerfen. Im katholischen
«Dona nobis pacem» klingt ein ähnlicher Unterton mit, denn nach
der katholischen Lehre sind Friede und Ordnung auf der Welt erst
hergestellt, wenn alle Völker und Regierungen sich dem Papste
gebeugt haben. Solange das nicht der Fall ist, herrscht eine Art «Kalter
Krieg» und beschränkt sich die päpstliche Diplomatie auf ein bescheideneres

«Dona nobis Concordatum», — Herr, schenke uns ein
Konkordat, mit dessen Hilfe wir die Völker befrieden können

Ein Konkordat zwischen dem Papst und der Regierung eines Landes

ist tatsächlich eine große Selbstbescheidung der Secretaria status
der römischen Kurie, des Staatssekretariats, das zusammen mit der
Congregatio pro negotiis ecclesiasticis extraordinariis, der Kon-
Konkordate zuständig ist. Ein Korkordat ist eigentlich eine
Vergünstigung, die der Staatssekretär als Außenminister des Papstes

dem Staate gnädigst gewährt. Diese Vergünstigung kann
jederzeit wieder rückgängig gemacht werden, denn nach der Pri-



290 Befreiung Nr. 10

vilegientheorie hat die Kirche grundsätzlich die Oberhoheit über
jeden Staat. Der Jesuit de Luca betont über Vereinbarungen des

Papstes mit diesen nicht völlig unterworfenen, teils andersgläubigen
Staaten, solche Konkordate seien «besondere Zugeständnisse, denn
auch die Ketzer sind dem Papste Untertan, und ketzerische Religionen

können der wahren Kirche gegenüber nie ein legitimes Recht
besitzen». Nur die Kirche hat ein legitimes (von Gott verliehenes)
Herrschaftsrecht. Wer dieses Recht einschränken möchte, kann —
wenn die Zeitumstände es der Kirche gestatten — dem Bannfluch
verfallen, mit dem Papst Gregor VDI. den deutschen König Heinrich
IV. belegte : «Ich entbinde alle Christen des Eides, den sie ihm gegeben

haben oder geben werden, und verbiete, daß jemand ihm, als

König, forthin diene.» Auch heute noch gilt die Richtlinie: «Roma
locuta causa finita» — «Rom hat gesprochen, die Sache ist erledigt»
(Augustinus, Sermones, 131). Dem entspricht die durchaus folgerichtige

Ansicht des Papstes Leo XIII. in der 1888 herausgegebenen
Enzyklika «Libertas praestantissimum», nach der niemand eine selbst
gewählte Religion außer der katholischen ausüben dürfe. Die
ketzerische Idee der Freiheit der Religionswahl wird als «deliramentum»,
als Tollheit bezeichnet. Der langjährige Leiter der deutschen
Katholikentage, Fürst Löwenstein, sprach das Anliegen der Kirche klar
aus: «Wer Jesum Christum als Gottessohn nicht anerkennt oder seine
Lehren und Gebote nicht als maßgebend für alle menschlichen
Verhältnisse betrachtet, darf an der Gesetzgebung, Rechtspflege und
Verwaltung nicht teilnehmen.» Papst Pius X. sagte in einer Allocution

vom 9. November 1903 : «Jeder billig Denkende erkennt, daß der
römische Papst von dem Lehramt, das er in Bezug auf Glauben und
Sitten innehat, das Gebiet der Politik nicht trennen kann.»

Das in Deutschland herausgegebene, in theologischen Fragen
maßgebende katholische «Staatslexikon» erklärt, «das synallagmatische
(d. h. zweiseitige) Moment eines Konkordats» dürfe nicht soweit führen,

daß «das rechte Verhältnis von Staat und Kirche, d. h. die
Unterordnung des Staates unter die Kirche, getrübt werde. Ferner wird
über die Notwendigkeit eines Konkordats gesagt : «Diese Notwendigkeit

läßt sich nicht mehr behaupten, sobald die beiden höchsten
Gewalten (Kirche und Staat) in ein Subordinationsverhältnis zueinander
gebracht werden. Denn dann ist die übergeordnete Gewalt befugt, auf
dem Gebiete der res mixtae (der Gegenstände der Verhandlungen; d.

Verf.) die Grenze zu ziehen.» Gemeint ist, daß die dem Staat stets



Nr. 10 Befreiung 291

übergeordnete Kirche dem Staat seine Handlungsweise eigentlich
vorzuschreiben hat. Dann erübrigt sich allerdings ein Konkordat. Das
meint die offiziöse kathohsche Zeitschrift «Schönere Zukunft», wenn
sie schreibt: «Uebrigens ist der Katholizismus nicht irgendeine
Weltanschauung neben anderen, die man neben diesen zur Geltung bringen

kann. Seine einzige Gültigkeit verlangt unbeschränkte
Herrschaft.»

Neben die Privilegienlehre, die in der Theorie nicht aufgegeben
ist, ist heute aus taktischen Gründen die Vertragslehre getreten, die
den beiden vertragschließenden Parteien gleiche Rechte zubilligt.
Im innerkatholischen Sprachgebrauch wird aber daran festgehalten,
daß ein Konkordat ein Vertrag zwischen Papst und Staat über «das

für das betreffende Land zu beobachtende Verhalten» ist, während
die Kirche selbst sich nicht grundsätzlich an Verträge zu halten
braucht, da sie von Gott ist und Gott in seiner Allmacht logischerweise
keine Verträge mit sich schließen läßt. Der katholische Kirchenrechtler

Hilling definiert, daß ein Konkordat ein «Entgegenkommen»

der Kirche ist, für das sie vom Staate «als Dank materielle
Zuwendungen» erhält. Papst Leo XIII. drückt sich schärfer aus, wenn
er überall dort einen Kriegszustand zwischen Kirche und Staat sieht,
wo der Staat sich der römischen Kurie nicht unterwirft oder bis zur
Unterwerfung nicht ein Konkordat mit ihr abschließt. Den
Waffenstillstand eines Konkordats bezeichnete Leo XIII. in seiner Enzyklika
«Immortali Dei» von 1885 als «tranquilla libertas», als ein zeitweiliges

Mittel zur Herstellung von Ruhe, Frieden und Freiheit. Freiheit
für wen?, könnte man fragen. Denn in der schon erwähnten Enzyklika

«Libertas praestantissimum» verurteilte derselbe Leo XIH. die
Irrlehre, der Staat müsse allen Religionsgemeinschaften gegenüber
neutral sein. Jede Regierung habe vielmehr die Pflicht, ausschließlich

die kathohsche Kirche zu fördern und die übrigen Bekenntnisse
zu unterdrücken.

Aus der Praxis eines Konkordats betrachten wir einige Paragraphen

des «Konkordats zwischen Seiner Heiligkeit Papst Pius XL und
dem Staate Bayern» vom 29. März 1924, ein Konkordat, das dem
Staatshaushalt übrigens eine jährliche Mehrbelastung von 3 Millionen
Mark brachte. Artikel 4, § 2 enthält den im 20. Jahrhundert fast
unglaublichen Passus: «An den beiden philosophischen Fakultäten
der beiden Universitäten München und Würzburg soll wenigstens je
ein Professor der Philosophie und der Geschichte angestellt werden,



292 Befreiung Nr. 10

gegen den hinsichtlich seines katholisch-kirchlichen Standpunktes
keine Erinnerung zu erheben ist.» In Artikel 8, § 2 wird es noch besser:

«Dem Bischof und seinen Beauftragten steht das Recht zu
ihre (der Schüler; d. Verf.) nachteiligen und ungehörigen Beeinflussungen

in der Schule, insbesondere etwaige Verletzungen ihrer
Glaubensüberzeugung oder religiösen Empfindungen im Unterrichte, bei
der staatlichen Unterrichtsbehörde zu beanstanden, die für entsprechende

Abhilfe Sorge tragen wird.» In der Praxis sah die «Abhilfe»
dann so aus, daß, wenn sich ein einziger Schüler im Geschichts- oder
Biologieunterricht einer beliebigen Schule (also nicht nur der
katholischen Konfessionsschule) «verletzt» fühlte, indem er auch eine
andere Meinung als nur die katholische hörte, die Unterrichtsbehörden

gegen die freie Meinungsäußerung eines Mitschülers oder Lehrers
in Bewegung gesetzt wurde. Der Verfasser hat es selbst erlebt, daß ein
Schüler eines städtischen, also nicht kirchlich geführten Gymnasiums
offiziell getadelt wurde, als er einmal die Sprache auf Inquisition und
Darwins Abstammungslehre brachte. Nicht etwa ein Schüler, sondern
ein geistlicher Religionslehrer war «verletzt» worden. Der katholische
Geschichtslehrer, in dessen Unterrichtsstunde die Aeußerungen des
Schülers gefallen waren, wurde versetzt. Der Lehrer hätte die Pflicht
gehabt, dem Schüler sogleich den Mund zu verbieten und die «das

religiöse Gefühl verletzenden» Aeußerungen «richtigzustellen».
Noch drei weitere Abschnitte aus dem Konkordat, die das leibliche

Wohl der Kirchenbeamten regeln : «Den Generalvikaren und bischöflichen

Sekretären wird der Bayerische Staat eine Dienstentschädigung
anweisen Sowohl den Erzbischöfen und Bischöfen als den Digni-
täten, den 5 bzw. 4 älteren Kanonikern und 3 älteren Vikaren wird
eine ihrer Würde und ihrem Stande entsprechende Wohnung
angewiesen Der Bayerische Staat wird an die bestehenden, nach den

Bestimmungen des Codex juris canonici eingerichteten Knaben- und
Priesterseminare angemessene Zuschüsse leisten.» (Artikel 10, § 1,

Abt. c, e, h.) — Der preußische König Friedrich II. schrieb einmal:
«Die Apostel haben gar kein Gehalt gehabt, der Priester ihr Reich
ist nicht von dieser Welt.»

Ein Streitobjekt der heutigen westdeutschen Bundesrepublik
Deutschland ist das Reichskonkordat vom 20. Juli 1953, das zwischen
dem heutigen Papst Pius XII. und Hitler abgeschlossen wurde. Dieses
Konkordat ist der folgerichtige Abschluß des Kampfes maßgebender
Kreise des hohen Klerus gegen die Weimarer Demokratie. Bezeich-



Nr. 10 Befreiung 293

nend für die wahre Einstellung der Kirche zur Republik war eine
Erklärung der Fraktion des Zentrums — der katholischen Partei —
im Kölner Stadtparlament am 30. März 1933, nachdem diese Partei
mit Hilfe der Nationalsozialisten die anderen Parteien von den
Sitzungen ausgeschlossen hatte: «Wir begrüßen die Vernichtung des

Kommunismus und die Bekämpfung des Marxismus, die in dem
heutigen Umfange in der Nachkriegszeit nicht möghch war, da der
sozialistische Einbruch nach 1918 der katholischen Minderheit nur zur
Abwehr schlimmerer Dinge, nicht aber zur Gestaltung des Staates
ausschließlich nach unserer Auffassung Raum ließ. Wir reichen in dieser
Stunde allen, auch früheren Gegnern die Hand, um die Fortführung
des nationalen Rettungswerks zu sichern.» Der Grundgedanke auch
der bald darauf folgenden Konkordatsverhandlungen war es, dem
Gewaltstaate Hitlers politische Konzessionen zu machen und ihn
anzuerkennen, um als Gegenleistung die uneingeschränkte Diktatur auf
kulturellem Gebiet zu erhalten. Daß die Kirche sich hierbei in der
Hoffnung wiegte, auf dem Wege über die Kulturpolitik auch direkten
politischen Einfluß zu bekommen, und ihr das nicht gelang und sie

zum betrogenen Betrüger wurde, mag uns hier nicht weiter beschäftigen.

Festzustellen bleibt aber, daß die Spitzen der katholischen Kirche

sich erst zum Widerstand gegen einige Maßnahmen Hitlers
entschlossen, als dieser sich nicht mehr in allen Punkten an das Konkordat

hielt. Interessant ist auch ein Passus aus einem Hirtenbrief der
katholischen deutschen Bischöfe aus dem Jahre 1933, in dem es heißt:
«Gerade weil in der katholischen Kirche die Autorität ganz besonders

zur Geltung kommt, fällt es dem Katholiken auch keineswegs schwer,
die neue starke Bewegung der Autorität im deutschen Staatswesen zu
würdigen und sich ihm zu unterwerfen.» Der Freiburger Erzbischof
Gröber schrieb : «Kirchenpolitisch bewies der Abschluß des Konkordats,

daß zwei ihrem Wesen nach totalitäre Gewalten dennoch eine
Einigung finden können, wenn die Gebiete sich sondern und Ueber-
schneidungen der Zuständigkeit auf freundschaftliche Art zu
Gemeinsamkeiten und Parallelen werden.» Weiter sprach Gröber,
Hauptsprecher der Kirche in Konkordatsfragen, von einer «freudigen
Hinordnung des bekenntnistreuen Katholiken zum nationalsozialistischen
Staat». Der Primas von Deutschland, der Breslauer Kardinal und
Fürsterzbischof Bertram, sandte noch am 10. April 1940 eine
enthusiastische Grußadresse von der Fuldaer Bischofskonferenz an Hitler,
in der die «herzhchsten Glückwünsche» zum baldigen Geburtstage



294 Befreiung Nr. 10

Hitlers sowie «Treue zum jetzigen Staate» ausgesprochen werden.
Derartige Zitate hoher Kirchenfürsten lassen sich beliebig vermehren.

Das Reichskonkordat vom Juh 1933 ist sehr weitgehend. In Artikel
5 heißt es, daß der Staat die Kirchendiener nicht nur gegen Beleidigungen

ihrer Person, sondern auch in ihrer Eigenschaft als Geistliche
schützt. Das ist eine Erweiterung des Gotteslästerungsparagraphen
(§ 166) des deutschen Strafgesetzbuches. Artütel 6 befreit «Kleriker
und Ordensleute» von verschiedenen staatsbürgerlichen Pflichten.
Artikel 8 besagt, daß die Amtseinkommen der Geistlichen von der
Zwangsvollstreckung befreit sind. Ein Zusatz zu Artikel 19, Absatz 2,
der sich mit den katholisch-theologischen Fakultäten an den
deutschen Universitäten befaßt, die vom Staate unterhalten werden,
personell und geistig aber von der Kirche abhängen, legt fest, daß das
deutsche Reich für diese Fakultäten die apostolische Konstitution
«Deus scientiarum dominus» («Gott ist der Herr der Wissenschaften»)
anerkennt. Aus Artikel 23: «Die Beibehaltung und Neueinrichtung
katholischer Bekenntnisschulen bleibt gewährleistet. In allen Gemeinden,

in denen Eltern oder sonstige Erziehungsberechtigte es beantragen,

werden katholische Volksschulen errichtet werden.»
Es muß also abgestimmt werden, ob Eltern eine katholische

Konfessionsschule wünschen. In den zwanzig Jahren seit Bestehen des

Konkordats haben an vielen Orten die Erziehungsberechtigten aber
für eine Gemeinschaftsschule gestimmt. Darauf erhob sich eine
Empörung in der Geistlichkeit. In einigen Dörfern versuchten Pfarrer,
durch Sturmläuten der Kirchenglocken die Eltern einzuschüchtern.
Verschiedentlich wurde von kirchlicher Seite deutlich gemacht, daß,

wenn die Eltern von ihrem «Elternrecht» (das von der Kirche so sehr

propagiert wird) den «falschen» Gebrauch machten, das Kirchenrecht
an die Stelle des Elternrechts trete. Als der Kölner Stadtteil Vogelsang,

vorwiegend katholisch, sich in einer Abstimmung mit großer
Mehrheit für die Gemeinschaftsschule aussprach, verhinderte die
klerikal durchsetzte Kölner Schulverwaltung zunächst die Eröffnung
einer solchen Schule. Als es dann — aus juristischen Gründen — doch
nicht mehr anders ging, verweigerte der kathohsche Pfarrer die Erteilung

von Religionsunterricht an dieser christlichen Gemeinschaftsschule,

obwohl auf ausdrücklichen Wunsch der Kirche auch in diesen
Schulen der Religionsunterricht gesetzlich eingeführt ist. Wenn möghch,

verhindert die Kirche aber Elternbefragungen, obwohl die
Verpflichtung besteht. Gleichzeitig wird immer wieder versucht, Eltern,



Nr. 10 Befreiung 295

die für die christliche Gemeinschaftsschule sind, moralisch zu
diffamieren. In der Zeitung «Ewige Anbetung» stand zu lesen, wer seine
Kinder nicht in die kathohsche Konfessionsschule schicke, mache aus
ihnen «Charakterlumpen, Selbstmörder, Verbrecher und ewig
Verdammte». Domkapitular Hartl warnte: «Eltern, die innerlich mit
ihrer bisherigen Religion zerfallen sind, haben kein sittliches Recht,
den Religionsstand der Kinder zu ändern. Es gibt kein Gewissensrecht,

von der Wahrheit abzufallen und dem Irrtum anzuhängen.»
Das gilt natürlich nur für bisher kathohsche Eltern. Nichtkatholische
Eltern, die mit ihrer bisherigen Religion zerfallen und katholisch
werden, haben nicht nur das Recht, sondern sogar die Pflicht, den
Religionsstand der Kinder zu ändern. — «Extra Ecclesiam nulla
salus», «Außerhalb der Kirche kein Heil», sagte schon vor 1700 Jahren
Kirchenvater Cyprianus.

Der schon zitierte nazifreundliche Erzbischof Gröber erhob 1945,
nach dem Zusammenbruch des Hitlerstaates, erneut seine Stimme.

Zwar nicht gegen die Rechtsgültigkeit des mit dem blutbefleckten
«Führer» abgeschlossenen Konkordats, wohl aber gegen die
Nichtbeachtung einiger Konkordatsbestimmungen seitens des Diktators.
Unter anderem machte Gröber dem Nationalsozialismus den Vorwurf,
daß er den Religionslehrern die körperliche Züchtigung verboten
habe. Das Heil für die katholische Erziehung in einem neuen
demokratischen Deutschland sah Gröber in der «schmerzlichen, unbeugsamen

Härte des Stockes» bei «widerspenstigem Willen» des nicht
genügend religionsbeflissenen Schülers. Mit diesem lichtvollen
religionspädagogischen Ausblick (der heute in Bayern praktiziert wird)
wollen wir Herrn Gröber verlassen und uns der Konkordatsfrage
zuwenden, wie sie sich in den letzten Jahren in der deutschen
Bundesrepublik stellt.

Die Zählebigkeit des Reichskonkordats erklärt sich nicht zuletzt
daraus, daß es keine Kündigungsklausel enthält. Ein Staat hat an sich
kein Recht, ein Konkordat aufzukündigen. Wohl aber beruft sich die
Kirche auf die im Völkerrecht vielfach übliche clausula rebus sie
stantibus (Klausel der gleichbleibenden Umstände) und hält sich an ein
abgeschlossenes Konkordat nur so lange, wie es «dem Seelenheil der
Gläubigen nicht abträglich» ist bzw. nicht von ihr oft selbst
herbeigeführte politische Umstände eingetreten sind, die ein noch günstigeres

Konkordat ermöglichen. An dem sehr vorteilhaften Reichskonkordat

hält die Kirche dagegen mit Zähnen und Klauen fest. Am 3.



296 Befreiung Nr. 10

Februar 1949 warnte der bayrische Kultusminister Hundhammer den
verfassunggebenden Parlamentarischen Rat in Bonn, das Konkordat
etwa nicht in der Verfassung für ewige Zeiten zu verankern. Aus den
Worten Hundhammers klang die Drohung, Bayern werde sich zusammen

mit dem Vatikan gegen das übrige Westdeutschland wenden, in
einem Kampf, «der von uns sehr hart geführt wird». Der Wille zum
Separatismus wurde unverblümt ausgesprochen. Darüber hinaus
erklärte Hundhammer wiederholt, allein der Papst bestimme Programm
und Politik der bayrischen Landesregierung. Am 12. Februar 1949

gaben die deutschen Bischöfe, um das Schicksal des Konkordats
besorgt, eine gemeinsame Erklärung ab, das geplante Grundgesetz könne
«nur dann seinen Zweck erfüllen», wenn in ihm die «ewig gültige,
durch Christus neu gefestigte und vollendete Gottesordnung als die
tragende Grundlage des staatlichen Lebens anerkannt wird.» Der
Angriff der Kirche auf ein Grundgesetz, das dem Staatsbürger in
religiösen Dingen Freiheit läßt, mißlang. Die Mehrheit des Parlamentarischen

Rats lehnte den Einbau des Konkordats in die Verfassung der
Bundesrepublik Deutschland ab. Die Konkordatsfrage als solche bheb
unentschieden. Immerhin erklärte damals der ehemalige Weimarer
Minister und kürzlich verstorbene liberal-demokratische Präsident
des Bundesverfassungsgerichts, Dr. Höpker-Aschoff, das Konkordat
als einen heute ungültigen Vertrag «des Heihgen Stuhles mit einer
Verbrecherbande». In der sowjetisch besetzten Deutschen Demokratischen

Republik wird das «Hitlerkonkordat» nicht anerkannt.
Hinter den Kulissen tobt ein erbitterter Kampf um die

bundesoffizielle Anerkennung des Reichskonkordats. In erster Linie geht
es der Kirche — wie immer — um die Konfessionsschulen. Nach
katholischer Lehre ist die gesamte Erziehung, einschließlich der in der
Schule, ein «jus divinum» («götthches Recht»), eine rein kirchliche
Angelegenheit, in die sich weder der Staat einzumischen hat noch
die Eltern Rechte besitzen, die nicht mit dem Kirchenrecht
übereinstimmen. In Artikel 6 Absatz 2 des Grundgesetzes heißt es aber:
«Pflege und Erziehung der Kinder sind das natürliche Recht der
Eltern und die zuvörderst ihnen obhegende Pflicht. Ueber ihre
Betätigung wacht die staatliche Gemeinschaft.» Die Erziehung der Kinder

wurzelt also nach dem Grundgesetz im Elternrecht und im
staatlich-positiven Recht. Vom katholischen Codex juris canonici ist keine
Rede. Im übrigen hat das in Artikel 6 des Grundgesetzes festgelegte
Erziehungsrecht der Eltern mit der Frage der konfessionellen Schule



Nr. 10 Befreiung Z97

nichts zu tun und deklariert nicht ein Recht der Eltern und der hinter
ihnen stehenden Kirche, die Schulart zu bestimmen. Das wird oft
vergessen. Die Grundrechte sollen den Bürgern einen staatsgewaltfreien

Raum sichern, in diesem Falle die Freiheit der häuslichen
religiösen Erziehung und die Freiheit eines von den Eltern selbst

gewählten Religionsunterrichts für ihr Kind. Nicht aber ist gesagt,
daß diesen staatsgewaltfreien Raum die Kirchen einnehmen sollen
oder daß die gesamte Schule in allen ihren Fächern Domäne der Kirche

sein soll, mögen nun die Eltern den Auftrag dazu geben oder
nicht. Im Geschichts- oder Biologieunterricht der Schule hat die Kirche

nichts zu suchen. Auch Artikel 7 des Bonner Grundgesetzes steht
in Gegensatz zu den Schulbestimmungen des Reichskonkordats. Es

heißt in Artikel 7 beispielsweise nicht, daß auf Antrag der
Erziehungsberechtigten eine öffentliche Konfessionsschule einzurichten
ist. Wohl aber kann (braucht nicht!) eine private, von der Kirche
finanzierte konfessionelle Volksschule zugelassen werden. Dagegen
bestimmt Artikel 23 des Reichskonkordats die Errichtung öffentlicher
konfessioneller Schulen.

Allgemein ist zu sagen, daß das Konkordat rechtlich auf sehr schwachen

Füßen steht. Doch uns mit der Frage zu beschäftigen, ob das

Konkordat nach der «bedingungslosen Kapitulation» Deutschlands
noch gültig ist und ob die Bundesrepublik Deutschland überhaupt die
alleinige Rechtsnachfolgerin des ehemaligen Deutschen Reiches und
nicht etwa nur ein Provisorium in einem noch zweigeteilten Deutschland

ist, würde hier zu weit führen.
Das oben über das Grundgesetz Gesagte ist eine rein theoretische

Erörterung. Rechtsfragen sind aber auch Machtfragen, und es besteht
kein Zweifel, daß seit 1945 die Macht der katholischen Kirche in den
Westzonen Deutschlands größer ist als sie es jemals seit hundert Jahren

war. In der Praxis werden die Konkordatsbestimmungen nicht
nur treu erfüllt, vielmehr auch bei weitem übererfüllt. In fast der
gesamten Presse, im Rundfunk, in der Schule und oft auch in der
Rechtsprechung ist die christliche Dogmatßk selbstverständlicher
Ausgangspunkt. Noch vereinzelt bestehende «Inseln» weltanschaulicher
Vielfalt werden isoliert und berannt. Der Kölner Kardinalerzbischof
Frings äußerte seine Zufriedenheit über die erfolgreich durchgeführte
totale Verklerikalisierung der Schulen Nordrhein-Westfalens
(einschließlich der «christlichen Gemeinschaftsschulen»), kritisierte aber
die Universitäten, auf denen 6ich im Lehrkörper noch «liberale» Ele-



298 Befreiung Nr. 10

mente befinden. Auf dem Umwege über den Kultusminister und durch
direkte Einflußnahme gelingt es der Kirche schrittweise, die
Hochschulen zu «säubern». Diese Einflußnahme wird unterstützt durch
Drohungen, kathohsche Universitäten zu gründen und den bestehenden

Hochschulen das Wasser abzugraben. Zuletzt am 17. August 1954
erklärte der Kölner Kardinal, bei der katholischen Bevölkerung und
in akademischen Kreisen bestehe leider wenig Verständnis für die
Errichtung katholischer Universitäten. Diese Aeußerung sowie der
Hinweis, eine katholische Universität sei «ein großes finanzielles
Problem», sind Winke mit dem Zaunpfahl an die Regierung, durch
katholische Kulturpolitik die Gründung kirchlicher Hochschulen
überflüssig zu machen, andernfalls aber an die hohen Kosten zu denken,
wenn die Kirche die staatliche Finanzierung katholischer Universitäten

fordert.
Heute gibt es in einigen Ländern der Bundesrepubhk — vor allem

in Nordrhein-Westfalen, Rheinland-Pfalz und Bayern — fast keine
Gemeinschaftsschulen mehr, die auch Kindern jüdischer und anderer
nichtchristlicher Eltern zumutbar sind. Die christliche Dogmatik
zieht sich durch sämthche Unterrichtsfächer. Die relativ wenigen noch
bestehenden Gemeinschaftsschulen sind gemischt katholisch-evangelische

Konfessionsschulen, sind christliche Missionsschulen. Die
Regierung von Rheinland-Pfalz versucht sogar, von Staats wegen
festzulegen, was christlich ist. Nur solche Lehrer sollen angestellt werden,
die entweder der katholischen Kirche oder zumindest einer vom
Staate als christlich betrachteten evangelischen Religionsgemeinschaft
angehören. Kleinere protestantische Gemeinschaften sollen auf diese
Weise zurückgedrängt werden. Daß die Regierung überhaupt erst gar
nicht in Betracht zieht, daß es außerhalb des katholischen und (noch
geduldeten) evangelischen Bekenntnisses noch andere geben könnte,
versteht sich von selbst.

Ueber das Konkordat hinaus sind auch Bestrebungen im Gange, das

Verbot des Papstes Pius X. an die Regierungen aller Länder der Erde,
Geistliche ohne Erlaubnis ihrer kirchhchen Oberen vor ein weltliches
Gericht zu stellen, restlos durchzusetzen. Dieses Verbot wird in
überwiegend katholischen Ländern der Bundesrepubhk schon weitgehend
befolgt. Wie die Zeiten sich geändert haben, ersieht man daran, daß
im Jahre 1911, als der Papst den Erlaß herausgab, Pius X. auf Grund
eines diplomatischen Schritts der deutschen Regierung erklären
mußte, das Deutsche Reich werde von dem Verbot ausgenommen.



Nr. 10 Befreiung 299

Heute, im Zeichen der Restauration auf aUen Gebieten des
bundesrepublikanischen Lebens, ist es möglich, ein Gericht mit Hilfe von
Telegrammen führender politischer Persönhchkeiten und Pressedrohungen

unter Druck zu setzen. Der wegen Aufruhrs, Nötigung und
Widerstands angeklagte Pfarrer Khnkhammer, dessen Prozeß in
Düsseldorf trotz der Empörung der klerikalen Presse stattfand, hatte mit
noch einigen Gesinnungsgenossen die Aufführung eines der Kirche
nicht genehmen Films gewaltsam verhindert. (In Köln wurden bei
einer gleichen Aktion Scheiben zerschlagen und Personen mißhandelt,

ohne daß ein Verfahren eingeleitet wurde.) Der Rechtsanwalt
Klinkhammers stauchte den den Vorsitz führenden Landgerichtsdirektor

derart zusammen, daß er — und sogar der Staatsanwalt — es

nicht mehr wagte, Klinkhammer als «Angeklagten» zu bezeichnen.
Das eingeschüchterte Gericht sprach den Angeklagten, der sich im
Gerichtssaal als Ankläger gebärdete, frei. Entwendungen von
Filmkopien, Verhinderungen der Aufführung von Lessings «Nathan der
Weise» und Brandstiftungen an Zeitungskiosken runden das BUd
der auch' ohne Konkordat herrschenden «ecclesia triumphans» ab.
Auch ohne die Existenz des Artikels 13 des bayrischen Konkordats von
1817, das den Bischöfen das Recht gab, von der Regierung ein
Vorgehen gegen nichtchristliche Schriften zu verlangen, können auf
Grund des «Schmutz- und Schundgesetzes» der Bundesrepublik
derartige Publikationen behindert werden und werden es auch.

Bezeichnend ist, daß im Reichskonkordat von 1933 kein Satz steht,
der dem katholischen Laien religiöse oder politische Rechte (etwa
gegenüber den Nationalsozialisten) verleiht. Der Text des Konkordats

ist im wesentlichen auf die Sicherheit der Herrschaft des Klerus
abgestellt. Die Erklärungen von kirchlicher Seite, das «katholische
Volk» werde auf «seine Rechte nicht verzichten», ist eine Verschiebung

der wahren Akzente des Konkordats. Das katholische Volk hatte
aber unbestritten das Recht, im Gottesdienst die Gebete für Hitlers
Wohlergehen nachzubeten.

Die Kräfte, die heute den Süden und Westen Deutschlands und
womöglich die gesamte Bundesrepublik mit oder ohne Hdfe des
Konkordats unter einen katholischen Totahtarismus bringen möchten,
sind dieselben, die bereits vor und nach 1933 den Widerstand
demokratisch gesinnter Katholiken gegen Hitler paralysierten. Der einflußreiche

Kreis um die Benediktiner der Abtei Maria Laach spielt hier
eine große Rolle. Er reicht bis hinauf in die Bonner Bundesregierung.



300 Befreiung Nr. 10

Die Methoden sind immer die gleichen : die demokratischen Einrichtungen

auszunutzen, um die Diktatur der Kirche zu errichten, — was
übrigens manchmal in kirchlichen Publikationen offen zugegeben
wird.

Die furchtbare Auswirkung eines Konkordats, wie es am 1. Mai 1934
zwischen dem Papste und Oesterreich abgeschlossen wurde und mit
dessen Hilfe die Kirche endgültig (bis 1938) die Macht im Staate
erobert hatte, zeigt ein Gerichtsurteil aus Oesterreich im Jahre 1935.
Ein Mann war aus der Kirche ausgetreten, und die Anklagebehörde
brachte ihn vor Gericht. Das Urteil lautete: «Der Beschuldigte hat
durch seinen Austritt aus der römisch-katholischen Kirche eine
politische Demonstration begangen. Gemäß § 1 (leg. cit.) wird gegen den
Beschuldigten eine Arreststrafe in der Dauer von 6 Wochen verhängt.
Der Bestrafte hat als Beitrag zu den Kosten des Strafverfahrens 10

v. H. der verhängten Strafe (ein Tag — 10 Schilling) d. s. 32.— Schilling

zu zahlen und die Kosten des Strafvollzuges zu ersetzen.» Somit
gibt die Kirche durch ihren staatlichen Arm selbst zu, daß sie eine
politische Institution ist, gegen die man nicht durch Austritt
«demonstrieren» darf. Was der Kirche aber recht ist, sollte auch anderen
politischen Institutionen und Parteien billig sein, soweit sie in einem
fremden Lande eine autoritative Spitze haben. Wie wäre es beispielsweise

mit einem Konkordat mit dem Moskauer Kommunistischen
Informationsbüro, das dem internationalen Kommunismus dieselben
Privilegien gegenüber anderen politischen Richtungen zubilligt wie
der katholischen Kirche gegenüber anderen Religionen und
Weltanschauungen? Der Widersinn liegt auf der Hand, und damit auch
der Widersinn von Konkordaten überhaupt, welche die Rechte der
Staatsbürger, auch der katholischen (soweit sie nicht zum Klerus
gehören), einschränken. Nicht zuletzt hat ein Konkordat ja auch den
Zweck, widerstrebende Teile des kathohschen Kirchenvolkes, das aus
gesellschaftlichen und beruflichen Gründen Mitghed der Kirche
bleiben muß, mit Hilfe der Staatsgewalt völlig unter Kontrolle zu
halten.

Jeder Glaube an den Staatswert von Bürgern, die keinen Individual-
wert für sich selbst haben, ist einTraum, aus dem es früher oder später
ein entsetzliches Erwachen gibt. Pestalozzi


	Dona nobis Concordatum!

