Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 2 (1954)

Heft: 10

Artikel: Dona nobis Concordatum!

Autor: Maybach, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410363

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEFREIUNG

Zeitschrift fiir kritisches Denken

2, Jahrgang Nr, 10 1. Oktober 1954

Dona nobis Concordatum!
Von Fritz Maybach

Ist Konkordat und Kirchenpla'n'
Nicht gliicklich durchgefiihrt?
Ja, fangt einmal mit Rom nur an,

Da seid ihr angefiihrt!

Staatsminister Joh. Wolf. v. Goethe

«Dona nobis pacem», «Herr, gib uns den Frieden!», ist ein Ruf,
der oft die Rdume einer katholischen Kirche durchhallt. Die alten
Romer leiteten aus dem Worte pax = Frieden die Bezeichnung pacare
ab, die in der Verbindung «terram pacare» die Bedeutung von «ein
Land befrieden», «einem Land den Frieden geben» hatte. Auf gut
romisch hie3 das oft, ein fremdes Land durch mehr oder weniger
Gewaltanwendung der Herrschaft Roms unterwerfen. Im katholischen
«Dona nobis pacem» klingt ein dhnlicher Unterton mit, denn nach
der katholischen Lehre sind Friede und Ordnung auf der Welt erst
hergestellt, wenn alle Vilker und Regierungen sich dem Papste ge-
beugt haben. Solange das nicht der Fall ist, herrscht eine Art «Kalter
Krieg» und beschrinkt sich die padpstliche Diplomatie auf ein beschei-
deneres «Dona nobis Concordatum», — Herr, schenke uns ein Kon-
kordat, mit dessen Hilfe wir die Vélker befrieden k6nnen!

Ein Konkordat zwischen dem Papst und der Regierung eines Lan-
des ist tatsichlich eine groBe Selbstbescheidung der Secretaria status
der romischen Kurie, des Staatssekretariats, das zusammen mit der
Congregatio pro negotiis ecclesiasticis extraordinariis, der Kon-
Konkordate zustindig ist. Ein Korkordat ist eigentlich eine Ver-
giinstigung, die der Staatssekretdr als Aulenminister des Pap-
stes dem Staate gniddigst gewdhrt. Diese Vergiinstigung kann
jederzeit wieder riickgingig gemacht werden, denn nach der Pri-



290 ‘ ' Befreiung Nr. 10

vilegientheorie hat die Kirche grundsitzlich die Oberhoheit iiber
jeden Staat. Der Jesuit de Luca betont iiber Vereinbarungen des
Papstes mit diesen nicht vollig unterworfenen, teils andersgliubigen
Staaten, solche Konkordate seien «besondere Zugestindnisse, denn
auch die Ketzer sind dem Papste untertan, und ketzerische Religio-
nen konnen der wahren Kirche gegeniiber nie ein legitimes Recht
besitzen». Nur die Kirche hat ein legitimes (von Gott verliehenes)
Herrschaftsrecht. Wer dieses Recht einschrinken méchte, kann —
wenn die Zeitumstinde es der Kirche gestatten — dem Bannfluch
verfallen, mit dem Papst Gregor VII. den deutschen K&énig Heinrich
IV. belegte: «Ich entbinde alle Christen des Eides, den sie ihm gege-
ben haben oder geben werden, und verbiete, da3 jemand ihm, als
Konig, forthin diene.» Auch heute noch gilt die Richtlinie: «Roma
locuta causa finita» — «Rom hat gesprochen, die Sache ist erledigt»
(Augustinus, Sermones, 131). Dem entspricht die durchaus folgerich-
tige Ansicht des Papstes Leo XIII. in der 1888 herausgegebenen
Enzyklika «Libertas praestantissimumy, nach der niemand eine selbst
gewihlte Religion auller der katholischen ausiiben diirfe. Die ketze-
rische Idee der Freiheit der Religionswahl wird als «deliramentumy,
als Tollheit bezeichnet. Der langjihrige Leiter der deutschen Katho-
likentage, Fiirst Lowenstein, sprach das Anliegen der Kirche klar
aus: «Wer Jesum Christum als Gottessohn nicht anerkennt oder seine
Lehren und Gebote nicht als malligebend fiir alle menschlichen Ver-
hiltnisse betrachtet, darf an der Gesetzgebung, Rechtspflege und
Verwaltung nicht teilnehmen.» Papst Pius X. sagte in einer Allocu-
tion vom 9. November 1903: «Jeder billig Denkende erkennt, daf3 der
romische Papst von dem Lehramt, das er in Bezug auf Glauben und
Sitten innehat, das Gebiet der Politik nicht trennen kann.»

Das in Deutschland herausgegebene, in theologischen Fragen maQ3-
gebende katholische «Staatslexikon» erklirt, «das synallagmatische
(d. h. zweiseitige) Moment eines Konkordats» diirfe nicht soweit fiih-
ren, dall «das rechte Verhiltnis von Staat und Kirche, d. h. die Un-
terordnung des Staates unter die Kirche, getriibt werde. Ferner wird
iiber die Notwendigkeit eines Konkordats gesagt: «Diese Notwendig-
keit 1dBt sich nicht mehr behaupten, sobald die beiden hochsten Ge-
walten (Kirche und Staat) in ein Subordinationsverhiltnis zueinander
gebracht werden. Denn dann ist die iibergeordnete Gewalt befugt, auf
dem Gebiete der res mixtae (der Gegenstinde der Verhandlungen; d.
Verf.) die Grenze zu ziehen.» Gemeint ist, da3 die dem Staat stets



Nr. 10 Befreiung 291

iibergeordnete Kirche dem Staat seine Handlungsweise eigentlich
vorzuschreiben hat. Dann eriibrigt sich allerdings ein Konkordat. Das
meint die offiziose katholische Zeitschrift «Schénere Zukunft», wenn
sie schreibt: «Uebrigens ist der Katholizismus nicht irgendeine Welt-
anschauung neben anderen, die man neben diesen zur Geltung brin-
gen kann. Seine einzige Giiltigkeit verlangt unbeschrinkte Herr-
schaft.»

Neben die Privilegienlehre, die in der Theorie nicht aufgegeben
ist, ist heute aus taktischen Griinden die Vertragslehre getreten, die
den beiden vertragschlieBenden Parteien gleiche Rechte zubilligt.
Im innerkatholischen Sprachgebrauch wird aber daran festgehalten,
daB} ein Konkordat ein Vertrag zwischen Papst und Staat iiber «das
fiir das betreffende Land zu beobachtende Verhalten» ist, wihrend
die Kirche selbst sich nicht grundsitzlich an Vertrige zu halten
braucht, da sie von Gott ist und Gott in seiner Allmacht logischerweise
keine Vertrige mit sich schlieBen 1dBt. Der katholische Kirchen-
rechtler Hilling definiert, dal} ein Konkordat ein «Entgegenkom-
men>» der Kirche ist, fiir das sie vom Staate «als Dank materielle Zu-
wendungen» erhilt. Papst Leo XIII. driickt sich schirfer aus, wenn
er iiberall dort einen Kriegszustand zwischen Kirche und Staat sieht,
wo der Staat sich der rémischen Kurie nicht unterwirft oder bis zur
Unterwerfung nicht ein Konkordat mit ihr abschlie8t. Den Waffen-
stillstand eines Konkordats bezeichnete Leo XIII. in seiner Enzyklika
«Immortali Dei» von 1885 als «tranquilla libertasy, als ein zeitwei-
liges Mittel zur Herstellung von Ruhe, Frieden und Freiheit. Freiheit
fiir wen?, konnte man fragen. Denn in der schon erwihnten Enzykli-
ka «Libertas praestantissimum» verurteilte derselbe Leo XIII. die
Irrlehre, der Staat miisse allen Religionsgemeinschaften gegeniiber
neutral sein. Jede Regierung habe vielmehr die Pflicht, ausschlief3-
lich die katholische Kirche zu fordern und die iibrigen Bekenntnisse
zu unterdriicken. '

Aus der Praxis eines Konkordats betrachten wir einige Paragra-
phen des «Konkordats zwischen Seiner Heiligkeit Papst Pius XI. und
dem Staate Bayern» vom 29. Mirz 1924, ein Konkordat, das dem
Staatshaushalt iibrigens eine jdhrliche Mehrbelastung von 3 Millionen
Mark brachte. Artikel 4, § 2 enthilt den im 20. Jahrhundert fast un-
glaublichen Passus: «An den beiden philosophischen (!) Fakultiten
der beiden Universititen Miinchen und Wiirzburg soll wenigstens je
ein Professor der Philosophie und der Geschichte angestellt werden,



292 Befreiung Nr. 10

gegen den hinsichtlich seines katholisch-kirchlichen Standpunktes
keine Erinnerung zu erheben ist.» In Artikel 8, § 2 wird es noch bes-
ser: «Dem Bischof und seinen Beauftragten steht das Recht zu...,
ihre (der Schiiler; d. Verf.) nachteiligen und ungehérigen Beeinflus-
sungen in der Schule, inshbesondere etwaige Verletzungen ihrer Glau-
bensiiberzeugung oder religiosen Empfindungen im Unterrichte, bei
der staatlichen Unterrichtsbehérde zu beanstanden, die fiir entspre-
chende Abhilfe Sorge tragen wird.» In der Praxis sah die «Abhilfe»
dann so aus, dal}, wenn sich ein einziger Schiiler im Geschichts- oder
Biologieunterricht einer beliebigen Schule (also nicht nur der katho-
lischen Konfessionsschule) «verletzt» fiihlte, indem er auch eine
andere Meinung als nur die katholische hirte, die Unterrichtsbehor-
den gegen die freie MeinungsiduBBerung eines Mitschiilers oder Lehrers
in Bewegung gesetzt wurde. Der Verfasser hat es selbst erlebt, daB3 ein
Schiiler eines stddtischen, also nicht kirchlich gefithrten Gymnasiums
offiziell getadelt wurde, als er einmal die Sprache auf Inquisition und
Darwins Abstammungslehre brachte. Nicht etwa ein Schiiler, sondern
ein geistlicher Religionslehrer war «verletzt» worden. Der katholische
Geschichtslehrer, in dessen Unterrichtsstunde die AeuBlerungen des
Schiilers gefallen waren, wurde versetzt. Der Lehrer hitte die Pflicht
gehabt, dem Schiiler sogleich den Mund zu verbieten und die «das
religiose Gefiithl verletzenden» Aeullerungen «richtigzustelleny.

Noch drei weitere Abschnitte aus dem Konkordat, die das leibliche
Wohl der Kirchenbeamten regeln: «Den Generalvikaren und bischof-
lichen Sekretiren wird der Bayerische Staat eine Dienstentschddigung
anweisen ... Sowohl den Erzbischofen und Bischéfen als den Digni-
-titen, den 5 bzw. 4 dlteren Kanonikern und 3 &lteren Vikaren wird
eine ihrer Wiirde und ihrem Stande entsprechende Wohnung ange-
wiesen . .. Der Bayerische Staat wird an die bestehenden, nach den
Bestimmungen des Codex juris canonici eingerichteten Knaben- und
Priesterseminare angemessene Zuschiisse leisten.» (Artikel 10, § 1,
Abt. ¢, e, h.) — Der preuBlische Konig Friedrich II. schrieb einmal:
«Die Apostel haben gar kein Gehalt gehabt, der Priester ihr Reich
ist nicht von dieser Welt.»

Ein Streitobjekt der heutigen westdeutschen Bundesrepublik
Deutschland ist das Reichskonkordat vom 20. Juli 1953, das zwischen
dem heutigen Papst Pius XII. und Hitler abgeschlossen wurde. Dieses
Konkordat ist der folgerichtige AbschluB3 des Kampfes maf3gebender
Kreise des hohen Klerus gegen die Weimarer Demokratie. Bezeich-



Nr. 10 Befreiung 293

nend fiir die wahre Einstellung der Kirche zur Republik war eine
Erkldrung der Fraktion des Zentrums — der katholischen Partei —
im Kélner Stadtparlament am 30. Mirz 1933, nachdem diese Partei
mit Hilfe der Nationalsozialisten die anderen Parteien von den Sit-
zungen ausgeschlossen hatte: «Wir begriiBen die Vernichtung des
Kommunismus und die Bekimpfung des Marxismus, die in dem heu-
tigen Umfange in der Nachkriegszeit nicht moglich war, da der sozia-
listische Einbruch nach 1918 der katholischen Minderheit nur zur
Abwehr schlimmerer Dinge, nicht aber zur Gestaltung des Staates aus-
schlieBlich nach unserer Auffassung Raum lieB. Wir reichen in dieser
Stunde allen, auch fritheren Gegnern die Hand, um die Fortfithrung
des nationalen Rettungswerks zu sichern.» Der Grundgedanke auch
der bald darauf folgenden Konkordatsverhandlungen war es, dem
Gewaltstaate Hitlers politische Konzessionen zu machen und ihn an-
zuerkennen, um als Gegenleistung die uneingeschrinkte Diktatur auf
kulturellem Gebiet zu erhalten. Dal} die Kirche sich hierbei in der
Hoffnung wiegte, auf dem Wege iiber die Kulturpolitik auch direkten
politischen Einfluf3 zu bekommen, und ihr das nicht gelang und sie
zum betrogenen Betriiger wurde, mag uns hier nicht weiter beschif-
tigen. Festzustellen bleibt aber, daf3 die Spitzen der katholischen Kir-
che sich erst zum Widerstand gegen einige MaBBnahmen Hitlers ent-
schlossen, als dieser sich nicht mehr in allen Punkten an das Konkor-
dat hielt. Interessant ist auch ein Passus aus einem Hirtenbrief der
katholischen deutschen Bischo6fe aus dem Jahre 1933, in dem es heil3t:
«Gerade weil in der katholischen Kirche die Autoritit ganz besonders
zur Geltung kommt, fillt es dem Katholiken auch keineswegs schwer,
die neue starke Bewegung der Autoritit im deutschen Staatswesen zu
wiirdigen und sich ihm zu unterwerfen.» Der Freiburger Erzbischof
Grober schrieb: «Kirchenpolitisch bewies der Abschluf3 des Konkor-
dats, dall zwei ithrem Wesen nach totalitire Gewalten dennoch eine
Einigung finden konnen, wenn die Gebiete sich sondern und Ueber-
schneidungen der Zustindigkeit auf freundschaftliche Art zu Ge-
meinsamkeiten und Parallelen werden.» Weiter sprach Gréber, Haupt-
sprecher der Kirche in Konkordatsfragen, von einer «freudigen Hin-
ordnung des bekenntnistreuen Katholiken zum nationalsozialistischen
Staaty. Der Primas von Deutschland, der Breslauer Kardinal und
Fiirsterzbischof Bertram, sandte noch am 10. April 1940 eine enthu-
siastische GruBBadresse von der Fuldaer Bischofskonferenz an Hitler,
in der die <herzlichsten Gliickwiinsche» zum baldigen Geburtstage



294 Befreiung Nr. 10

Hitlers sowie «Treue zum jetzigen Staate» ausgesprochen werden. Der-
artige Zitate hoher Kirchenfiirsten lassen sich beliebig vermehren.

Das Reichskonkordat vom Juli 1933 ist sehr weitgehend. In Artikel
5 heillt es, daf} der Staat die Kirchendiener nicht nur gegen Beleidi-
gungen ihrer Person, sondern auch in ihrer Eigenschaft als Geistliche
schiitzt. Das ist eine Erweiterung des Gottesldsterungsparagraphen
(§ 166) des deutschen Strafgesetzbuches. Artikel 6 befreit «Kleriker
und Ordensleute» von verschiedenen staatsbiirgerlichen Pflichten.
- Artikel 8 besagt, daB3 die Amtseinkommen der Geistlichen von der
Zwangsvollstreckung befreit sind. Ein Zusatz zu Artikel 19, Absatz 2,
der sich mit den katholisch-theologischen Fakultiten an den deut-
schen Universititen befallt, die vom Staate unterhalten werden, per-
sonell und geistig aber von der Kirche abhingen, legt fest, da3 das
deutsche Reich fiir diese Fakultiten die apostolische Konstitution
«Deus scientiarum dominusy («Gott ist der Herr der Wissenschaften»)
anerkennt. Aus Artikel 23: «Die Beibehaltung und Neueinrichtung
katholischer Bekenntnisschulen bleibt gewéhrleistet. In allen Gemein-
den, in denen Eltern oder sonstige Erziehungsberechtigte es beantra-
gen, werden katholische Volksschulen errichtet werden.»

Es mul} also abgestimmt werden, ob Eltern eine katholische Kon-
fessionsschule wiinschen. In den zwanzig Jahren seit Bestehen des
Konkordats haben an vielen Orten die Erziehungsberechtigten aber
fiir eine Gemeinschaftsschule gestimmt. Darauf erhob sich eine Em-
porung in der Geistlichkeit. In einigen Dérfern versuchten Pfarrer,
durch Sturmliduten der Kirchenglocken die Eltern einzuschiichtern.
Verschiedentlich wurde von kirchlicher Seite deutlich gemacht, dali,
wenn die Eltern von ihrem «Elternrecht» (das von der Kirche so sehr
propagiert wird) den «falschen» Gebrauch machten, das Kirchenrecht
an die Stelle des Elternrechts trete. Als der Kélner Stadtteil Vogel-
sang, vorwiegend katholisch, sich in einer Abstimmung mit groBer
Mehrheit fiir die Gemeinschaftsschule aussprach, verhinderte die kle-
rikal durchsetzte Kolner Schulverwaltung zunichst die Ersffnung
einer solchen Schule. Als es dann — aus juristischen Griinden — doch
nicht mehr anders ging, verweigerte der katholische Pfarrer die Ertei-
lung von Religionsunterricht an dieser christlichen Gemeinschafts-
schule, obwohl auf ausdriicklichen Wunsch der Kirche auch in diesen
Schulen der Religionsunterricht gesetzlich eingefiihrt ist. Wenn mog-
lich, verhindert die Kirche aber Elternbefragungen, obwohl die Ver-
pflichtung besteht. Gleichzeitig wird immer wieder versucht, Eltern,



Nr. 10 Befreiung " 295

die fiir die christliche Gemeinschaftsschule sind, moralisch zu diffa-
mieren. In der Zeitung «Ewige Anbetung» stand zu lesen, wer seine
Kinder nicht in die katholische Konfessionsschule schicke, mache aus
ihnen «Charakterlumpen, Selbstmirder, Verbrecher und ewig Ver-
dammtes. Domkapitular Hartl warnte: «Eltern, die innerlich mit
ihrer bisherigen Religion zerfallen sind, haben kein sittliches Recht,
den Religionsstand der Kinder zu dndern. Es gibt kein Gewissens-
recht, von der Wahrheit abzufallen und dem Irrtum anzuhingen.»
Das gilt natiirlich nur fiir bisher katholische Eltern. Nichtkatholische
Eltern, die mit ihrer bisherigen Religion zerfallen und katholisch
werden, haben nicht nur das Recht, sondern sogar die Pflicht, den
Religionsstand der Kinder zu &dndern. — «Extra Ecclesiam nulla
salus», «cAullerhalb der Kirche kein Heily, sagte schon vor 1700 Jahren
Kirchenvater Cyprianus.
Der schon zitierte nazifreundliche Erzbischof Grober erhob 1945,
nach dem Zusammenbruch des Hitlerstaates, erneut seine Stimme.
Zwar nicht gegen die Rechtsgiiltigkeit des mit dem blutbefleckten
«Fithrer» abgeschlossenen Konkordats, wohl aber gegen die Nicht-
beachtung einiger Konkordatsbestimmungen seitens des Diktators.
Unter anderem machte Grober dem Nationalsozialismus den Vorwurf,
da3 er den Religionslehrern die korperliche Ziichtigung verboten
habe. Das Heil fiir die katholische Erziehung in einem neuen demo-
kratischen Deutschland sah Gréber in der «schmerzlichen, unbeug-
samen Hirte des Stockes» bei «widerspenstigem Willen» des nicht
geniigend religionsbeflissenen Schiilers. Mit diesem lichtvollen reli-
gionspddagogischen Ausblick (der heute in Bayern praktiziert wird)
wollen wir Herrn Grober verlassen und uns der Konkordatsfrage zu-
wenden, wie sie sich in den letzten Jahren in der deutschen Bundes-
republik stellt.

Die Zihlebigkeit des Reichskonkordats erklirt sich nicht zuletzt
daraus, daB} es keine Kiindigungsgklausel enthilt. Ein Staat hat an sich
kein Recht, ein Konkordat aufzukiindigen. Wohl aber beruft sich die
Kirche auf die im Vélkerrecht vielfach iibliche clausula rebus sic stan-
tibus (Klausel der gleichbleibenden Umstinde) und hilt sich an ein
abgeschlossenes Konkordat nur so lange, wie es «dem Seelenheil der
Gldubigen nicht abtriglich» ist bzw. nicht von ihr oft selbst herbei-
gefithrte politische Umsténde eingetreten sind, die ein noch giinsti-
geres Konkordat erméglichen. An dem sehr vorteilhaften Reichskon-
kordat hilt die Kirche dagegen mit Zihnen und Klauen fest. Am 3.



296 Befreiung Nr. 10

Februar 1949 warnte der bayrische Kultusminister Hundhammer den
verfassunggebenden Parlamentarischen Rat in Bonn, das Konkordat
etwa nicht in der Verfassung fiir ewige Zeiten zu verankern. Aus den
Worten Hundhammers klang die Drohung, Bayern werde sich zusam-
men mit dem Vatikan gegen das iibrige Westdeutschland wenden, in
einem Kampf, «der von uns sehr hart gefiihrt wird». Der Wille zum
Separatismus wurde unverbliimt ausgesprochen. Dariiber hinaus er-
klidrte Hundhammer wiederholt, allein der Papst bestimme Programm
und Politik der bayrischen Landesregierung. Am 12. Februar 1949
gaben die deutschen Bischéfe, um das Schicksal des Konkordats be-
sorgt, eine gemeinsame Erklirung ab, das geplante Grundgesetz kénne
«nur dann seinen Zweck erfiillen», wenn in ihm die «ewig giiltige,
durch Christus neu gefestigte und vollendete Gottesordnung als die
tragende Grundlage des staatlichen Lebens anerkannt wird.» Der An-
griff der Kirche auf ein Grundgesetz, das dem Staatsbiirger in reli-
giosen Dingen Freiheit 1dBt, miBlang. Die Mehrheit des Parlamenta-
rischen Rats lehnte den Einbau des Konkordats in die Verfassung der
Bundesrepublik Deutschland ab. Die Konkordatsfrage als solche blieb
unentschieden. Immerhin erklirte damals der ehemalige Weimarer
Minister und kiirzlich verstorbene liberal-demokratische Prisident
des Bundesverfassungsgerichts, Dr. Hopker-Aschoff, das Konkordat
als einen heute ungiiltigen Vertrag «des Heiligen Stuhles mit einer
Verbrecherbande». In der sowjetisch besetzten Deutschen Demokra-
tischen Republik wird das «Hitlerkonkordat» nicht anerkannt.
Hinter den Kulissen tobt ein erbitterter Kampf um die bundes-
offizielle Anerkennung des Reichskonkordats. In erster Linie geht
es der Kirche — wie immer — um die Konfessionsschulen. Nach ka-
tholischer Lehre ist die gesamte Erziehung, einschlieBllich der in der
Schule, ein «jus divinum» («gottliches Recht»), eine rein kirchliche
Angelegenheit, in die sich weder der Staat einzumischen hat noch
die Eltern Rechte besitzen, die nicht mit dem Kirchenrecht iiberein-
stimmen. In Artikel 6 Absatz 2 des Grundgesetzes heillt es aber:
«Pflege und Erziehung der Kinder sind das natiirliche Recht der
Eltern und die zuvorderst ihnen obliegende Pflicht. Ueber ihre Be-
titigung wacht die staatliche Gemeinschaft.» Die Erziehung der Kin-
der wurzelt also nach dem Grundgesetz im Elternrecht und im staat-
lich-positiven Recht. Vom katholischen Codex juris canonici ist keine
Rede. Im iibrigen hat das in Artikel 6 des Grundgesetzes festgelegte
Erziehungsrecht der Eltern mit der Frage der konfessionellen Schule



Nr. 10 Befreiung ) e A 297

nichts zu tun und deklariert nicht ein Recht der Eltern und der hinter
ihnen stehenden Kirche, die Schulart zu bestimmen. Das wird oft
vergessen. Die Grundrechte sollen den Biirgern einen staatsgewalt-
freien Raum sichern, in diesem Falle die Freiheit der h&duslichen
religidsen Erziehung und die Freiheit eines von den Eltern selbst
gewihlten Religionsunterrichts fiir ihr Kind. Nicht aber ist gesagt,
daB diesen staatsgewaltfreien Raum die Kirchen einnehmen sollen
oder daB3 die gesamte Schule in allen ihren Fichern Domine der Kir-
che sein soll, mégen nun die Eltern den Auftrag dazu geben oder
nicht. Im Geschichts- oder Biologieunterricht der Schule hat die Kir-
che nichts zu suchen. Auch Artikel 7 des Bonner Grundgesetzes steht
in Gegensatz zu den Schulbestimmungen des Reichskonkordats. Es
heillt in Artikel 7 beispielsweise nicht, dall auf Antrag der Erzie-
hungsberechtigten eine o6ffentliche Konfessionsschule einzurichten
ist. Wohl aber kann (braucht nicht!) eine private, von der Kirche
finanzierte konfessionelle Volksschule zugelassen werden. Dagegen
bestimmt Artikel 23 des Reichskonkordats die Errichtung éffentlicher
konfessioneller Schulen.

Allgemein ist zu sagen, dal3 das Konkordat rechtlich auf sehr schwa-
chen Fiillen steht. Doch uns mit der Frage zu beschiftigen, ob das
Konkordat nach der «bedingungslosen Kapitulation» Deutschlands
noch giiltig ist und ob die Bundesrepublik Deutschland iiberhaupt die
alleinige Rechtsnachfolgerin des ehemaligen Deutschen Reiches und
nicht etwa nur ein Provisorium in einem noch zweigeteilten Deutsch-
land ist, wiirde hier zu weit fiihren.

Das oben iiber das Grundgesetz Gesagte ist eine rein theoretische
Erorterung. Rechtsfragen sind aber auch Machtfragen, und es besteht
kein Zweifel, daB seit 1945 die Macht der katholischen Kirche in den
Westzonen Deutschlands groBer ist als sie es jemals seit hundert Jah-
ren war. In der Praxis werden die Konkordatshestimmungen nficht
nur treu erfiillt, vielmehr auch bei weitem iibererfiillt. In fast der
gesamten Presse, im Rundfunk, in der Schule und oft auch in der
Rechtsprechung ist die christliche Dogmatik selbstverstindlicher Aus-
gangspunkt. Noch vereinzelt bestehende «Inseln» weltanschaulicher
Vielfalt werden isoliert und berannt. Der Kélner Kardinalerzbischof
Frings dulerte seine Zufriedenheit iiber die erfolgreich durchgefiihrte
totale Verklerikalisierung der Schulen Nordrhein-Westfalens (ein-
schlieBlich der «christlichen Gemeinschaftsschulen»), kritisierte aber
die Universititen, auf denen sich im Lehrkorper noch «liberale» Ele-



298 Befreiung Nr. 10

mente befinden. Auf dem Umwege iiber den Kultusminister und durch
direkte Einfluflnahme gelingt es der Kirche schrittweise, die Hoch-
schulen zu «sdubern». Diese EinfluBnahme wird unterstiitzt durch
Drohungen, katholische Universitdten zu griinden und den bestehen-
den Hochschulen das Wasser abzugraben. Zuletzt am 17. August 1954
erklirte der Kélner Kardinal, bei der katholischen Bevilkerung und
in akademischen Kreisen bestehe leider wenig Verstindnis fiir die
Errichtung katholischer Universititen. Diese Aeullerung sowie der
Hinweis, eine katholische Universitit sei «ein grof3es finanzielles Pro-
blem», sind Winke mit dem Zaunpfahl an die Regierung, durch ka-
tholische Kulturpolitik die Griindung kirchlicher Hochschulen iiber-
fliissig zu machen, andernfalls aber an die hohen Kosten zu denken,
wenn die Kirche die staatliche Finanzierung katholischer Universita-
ten fordert.

Heute gibt es in einigen Lindern der Bundesrepublik — vor allem
in Nordrhein-Westfalen, Rheinland-Pfalz und Bayern — fast keine
Gemeinschaftsschulen mehr, die auch Kindern jiidischer und anderer
nichtchristlicher Eltern zumutbar sind. Die christliche Dogmatik
zieht sich durch simtliche Unterrichtsficher. Die relativ wenigen noch
bestehenden Gemeinschaftsschulen sind gemischt katholisch-evange-
lische Konfessionsschulen, sind christliche Missionsschulen. Die Re-
gierung von Rheinland-Pfalz versucht sogar, von Staats wegen fest-
zulegen, was christlich ist. Nur solche Lehrer sollen angestellt werden,
die entweder der katholischen Kirche oder zumindest einer vom
Staate als christlich betrachteten evangelischen Religionsgemeinschaft
angehoren. Kleinere protestantische Gemeinschaften sollen auf diese
Weise zuriickgedringt werden. Dal3 die Regierung iiberhaupt erst gar
nicht in Betracht zieht, da3 es aulBerhalb des katholischen und (noch
geduldeten) evangelischen Bekenntnisses noch andere geben konnte,
versteht sich von selbst.

Ueber das Konkordat hinaus sind auch Bestrebungen im Gange, das
Verbot des Papstes Pius X. an die Regierungen aller Léander der Erde,
Geistliche ohne Erlaubnis ihrer kirchlichen Oberen vor ein weltliches
Gericht zu stellen, restlos durchzusetzen. Dieses Verbot wird in iiber-
wiegend katholischen Lindern der Bundesrepublik schon weitgehend
befolgt. Wie die Zeiten sich gedndert haben, ersieht man daran, dafl
im Jahre 1911, als der Papst den Erlal}3 herausgab, Pius X. auf Grund
eines diplomatischen Schritts der deutschen Regierung erkliren
mubte, das Deutsche Reich werde von dem Verbot ausgenommen.



Nr. 10 Befreiung 299

Heute, im Zeichen der Restauration auf allen Gebieten des bundes-
republikanischen Lebens, ist es moglich, ein Gericht mit Hilfe von
Telegrammen fithrender politischer Personlichkeiten und Pressedro-
hungen unter Druck zu setzen. Der wegen Aufruhrs, Nétigung und
Widerstands angeklagte Pfarrer Klinkhammer, dessen Prozef3 in Diis-
seldorf trotz der Emporung der klerikalen Presse stattfand, hatte mit
noch einigen Gesinnungsgenossen die Auffithrung eines der Kirche
nicht genehmen Films gewaltsam verhindert. (In K6ln wurden bei
einer gleichen Aktion Scheiben zerschlagen und Personen miBlhan-
delt, ohne daf} ein Verfahren eingeleitet wurde.) Der Rechtsanwalt
Klinkhammers stauchte den den Vorsitz fiihrenden Landgerichts-
direktor derart zusammen, dall er — und sogar der Staatsanwalt — es
nicht mehr wagte, Klinkhammer als «Angeklagten» zu bezeichnen.
Das eingeschiichterte Gericht sprach den Angeklagten, der sich im
Gerichtssaal als Ankldger gebirdete, frei. Entwendungen von Film-
kopien, Verhinderungen der Auffiihrung von Lessings «Nathan der
Weise» und Brandstiftungen an Zeitungskiosken runden das Bild
der auch ohne Konkordat herrschenden «ecclesia triumphans» ab.
Auch ohne die Existenz des Artikels 13 des bayrischen Konkordats von
1817, das den Bischéfen das Recht gab, von der Regierung ein Vor-
gehen gegen nichtchristliche Schriften zu verlangen, konnen auf
Grund des «Schmutz- und Schundgesetzes» der Bundesrepublik der-
artige Publikationen behindert werden und werden es auch.

Bezeichnend ist, dal im Reichskonkordat von 1933 kein Satz steht,
der dem katholischen Laien religiose oder politische Rechte (etwa
gegeniiber den Nationalsozialisten) verleiht. Der Text des Konkor-
dats ist im wesentlichen auf die Sicherheit der Herrschaft des Klerus
abgestellt. Die Erklirungen von kirchlicher Seite, das «katholische
Volk» werde auf «seine Rechte nicht verzichten», ist eine Verschie-
bung der wahren Akzente des Konkordats. Das katholische Volk hatte
aber unbestritten das Recht, im Gottesdienst die Gebete fiir Hitlers
Wohlergehen nachzubeten.

Die Krifte, die heute den Siiden und Westen Deutschlands und wo-
moglich die gesamte Bundesrepublik mit oder ohne Hilfe des Kon-
kordats unter einen katholischen Totalitarismus bringen mdéchten,
sind dieselben, die bereits vor und nach 1933 den Widerstand demo-
kratisch gesinnter Katholiken gegen Hitler paralysierten. Der einflul}-
reiche Kreis um die Benediktiner der Abtei Maria Laach spielt hier
eine groB3e Rolle. Er reicht bis hinauf in die Bonner Bundesregierung,.



300 sl , Befreiung Nr. 10

Die Methoden sind immer die gleichen: die demokratischen Einrich-
tungen auszunutzen, um die Diktatur der Kirche zu errichten, — was
iibrigens manchmal in kirchlichen Publikationen offen zugegeben
wird.

Die furchtbare Auswirkung eines Konkordats, wie es am 1. Mai 1934
zwischen dem Papste und Oesterreich abgeschlossen wurde und mit
dessen Hilfe die Kirche endgiiltig (bis 1938) die Macht im Staate
erobert hatte, zeigt ein Gerichtsurteil aus Oesterreich im Jahre 1935.
Ein Mann war aus der Kirche ausgetreten, und die Anklagebehorde
brachte ihn vor Gericht. Das Urteil lautete: «Der Beschuldigte hat
durch seinen Austritt aus der romisch-katholischen Kirche eine poli-
tische Demonstration begangen. Gemif3 § 1 (leg. cit.) wird gegen den
Beschuldigten eine Arreststrafe in der Dauer von 6 Wochen verhingt.
Der Bestrafte hat als Beitrag zu den Kosten des Strafverfahrens 10
v. H. der verhiingten Strafe (ein Tag — 10 Schilling) d. s. 32.— Schil-
ling zu zahlen und die Kosten des Strafvollzuges zu ersetzen.» Somit
gibt die Kirche durch ihren staatlichen Arm selbst zu, daf} sie eine
politische Institution ist, gegen die man nicht durch Austritt «demon-
strieren» darf. Was der Kirche aber recht ist, sollte auch anderen poli-
tischen Institutionen und Parteien billig sein, soweit sie in einem
fremden Lande eine autoritative Spitze haben. Wie wiire es beispiels-
weise mit einem Konkordat mit dem Moskauer Kommunistischen
Informationsbiiro, das dem internationalen Kommunismus dieselben
Privilegien gegeniiber anderen politischen Richtungen zubilligt wie
der katholischen Kirche gegeniiber anderen Religionen und Welt-
anschauungen? Der Widersinn liegt auf der Hand, und damit auch
der Widersinn von Konkordaten iiberhaupt, welche die Rechte der
Staatsbiirger, auch der katholischen (soweit sie nicht zum Klerus
gehoren), einschrinken. Nicht zuletzt hat ein Konkordat ja auch den
Zweck, widerstrebende Teile des katholischen Kirchenvolkes, das aus
gesellschaftlichen und beruflichen Griinden Mitglied der Kirche
bleiben mul}, mit Hilfe der Staatsgewalt vo6llig unter Kontrolle zu
halten.

Jeder Glaube an den Staatswert von Biirgern, die keinen Individual-
wert fiir sich selbst haben, ist einTraum, aus dem es friiher oder spater
ein entsetzliches Erwachen gibt. Pestalozzi



	Dona nobis Concordatum!

