
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 8

Artikel: Monistische "Religion"?

Autor: Titze, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 8 Befreiung 241

druck zu verschaffen wußten, die auf der Ebene des allgemeinen Nutzens

standen und in ihrer persönlichen Entwicklung auch diejenige
der Gattung realisierten, sind ebenso unvergänglich wie die Kultur,
die sie geschaffen haben. Gewiß, das kulturelle Erbe ist immer
bedroht und muß mit jedem Tag neu errungen werden. Aber trotz
gelegentlicher Rückfälle tastet sich die Menschheit voran, mit jener
instinktiven Sicherheit, die mit dem Arterhaltungstrieb in Verbindung
zu stehen scheint. Was heute noch auf uns lastet, ist der Mangel an
sozialer Durchbildung des Menschen; und doch drängt es sich herauf
durch die Zeiten, heißt einmal «Du soUst nicht töten», ein andermal

«Liebe Deinen Nächsten», dann wieder Renaissance, Aufklärung
oder Französische Revolution, und ist in seinen tausend Gestalten das

Gemeinschaftsethos des Menschen, das unaufhaltsam vorwärtsstrebt,
mit dem idealen Endziel, eine einträchtige Menschheit zu schaffen.
Alle unsere Bestrebungen in Welt und Wissenschaft scheinen das

Leitmotiv zu haben, in Zukunft einen Menschentypus hervorzubringen,

der — wie es Alfred Adler formulierte — Gemeinschaftsgefühl
und mitmenschliche Verbundenheit ebenso selbstverständlich äußern
wird wie das Atmen.

Monistische «Religion»?
Von Dr. Hans Titze

Der freigeistige Mensch, der auf allen Gebieten kritische Denker,
bezeichnet sich auch als Monist. So nennt sich denn auch der
Zusammenschluß freigeistiger Menschen in Westdeutschland «Monistenbund»,

der noch auf eine Haeckelsche Gründung zurückgeht. Diese
Bezeichnung will sagen, daß die Einheit der «Welt» anerkannt wird.
Und dies in dem Sinne, daß es nur eine einzige Welt gibt, das Diesseits,

zu dem alle Erscheinungen, die wir mit wissenschaftlichen Mitteln

zu ergründen suchen, aber auch alle Gefühle, alles Wollen und
Handeln sowie die geistigen Erzeugnisse (Kultur) gehören. Es gibt
nicht zwei Welten, eine Welt der Materie und eine Welt des Geistes
oder der Seele, die völlig verschiedener Art sind. Wir kennen aus
wissenschaftlichen Ergebnissen den Zusammenhang der körperlichen,
geistigen und seelischen Erscheinungen. Alles zusammen bildet die



242 Befreiung Nr. 8

«Welt», die diesseitige Welt. Ein Jenseits, eine unerkennbare Welt,
gibt es für uns nicht. Wir halten es für einen inneren Widerspruch,
über etwas Unerkennbares etwas auszusagen. Ueber Unerkennbares
Aussagen zu machen, es irgendwie beschreiben zu wollen, ist Phantasie

und Spekulation, oder philosophisch ausgedrückt, leere d. h.
inhaltlose Aussagen. Ueber etwas, was wir nicht erkennen können, kann
man nichts aussagen. Es hegt auch gar kein Grund vor, etwas anzunehmen,

was wir nicht erkennen können. Es lassen sich alle Erscheinungen

in eine einzige diesseitige Welt einordnen. Dies ist unsere
Weltanschauung, die wir in diesem Sinne als eine monistische bezeichnen
können.

Haeckel* drückt dies folgendermaßen aus:
«der Monismus erkennt im Universum nur eine einzige Substanz, die Gott
und Natur zugleich ist; Körper und Geist sind für sie untrennbar verbunden.»

Hiermit können wir uns aber nach unserer heutigen Auffassung nur
zum Teil einverstanden erklären. Was bedeutet die Behauptung, daß
die Substanz Gott und Natur zugleich sei? Von dem Begriff Substanz,
der besonders nach den Ergebnissen der neueren Physik nicht mehr
eindeutig klar ist, sei hier nicht die Rede. Dafür soll uns die behauptete

Gleichsetzung von Natur und Gott mehr interessieren. Gott ist die
Bezeichnung eines überirdischen, unerkennbaren, nicht zu unserer
Welt gehörenden Wesens, das als schöpferische Kraft und moralischer
Aufpasser auf unsere Welt mehr oder weniger Einfluß nimmt. Natur
ist derjenige Teil der «Welt», der ohne Zutun des Menschen existiert
(Gegensatz Kultur).** Diese beiden Begriffe, Natur und Gott,
bedeuten also etwas Grundverschiedenes, so daß sie nur unter völliger
Veränderung ihrer Bedeutung einander gleichgesetzt werden können.
Haeckel will damit sagen, daß Eigenschaften, die die Menschen diesem

jenseitigen Gott zuschreiben, bereits in der Natur selbst enthalten
sind. Die Schöpferkraft der Natur bezeichnet er als Gott. Diese
Auffassung nennt man Pantheismus. Die Natur selbst hat einen Willen
zum Schaffen neuer Dinge und ist damit gottähnlich und beseelt. Dies
sind aber unbeweisbare Spekulationen. Denn erstens ist die Natur
nichts selbständig Existierendes, sondern nur ein menschlicher
Begriff, der bestimmte Erscheinungen unserer Umwelt zusammenfaßt.

* E. Haeckel, Die Welträtsel, 1. Kapitel.
** Diese Definition von Natur sei hier unserer Betrachtung zugrundegelegt,

weil sie der Haeckelschen Auffassung am nächsten kommen dürfte. Es gibt in der
Philosophie auch andere Definitionen.



Nr. 8 Befreiung 243

Es gibt keine Natur an sich, daher kann die Natur auch gar nichts
tun, geschweige denn etwas schaffen. Schreibt man ihr eine Kraft
zu, so verdinglicht man sie und sie wird dann zu einem Gott im alten
transzendenten Sinne. Zweitens kann man auch nicht jedem
einfachen Gegenstand der Natur, jedem Stein, jedem Atom oder Molekül
eine Schöpferkraft oder einen Willen zusprechen, da wir nach
heutigen wissenschaftlichen Ergebnissen wissen, daß nur die komplizierten

Strukturen der lebenden Organismen, besonders der Mensch mit
seinem hochentwickelten Bewußtsein, in der Lage ist, etwas zu wollen

und bewußt Neues zu schaffen. Den Atomen wohnt keine
Schaffenskraft inne, sondern die Entwicklung vollzieht sich nach den
sogenannten «Naturgesetzen», wobei der Ausdruck nichts mit einem
Gesetzgeber zu tun hat, sondern nur andeutet, daß wir bestimmte
Beziehungen entdeckt haben, die unter gleichen Bedingungen in gleicher
Weise auftreten. Dies kann man aber nicht mit Gott bezeichnen. Selbst
Haeckel hat sich hier noch nicht von religiösen Resten freimachen
können, die ihm im Elternhaus und in der Schule als Kind eingeprägt

worden waren.
Dieses Wort von der Gleichheit Gottes und der Natur hat nun dazu

Anlaß gegeben, daß Haeckel auch von einer monistischen Religion,
ja sogar von einer monistischen Kirche spricht.

Wenn wir diese Folgerungen nun kritisieren, so sollen natürlich
nicht die Verdienste Haeckels dadurch in irgend einer Weise
geschmälert werden. Kein Mensch ist von Irrtümern frei. Eine Unfehlbarkeit

gibt es nicht, mag dies nun der Papst oder ein politischer
Führer, bzw. Generalissimus, der Begründer einer Bewegung oder
eine wissenschaftliche Größe sein. Es ist eben falsch, nur deswegen,
weil irgend jemand ein Großer gewesen ist, dessen Werke oder Taten
wir anerkennen, darüber hinaus blind gegen seine Irrtümer zu sein.
In diesem Sinne seien auch Haeckels Ansichten über die monistische
Religion einer Kritik unterzogen, ohne seine großen Verdienste um
die Verbreitung der Abstammungslehre und seiner Kritik des

Christentums dadurch zu schmälern.
Haeckel huldigt in seiner religiösen Anschauung, wie schon aus der

Gleichsetzung von Natur und Gott hervorgeht, einer pantheistischen
Weltanschauung und beruft sich auf den bekanntesten Vertreter dieser
Richtung, auf Spinoza. Er sagt:

«Wir halten fest an dem reinen und unzweideutigen Monismus von Spinoza:
die Materie, als die unendlich ausgedehnte Substanz und der Geist als die



244 Befreiung Nr. 8

empfindende oder denkende Substanz, sind die beiden fundamentalen
Grundeigenschaften des alles umfassenden göttlichen Weltwesens, der universalen
Substanz.»

Dies ist der tiefere Sinn von Haeckels monistischer Religion. Heute
denken wir aber anders. Wir haben uns von dieser Allbeseeltheit der
Natur auf Grund neuer wissenschaftlicher Erkenntnisse frei gemacht.
Die Vertreter eines Pantheismus sind auch in der Philosophie praktisch

ausgestorben. Dies zeigt auch die Auffassung Prof. von Frankenbergs

von der monistischen Religion*. Er versteht darunter keinen
Pantheismus, sondern das «Sich-verpflichtet-fühlen» als einer inneren

Bindung an das Gute, als etwas Ethisches. Die ursprüngliche
Bedeutung des Wortes «Religion» als einer Bindung an ein höheres Wesen,

umgedeutet in eine Bindung an die ethische Verpflichtung. Dies
kommt auch in dem von Prof. von Frankenberg zitierten Ausspruch
Goldschmidts zum Ausdruck.

«Religiös ist derjenige, der sich tiefinnerlich an sittliche
Verpflichtungen gebunden fühlt.»

Gewiß kann man dies mit dem Worte «religiös» bezeichnen. Es
steht jedem frei, die Worte zu gebrauchen, wie er sie für richtig hält.
Solche Umdeutungen kommen in philosophischen Abhandlungen
häufig vor. Es handelt sich hier aber nicht um einen rein philosophischen

Begriff, sondern um ein Wort, das bis in weiteste Volkskreise
Eingang gefunden hat und dort eine ganz andere, eben die alte
Bedeutung hat. Die Sprache hat die Aufgabe, ein klares Verständi-
gungsmittel zwischen den Menschen zu sein. Umdeutungen haben
daher nur Berechtigung, wenn der neue Begriff sofort von allen, die
damit zu tun haben, richtig verstanden wird. Ich halte es aber für ganz
ausgeschlossen, daß eine neue Vereinbarung über die Bedeutung des

Wortes «Religion» sofort von allen Volksschichten über Landesgrenzen

hinaus überhaupt nur bekannt, geschweige denn anerkannt wird.
Es kommt dazu, daß der Begriff «Religion» sehr weitgehend in der
Gefühlswelt der Menschen mit der hiervon nicht zu trennenden
Leidenschaft und Intoleranz verknüpft ist. Die Gefahr einer Verdrehung
des Begriffes von weltanschaulichen Gegnern ist sehr groß und kann
unsere klaren Ansichten verwässern.

Wir müssen daher bei der Wahl unserer Begriffe vorsichtig sein
und kompromißlos eine möglichst klare und unzweideutige Linie in
unseren Ansichten an die Oeffentlichkeit bringen. Der Begriff «Re-

* s. Befreiung 1954, H. 6, S. 163.



Nr. 8 Befreiung 245

ligion» ist hierzu nicht geeignet. Er ist auch gar nicht nötig. Es ist
nicht einzusehen, warum wir für den klaren Begriff «ethische
Verpflichtung» den viel unklareren «Religiosität» setzen müssen. Die
Worte ethisch, moralisch, sittlich usw. sind doch da und sollten von
uns immer wieder in Wort und Tat gebraucht werden, um zu zeigen,
daß sie mit einer gottlosen und atheistischen Erkenntnis vereinbar
sind.

Man hält uns aber noch etwas vor. Es mag wohl sein, so sagt man,
daß wir das Wort «Religion» für die Bezeichnung ethischer Verpflichtungen

nicht brauchen, aber Religiosität sei doch noch mehr, es
gehöre doch auch ein bestimmtes Gefühl dazu, das religiöse Gefühl. Und
dieses Gefühl gäbe es doch wirklich. Diese Ansicht findet man gar
nicht so selten. Sie wird häufig dazu benutzt, um freigeistig erzogene
Menschen wieder zu den Kirchen zurückzubringen. Man sagt ihnen,
die freigeistige Anschauung gehe nur vom Verstände aus, sie leugne
das Gefühl und dieses sei irrational, also nicht mit dem Verstände zu
erklären; hier gäbe es etwas, was «höher ist als die Vernunft», und
dieses sei Gott. Man findet ähnliche Ansichten auch bei Naturforschern.

Sie leiten zwar aus dem religiösen Gefühl nicht einen
persönlichen Gott ab, aber sie sprechen von einer Religiosität im menschlichen

Fühlen. So spricht Einstein von einer «kosmischen Religiosität»
— die aber keinen Pantheismus darstellt — Hierunter versteht er ein
religiöses Gefühl, das den Menschen als ein inneres Staunen befäUt,
wenn er die «Wunder» der Natur kennenlernt. Er sagt* :

«Diese Religiosität liegt im verzückten Staunen über die Harmonie der
Naturgesetzlichkeit, in der sich eine so überlegene Vernunft offenbart, daß
alles Sinnvolle menschlichen Denkens und Einordnens dagegen ein gänzlich

nichtiger Abglanz ist.»

Jordan sieht in der Schöpferkraft des Menschen und in
«außerwissenschaftlichen» Ausdrucksmöglichkeiten von Kunst und Musik
etwas, was man religiös nennen könnte. Alles dies sind natürlich wirkliche

Dinge, dieses Streben nach schöpferischer Arbeit, diese künstlerischen

Gefühle ; es ist nur die Frage, ob man dieses «religiös» nennen
darf. Es ist genau so wie beim Sittlichen, wir haben passende und
eindeutig kennzeichnende Ausdrücke dafür. Der Schaffenstrieb sei
hier nicht genauer psychologisch analysiert; wir steUen nur fest, daß

er existiert und in ein psychologisches Ordnungsgebäude eingeordnet
werden kann. Er hat seine Ursachen, die in der Natur des Menschen

* A. Einstein, Mein Weltbild, Europa-Verlag, Zürich 1953, S. 21.



246 Befreiung Nr. 8

liegen, in den Umwelteinflüssen persönlicher, erziehungsmäßiger und
gesellschaftlicher Art, in den Erbfaktoren unserer Anlagen und der
Triebwelt. Wenn wir Schaffenstrieb dazu sagen, so ist er klar bezeichnet.

Der Ausdruck «religiös» würde hierfür nur Unklarheiten bringen

und Veranlassung dazu geben, doch wieder nach einem jenseitigen

Gott als Ursache dieses Triebes zu suchen. Genau so ist es mit
dem künstlerischen Gefühl. Es ist als aktives Gefühl ein Trieb, einem
Erlebnis oder einer Empfindung irgendwie in einem Bild oder in der
Musik Ausdruck zu geben. Als passives Gefühl ist es das Gewecktwerden

einer Empfindung, eine Nachempfindung beim Anschauen
eines Bildes oder Anhören von Musik. Es gehören dazu auch die
Gefühle, die wir in der Natur empfinden. Die Schönheit in der Natur
ist keine Eigenschaft der Natur, sondern eine Empfindung, die wir
bei ihrem Anblick haben. Alle diese Gefühle kann man unter dem
Begriff «ästhetische Gefühle» eindeutig zusammenfassen; sie haben
mit Religion nichts zu tun. Auch das Gefühl des Ueberwältigtseins
durch die Gewalt der Natur, durch die Wucht eines Ereignisses, auch
eines musikalischen Werkes ist nur ein ästhetisches Gefühl. Das
Erlebnis übersteigt unser eigenes Vorstellungsvermögen und verursacht
so ein Gefühl der Ueberwältigung und der Kleinheit. Auch hier ist
nichts Ueberirdisches am Werk. Daher ist auch dies nicht «religiös»
zu nennen. Auch in der Kirche haben wir nur ästhetische Gefühle, die
durch die Musik auf das Ohr, durch die Ausschmückung auf das Auge,
den Weihrauch auf die Nase wirken. Die Unterwürfigkeit und Demut,
die dabei empfunden wird, ist ein ethisches Gefühl, das von der
Einbildung herrührt, in der Nähe eines überirdischen Wesens zu sein.
Dieses Gefühl kann man als Einziges mit Recht als «religiöses Gefühl»
bezeichnen, da hierzu der Glaube an ein höheres Wesen gehört. Es ist
aber nur da, wenn auch der Glaube da ist. Da wir nicht an ein
solches Wesen glauben, haben wir auch dieses Gefühl nicht. Dieses
Gefühl ist eine Folge des Glaubens an Gott, nicht aber eine Begründung
dafür, daß es einen Gott gibt, wie häufig behauptet wird. Obwohl hier
der Begriff «religiöses Gefühl» am Platze ist, kann man aber auch
dieses in die ethischen und ästhetischen Gefühle, als ein Zusammenwirken

beider auffassen.
Ein religiöses Gefühl ohne Glauben an Gott gibt es nicht; alle

Gefühle, die Einstein und Jordan so nennen, sind ethische oder
ästhetische Gefühle und als solche hinreichend gekennzeichnet.

Man könnte nun noch einwenden, es wäre aus taktischen Gründen



Nr. 8 Befreiung 247

zweckmäßiger, das Wort «Religion» beizubehalten. Auch Prof. von
Frankenberg scheint dieser Ansicht zuzuneigen*. Auch das Christentum,

mit seiner sonst so kleinlichen Intoleranz, hätte sich beim
Bekehren heidnischer Völker dazu herabgelassen, heidnische Feste zu
übernehmen und in ihr Glaubensgebäude einzuordnen. Und so sollten
wir doch auch das Wort Religion belassen. Vielleicht würden dann
unsere Gedanken viel leichter ins Volk dringen, als dies jetzt der
Fall ist. Es sei doch nur ein Wort. Hierbei ist ein großer Unterschied
festzustellen: Das Christentum ließ die praktische Ausführung von
Festen (Weihnachten, Ostern) bestehen, änderte aber an seinem eigenen

Dogma nichts. Bei dem Wort «Religion» handelt es sich aber um
einen Begriff aus der Weltanschauung des von uns bekämpften
Gegners, der in unsere Anschauung übernommen werden müßte. Dies
muß unsere klare Linie verwässern und verschleiern. Das ist sehr

gefährlich. Dazu kommt, daß Anschauungen längst nicht so verwurzelt

sind wie praktische Dinge, also Sitten und Gebräuche. Was wirklich

verwurzelt ist, das sind die Familien- und Jahresfeste, die auch
wir nicht beseitigen, sondern, wie seinerzeit das Christentum, nur mit
neuem Inhalt versehen wollen. Das Wort «Religion» sollte unbedingt
aus unserem Gedankengut verschwinden. Es wird immer nur Anlaß
zu falscher Propaganda des Gegners und zu Mißverständnissen bei den
Anhängern geben. Deshalb gibt es für uns keine monistische Religion,
sondern eine monistische Weltauffassung. Dies entspricht der Klarheit

unserer Gedanken. Wir dürfen den großen Vorteil nicht aus der
Hand geben, daß wir unsere Ansichten klar und logisch vertreten
können.

Unsere Ansicht ist, daß auf dem Gebiete der Erkenntnis der Welt,
also dem Weltbild nur die Erfahrung (Experiment, Beobachtung)
und logisch daraus abgeleitete Gesetze und Theorien maßgebend sind.
Phantasie, Gefühl, Wertungen führen zu keiner Erkenntnis. 1

Auf unsere Handlungen haben weniger der rationale Verstand, als

die Triebe und Instinkte, sowie durch Umwelteinflüsse bedingte
Gewohnheiten den wesentlichen Einfluß. Sie bestimmen die Ethik der
Menschen. Diese Ethik ist aber nicht von Gott gesetzt, sondern wir
setzen sie selbst, wir fühlen uns auf Grund unserer Gesamtpersönlichkeit

autonom verpflichtet, in der Gesellschaft, in die wir geboren sind,
das größte Maß von Sittlichkeit zu bringen, worunter wir die Rücksicht

auf den Mitmenschen, die sozialen Verpflichtungen in erster

* a.a.O.



248 Befreiung Nr. 8

Linie rechnen. Diese Ethik ist darum wertvoller als die christliche,
weil wir sie nicht zur höheren Ehre Gottes und um der Belohnung
willen tun, sondern um ihrer selbst willen. Wir tun Gutes, um des

Guten willen.
Auch das Gefühl der Schönheit kennen wir, wir betrachten die

Welt auch mit dem «Herzen», wir lieben die Natur, wir haben Sinn
für Kunst und Musik. Wir wollen nicht nur die Welt kennen, wir
wollen sie auch künstlerisch beschauen und gefühlsmäßig erleben,
soweit es jeder von uns dank seiner persönlichen Fähigkeiten vermag

Weltanschauung
Alles dies geht auch ohne das Wort «Religion» und deshalb : nicht

monistische Religion, sondern monistische Weltauffassung!

Christas, die Hoffnung der Welt!
Große Dinge tun sich heute im Weltprotestantismus. In der zweiten

Augusthälfte tritt in Evanston bei Chicago der Oekumenische Rat
aller evangelischen Kirchen — es sind dies 165 Kirchen aus allen
Teilen der Welt — zu seiner zweiten Hauptversammlung zusammen ;
die erste vom Jahre 1948, in Amsterdam, ist vielleicht unseren Lesern
da und dort noch in Erinnerung. Und nun lauten eben Thema und
Kampfparole der diesjährigen Versammlung: «Christus — die Hoffnung

der Welt »

Gewaltig sind die äußern und innern Vorbereitungen. Aus allen
Zeitungen und Zeitschriften tritt uns breit und aufdringlich das Wort
«Evanston» entgegen, gleich einer Reklamemarke will es sich dem
Zeitbewußtsein einhämmern. Extensiv und intensiv vollziehen sich die
publizistischen Vorbereitungen mit echt amerikanischer Dynamik.

Nach eingehenden Beratungen und Vorberichten ist dieser Tage
nun auch der letzte Sammelband der vorbereitenden Studienhefte
unter dem Namen: «Einerlei Hoffnung eurer Berufung» erschienen,
440 Seiten konzentrierter Vorarbeit. Prof. Adolf Keller hat wohl
recht mit seiner Mahnung: Es geht eben in Evanston nicht nur um
eine theologische oder um eine rein kirchliche Angelegenheit, abseits
des Lebens: es geht um die Lösung der schweren Aufgabe, in einer
chaotischen Zeit eine neue geistige Orientierung für den Christen
und die Gemeinschaft zu gewinnen; es geht um die Existenzfrage des


	Monistische "Religion"?

