
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 8

Artikel: Der Mensch im Lichte der modernen Psychologie

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410347

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEFREIUNG
Zeitschrift für kritisches Denken

2. Jahrgang Nr. 8 1. August 1954

Der Mensch im Lichte der modernen Psychologie
Von Polybios

Seit dem 15. Jahrhundert hat sich im europäischen Leben und Denken

eine entscheidende Wandlung angebahnt. Der Mensch des Mit-
telalters lebte noch in einer magischen Welt; wenn er vor die Natur
hintrat, fand er sich einer gleichsam lebendigen Wesenheit gegenüber,

die ihm unverständlich, unberechenbar und geheimnisvoll
erschien. Die Naturvorgänge schienen übernatürlichen Gewalten
unterworfen, deren Eingreifen willkürlich war und sich demgemäß
menschlichem Ermessen entzog. Immer und überall konnten «Wunder»

den gewohnten Verlauf der Ereignisse durchbrechen und den
bekannten Zusammenhang zwischen Ursachen und Wirkungen
aufheben. Deshalb war der Mensch trotz werktätiger Bemühung ständig

darauf angewiesen, sich die Gunst der Gottheit zu sichern, deren
Walten Natur und Menschenschicksal im wesentlichen bestimmte.
Durch Bitte und Gebet suchte er sich in Einklang mit den übernatürlichen

Instanzen zu bringen; die Magie, Abkömmling primitiver
Kulturepochen, wurde zu einem Quietiv seines durch Furcht und Hoffnung

entwurzelten Denkens: mit Hilfe von phantastischen und
fiktiven Maßnahmen glaubten die Menschen, den realen Gefahren ihres
Lebens begegnen zu können; noch waren sie angesichts der Unbegreif-
lichkeit der Welt eingeschüchtert genug, der Natur gegenüber in
einer Haltung der Demut zu verharren, um dadurch die Gutgesinntheit

der «Ueber-Natur» zu gewinnen.
Mit dem Anbruch der Neuzeit besann sich der Mensch auf sich

selbst und ging mit neuem Mut daran, seine Stellung im Weltganzen
zu erkennen und zu gestalten. Die Entdeckung des antiken Geisteserbes

eröffnete die Aera der wissenschaftlichen Forschung. Früher
hatte man gedacht, daß die Wahrheit bereits gefunden wäre : sie war
in der göttlichen Offenbarung gegeben, in dem einen und einzigen
Buch, in dem die Gottheit selber zu den Menschen sprach. Nur die



226 Befreiung Nr. 8

Vermessenheit suchte noch weiter in der Erkenntnis vorzudringen;
die menschliche Wißbegierde, die einen tieferen Einblick in den
Naturzusammenhang erstrebte, erschien dem Mittelalter zunächst als

sündhaft und verwerflich. Und doch war es nicht zu verhindern, daß
die Autorität der Bibel — der einzigen Quelle der Weisheit — mehr
und mehr in den Hintergrund trat und die Forscher begannen, die
Natur selber zu befragen. Sie fingen an, im großen Buche der Natur
zu lesen, das, wie Galilei sagte, in Quadraten, Triangeln und Kreisen
geschrieben ist; und indem sie auf Beobachtung und Erfahrung
aufbauten und mittels ihrer ersten und unbeholfenen Experimente
gesichertes Wissen erwarben, schufen sie die Grundlagen der neuzeitlichen

Wissenschaft. Vorerst waren es kühne Einzelne, die der
Forschung den Weg bahnten und mitunter die Selbständigkeit ihres Denkens

mit ihrem Leben bezahlen mußten. An den damals gegründeten
Universitäten, die noch ganz der kirchlichen Aufsicht unterstanden,
durften nur jene Wahrheiten gelehrt werden, die in keinem Widerspruch

zum Dogma standen. Darum mußten die freien Geister jener
Zeit zu einer Diplomatie Zuflucht nehmen, die die Inquisitoren zu
täuschen vermochte ; es berührt uns wunderlich, etwa bei damaligen
Autoren zu lesen, sie hätten ihre Erkenntnis von gottlosen Ketzern
erhalten; nur um die Christenheit zu warnen, verlohne es sich, sich
in Gedankengänge zu vertiefen, die sichtlich vom Satan eingegeben
seien. Unter der Maske des Glaubens-Apologeten verkünden
Renaissancephilosophen gelegentlich jene bahnbrechenden Einsichten, die
der kirchlichen Tyrannei über das abendländische Geistesleben ein
Ende setzten.

Die Entzauberung der Welt

Mit einem Enthusiasmus ohnegleichen wurde der Siegeslauf der
neuzeitlichen Wissenschaft eingeleitet. Die Forscher, die auf die
Wundergläubigkeit früherer Epochen verzichteten, drangen in eine Welt
von Tatsachen und Erscheinungen ein, deren Rätselhaftigkeit die
überweltliche Phantasmagoric bei weitem überstieg. Jeder neue Fund
warf neue Fragen auf; Entdeckungen und Erfindungen folgten sich
auf dem Fuße, und mit jedem wissenschaftlichen Fortschritt wurde
der methodische Zugriff auf die Probleme sicherer und seiner selbst
gewiß. Unter dem Einfluß besserer Verständigungsmöglichkeit und
eines verbesserten Verkehrs konnte das Wissen vereinheitlicht werden.

Anstelle des vereinzelten Forschers trat der Wissenschaftsbetrieb



Nr. 8 Befreiung 227

der modernen Zeit, der mit großangelegten Mitteln die menschliche
Erkenntnis systematisch förderte. Die Natur, ehedem noch «geheimnisvoll

am lichten Tag», wurde Gegenstand eines Studiums, das mit
radikaler Entschlossenheit die Mysterien auflöste und hinter jeder
Erscheinung den sie bewirkenden Kausalzusammenhang aufdeckte.
Am Leitfaden von Ursache und Wirkung ließen sich die Naturgesetze
darlegen, sodaß menschliches Begreifen sich alle Naturvorgänge
verständlich machen konnte, ohne ins Uebersinnliche abirren zu müssen.
Ueberblickt man das Ergebnis der wissenschaftlichen Forschung in
den letzten Jahrhunderten, so kann man sagen, daß sie eine grandiose
Entzauberung der Welt zustandebrachte, d. i. eine illusionsfreie
Betrachtung der Natur und des Menschen, die zusehends darauf
tendiert, in Zukunft noch illusionsfreier zu werden.

Die Wissenschaft ist nicht, wie manche meinen, ein Selbstzweck;
dem Leben entsprungen, ist sie dazu berufen, der Lebensnotdurft zu
dienen. Hand in Hand mit der wissenschaftlichen Erkenntnis sehen

wir darum die technische Gestaltung voranschreiten, denn die Neuzeit
ist ebensosehr eine Epoche der Technik wie der Wissenschaft. Die
Einsicht in das Wesen der Naturkräfte ermöglichte deren Verwertung

im Dienste des Menschen. Mit der Verbrennungsenergie der
Kohle, dem Magnetismus und der Elektrizität usw. wurden Kräfte
verfügbar gemacht, die die Macht des Menschen über die Natur
unermeßlich ausweiteten. Die Schranken von Raum und Zeit wurden
überwunden, und der technische Prozeß, der seiner weiteren Perfektion

zustrebt, befreite die Menschheit von ihrer Abhängigkeit gegenüber

den Naturgewalten. Entgegen allen zivilisationsfeindlichen
Behauptungen kann festgestellt werden, daß die technisch-wissenschaftliche

Entwicklung an sich etwas durchaus Positives ist; das Klagelied
über die Technisierung der Welt, von den Ewig-Gestrigen mit
ermüdender Eintönigkeit gesungen, ist unberechtigt, denn in der Technik '

liegt die Tapferkeit und Größe des Menschen, der sich dazu entschlossen

hat, sich auf dieser Erde gemäß seinen Lebensbedingungen
einzurichten. Nur eine möglichst weitgehende Lenkung der Naturprozesse
gestattet es dem Menschen, sein Dasein zu sichern und angesichts einer
ihn ständig bedrohenden Natur in Ordnung und Ruhe zu leben. Die
Sorgen und Nöte unserer Zeit erwachsen nicht mehr aus dem
Verhältnis zwischen Mensch und Natur, sondern einzig und allein aus
dem Zusammenleben der Menschen; die Ungelöstheit des sozialen
Problems aber, die uns immer wieder in Katastrophen von weltwei-



228 Befreiung Nr. 8

tem Maßstabe verstrickt, kann nicht auf den Aufstieg von Wissenschaft

und Technik zurückgeführt werden ; wir werden hier auf
psychologische Faktoren verwiesen, die es verhindert haben, daß der
soziale Fortschritt mit dem technisch-wissenschaftlichen auf gleicher
Höhe blieb, wodurch gefährliche Diskrepanzen verursacht werden.

Neuzeitliche Wirtschaft und Sozialleben

Durch die technische Entwicklung hat sich auch die wirtschaftliche
Produktion grundlegend verändert. Der Mensch des Mittelalters war
ausschließlich Handwerker; seine Arbeitsweise bedurfte nur einfacher
Werkzeuge und Apparate, wobei der einzelne Produzent den Plan
seines Werkes entwarf, den Werkstoff selber wählte und die Arbeit
in allen ihren Details fertigzustellen vermochte. Mit der Einführung
der Maschinen wurde eine neue Konstellation geschaffen. Die
mechanische Herstellung der Gebrauchsgüter war notwendig eine
serienmäßige; sie legte sich auf Standard-Typen fest, die der Initiative des
arbeitenden Menschen keinen Raum mehr ließen. Inmitten eines
ungeheuren Räderwerks wurde der Mensch zum Teilstück einer Maschinerie,

deren Dimensionen er nicht überblicken konnte ; er wurde zum
Sklaven der Maschine, die erfunden worden war, um ihn zum Herrn
der Natur zu machen. Die aufstrebende Industrie vereinigte große
VoBismassen in ihren Produktionszentren und schuf das Proletariat,
das unter den erbärmlichsten Lebensbedingungen sein Dasein fristete.
Männer, Frauen und Kinder wurden als Material und Rohstoff
betrachtet, die leichter zu ersetzen waren als die Maschinen ; rücksichtslose

Ausbeutungsmethoden des sog. «Manchester-Liberalismus»
begründeten die Reichtümer einer zahlenmäßig geringen Oberschicht,
die aus dem Elend der niederen Volksschichten ihren Wohlstand und
ihren Luxus bezog. Die Ungerechtigkeit der sozialen Zustände, die
aus der herrschenden Gesellschaftsordnung erwuchsen, brachte es mit
sich, daß die technische Entwicklung nicht — wie es ihr eigentlicher
Sinn gewesen wäre — allen Menschen zugutekam; Egoismus und
Unverstand machten aus dem wundersamen Werkzeug, das zum
allgemeinen Segen hätte werden können, ein Instrument der Verelendung,
und bis auf den heutigen Tag ist es noch nicht gelungen, die
Errungenschaften der Technik für die Allgemeinheit in gerechter Weise

verfügbar zu machen. Diese Mißstände gaben früh Anlaß zur Kritik
von seiten jener hochgesinnten Menschen, die die soziale Bewegung



Nr. 8 Befreiung 229

des 18. und 19. Jahrhunderts repräsentieren: Philosophen,
Wissenschafter und Politiker wiesen auf die verheerenden Folgen der
kapitalistischen Wirtschaftsverfassung hin und versuchten, durch
Neuordnung der Gesellschaft einen Ausweg aus dem Chaos zu finden. Diese

Bestrebungen wurden zum Teil begünstigt durch geschichtliche
Ereignisse, in deren Verlauf sich das Bild vom Menschen im europäischen

Kulturbereich wesentlich wandelte.
Der mittelalterliche Mensch lebte in einer ständisch gegliederten

Welt: Adel, Klerus, Bürger und Bauer galten ihm als ursprüngliche,
von der Gottheit selbst eingesetzte oder gewollte Formen des Menschseins,

an denen zu rütteln sündhaft gewesen wäre. In diesem Lichte
erschien auch der Feudalismus mitsamt der Hörigkeit in Leib und
Gut als eine Institution, die in den Ratschlüssen des Unerforschlichen
begründet war; demgemäß neigte das Mittelalter dazu, die Ungerechtigkeiten

dieser Welt fatalistisch hinzunehmen und sich den
weltlichen und geistlichen Obrigkeiten ohne Widerspruch zu unterordnen.

Erst durch die Philosophie der Renaissance und noch mehr
durch diejenige der Aufklärung wurde der Glaube an die «angeborenen

Unterschiede» zwischen den Menschen erschüttert: Herrschaft
und Knechtschaft erschienen nun als geschichtlich gewordene
Tatsachen, die sich lediglich durch die nackte Gewalt der Machthaber
aller Zeiten aufrechterhalten konnten. Die Aufklärer betonten die
Freiheit und Gleichheit aller Menschen, und Rousseau, einer der
größten unter ihnen, zeigte den Gegensatz zwischen Naturzustand
und gesellschaftlicher Entartung, indem er seinen «Contrat social»
mit den berühmten Worten einleitete: «Der Mensch wird frei geboren,

und überall ist er in Fesseln». Diese Lehre, als Ferment und
Fackel in eine in Unzufriedenheit gärende Zeit geworfen, gab dem
Geiste der Auflehnung sein theoretisches Fundament : die staatsphilosophischen

Erörterungen münden schließlich in die glorreiche Fran- >

zösische Revolution ein, die die «Rechte des Menschen und Bürgers»
erklärte und damit den Grundstein zur modernen Demokratie legte.

Der Aufstieg der Demokratie

In den letzten hundert Jahren hat dann der demokratische Gedanke
eine Entwicklung durchgemacht, die zwar zu gewissen Erfolgen führte,

aber im großen und ganzen nicht überschätzt werden darf. Noch
ist die Idee der Freiheit im Bewußtsein der Welt nur wenig verankert :



230 Befreiung Nr. 8

zahlreiche Länder werden diktatorisch regiert und unterstehen einer
offenen oder heimlichen Tyrannei, die zur menschlichen Solidarität
in einem krassen Widerspruch steht. Von der Wirtschaft her wird
der Gleichheit und Brüderlichkeit aller Menschen Hohn gesprochen,
indem unser gegenwärtiges Wirtschaftssystem nicht auf dem
Gemeinschaftsprinzip beruht, sondern lediglich eine geringe Schicht begünstigt,

indes die breiten Volksmassen der schwankenden Konjunktur,
den Wirtschaftskrisen und der Arbeitslosigkeit ausgeliefert sind. Die
Mächte der Wirtschaft sind in der Regel auch diejenigen des Staates,
und der Titel «Volksherrschaft» wird zur bloßen Phrase, wenn der
stimm- und wahlberechtigte Bürger in seinem Erwerbsleben das

Opfer eines Produktionsmechanismus' ist, der ihm bestenfalls das

Existenzminimum sichert; den herrschenden Instanzen in Handel und
Wirtschaft stehen aber auch die Mittel zur Verfügung, die ihnen eine
propagandistische Beeinflussung der breiten Volksmassen gestatten,
sodaß der scheinbar freie politische Entscheid des Staatsbürgers im
voraus weitgehend determiniert ist. Und indem sich der Eigennutz
und das Interesse der wirtschaftlich Mächtigen nicht mit der
allgemeinen Wohlfahrt vereinbaren lassen, entstehen immer wieder jene
sozialen Katastrophen, die zu den schmerzlichsten Erscheinungen
unserer Kulturepoche gehören.

In Technik und Wissenschaft hat die Neuzeit unzweifelhaft grandiose

Fortschritte erzielt; in der Lösung der sozialen Frage aber
stehen wir noch immer an den ersten Anfängen, und es wäre ebenso sinnlos

wie gefährlich, sich über diese Tatsache hinwegtäuschen zu wollen.
Derselbe Mensch, der das Atom zu spalten versteht und seinen Blick
in die unermeßlichen Weiten des Kosmos zu lenken imstande ist, hat
es nicht vermocht, eine gerechte Gemeinschaftsordnung zu verwirklichen.

Bis zum heutigen Tag ist es ihm nicht gelungen, den Krieg —
dieses uralte Menschheitsübel — aus der Welt zu bannen; an kaum
einem anderen Problem wird uns die Unzulänglichkeit unserer Kultur
mit derart erschreckender Deutlichkeit bewußt. Wir stehen hier vor
einem Rätsel, das durch die psychologische Analyse aufgeklärt werden
muß: Wie kommt es, daß der Mensch unserer Zeit gegen alle
Vernunft es nicht zustandebringt, in Frieden zu leben? Warum scheitert

er, für den es im technisch-wissenschaftlichen Bereich schier nichts
Unmögliches mehr gibt, an der Regelung der menschlichen
Beziehungen im Leben des Einzelnen und der Völker? Wieso verfällt er
immer wieder dem Irrwahn, daß sich Konflikte unter den Nationen



Nr. 8 Befreiung 231

durch kriegerische Auseinandersetzungen beseitigen lassen können?
Welche seelischen Faktoren verhindern es, daß der Mensch sich als
Hüter seines Bruders erkennt? Auf welche Gründe müssen wir es

zurückführen, daß auf den Höhen der zivilisatorischen Entwicklung
der systematisierte Menschenmord, genannt Krieg, noch immer
«ultima ratio» der Politik ist, und daß der Mensch bereit ist, seinen
Mitmenschen jenseits der Landesgrenzen in barbarischer Weise
umzubringen? Unnütz zu sagen, daß von der Beantwortung dieser Fragen
der Bestand unserer Kultur abhängt.

Krieg und Gesellschaftsordnung

Der Ursprung des Krieges wurde in früheren Zeiten auf den
Sündenfall der ersten Menschen zurückgeführt. Mit der Erbsünde, konkret

oder symbolisch aufgefaßt, hatte der Mensch seine paradiesische
Unschuld verloren und damit das Recht auf Glückseligkeit verwirkt :

er hatte sich dem Satan überantwortet und mußte die Folgen tragen.
Diese mythologische Erklärung, auf einem primitiven Begriff von
Verantwortung, Schuld und Sühne aufbauend, ist nicht ernst zu
nehmen; sie ist ein Gleichnis, das nichts begreiflich macht. — Bedeutsamer

ist die Lehre, die der Naturwissenschaft entstammt und den
Menschen als ein Raubtier definiert: die Natur des Menschen wird
hier mit derjenigen der Tiere identifiziert und ein verallgemeinertes
Bild vom «Kampf ums Dasein» soll rechtfertigen, daß in der
Menschenwelt der Krieg nicht überwunden ist und — wie manche behaupten

— nicht überwunden werden kann. Diese Auffassung vom «homo
homini lupus» (Der Mensch ist dem Menschen ein Wolf) ist aber,
trotz dem Belegmaterial, das die Geschichte so reichhaltig anzubieten
scheint, grundfalsch; sie beruht auf einer Oberflächlichkeit, die bei
genauerem Zusehen sofort offenkundig wird. Eine unvoreingenom- 1

mené Betrachtung historischer Kriege lehrt uns, daß die Willkür der
herrschenden Klassen eine der ersten Kriegsursachen ist. Streitigkeiten

unter Königen, Eroberungslust eines Herrschers oder seiner
Kriegerkaste, d. i. die Machtgier der Mächtigen hat die Völker in die
Kriege geführt, in denen sie für die Interessen ihrer Potentaten
verbluteten. Der Konkurrenzkampf zwischen den Religionen, von denen
jede sich im Besitz der absoluten Wahrheit wähnte, gab weiteren
Anlaß zu kriegerischen Verwicklungen, in welchen die Menschen für
die Macht ihrer Kirche und Klerisei starben. Die Neuzeit, den Vor-



232 Befreiung Nr. 8

rang der Wirtschaft über die anderen Bereiche des öffentlichen
Lebens realisierend, schuf dann den Typus des Wirtschaftskrieges, in
dem die Herren des Handels und der Industrie die Völker zu einem
Ringen um Rohstoffquellen und Absatzmärkte antreten ließen; in
fast allen Kriegen der letzten Jahrhunderte spielt der ökonomische
Faktor eine dominierende Rolle, wenngleich er sich mitunter hinter
anderen Motivationen verbirgt.

Die Ursachen der Kriege waren also mannigfaltig, aber jeder Krieg
wurde im Interesse einer geringen Oberschicht geführt, der allein
der Sieg und der damit verbundene Gewinn an Land und Reichtümern
zugutekam. Die Völker selbst, die für ihre weltlichen oder
geistlichen Herrscher in den Kampf zogen, durften nur wenig oder gar
nicht an der Nutznießung ihrer Eroberung teilhaben. Sie wurden
nicht gefragt, ob sie in den Krieg ziehen wollten oder nicht ;

gezwungenermaßen nahmen sie die Waffe zur Hand; der «Mann aus dem
Volke» focht und starb in Ländern, die ihm im Rahmen seiner
gewohnten Lebensführung unbekannt geblieben waren, deren Menschen
ihm gleichgültig waren und deren Güter er nicht begehrte. Man tut
Unrecht, die «Völker» für ihre Kriege verantwortlich zu machen; es

waren immer nur ihre herrschenden Schichten, die sich befehdeten
und sich wechselseitig zu unterjochen strebten. Darum ist es eine
Fälschung, den Krieg auf die menschliche Natur zurückzuführen. Die
Natur des Menschen ist friedlich; ein Großteil der Menschheit liebt
es, seiner Arbeit nachzugehen, den Acker zu bestellen und in Freundschaft

mit dem Nachbarn zu leben; der Gesichtskreis der meisten
Menschen reicht nicht so weit, um nach andern Ländern oder gar
Kontinenten aufzubrechen und dorthin die verheerende Flamme des

Krieges zu tragen. Nur die Machtgier derer, die innerhalb der Völker
als Obrigkeit fungieren und durch ihre soziale Stellung vom Geist der
Gewalt durchdrungen sind, treibt immer wieder zu kriegerischen
Auseinandersetzungen, in denen sich die Völker zugunsten ihrer Herren

und Ausbeuter verbluten.
Die psychologische Fragestellung muß nun an diesem Punkte

einsetzen und uns Klarheit darüber verschaffen, wie es der herrschenden
Minderheit möglich wird, die Mehrheit des Volkes für ihre Ziele und
Zwecke leben, arbeiten und sterben zu lassen. Schärfer und präziser
formuliert: Wie ist überhaupt die Unterdrückung des Menschen
durch den Menschen — diese Grundtatsache der bisherigen
Geschichte — möglich? Macht allein reicht sicherlich nicht aus, um



Nr. 8 Befreiung 233

die Völker in Botmäßigkeit zu halten; und überdies wäre die Macht
des Volkes immer größer als diejenige seiner Herrscher, sofern es sich
nur entschließen würde, diese Macht in die Waagschale zu werfen.
Es muß darum ideologische Hilfsmittel geben, die die Hörigkeit der
Völker sicherstellen und es den Machthabern aller Zeiten
ermöglichten, das Regime der Privilegien und der Ungerechtigkeit
aufzurichten. Nur die ideologische Verblendung des Menschengeistes
gestattet es, den Menschen seine Liebe zur Freiheit vergessen zu
machen; sie bringt es sogar zustande, ihn die Ketten verherrlichen zu
lassen, unter deren Last er zusammenbricht.

Der Geist der Verblendung

Eine der wichtigsten Stützen der ungerechten Sozialordnungen in
Vergangenheit und Gegenwart ist der Glaube der Menschen, daß das

Diesseits eine nur bedeutungslose Etappe ihres Daseins wäre, indes
sie ihre wahre Existenz und ihr wahres Glück im Jenseits finden würden.

Der Glaube an die «Hinterwelt», in Sklavenseelen entstanden und
von Sklaven über die Erde verbreitet, lehrte die Gleichgültigkeit
gegen das irdische Schicksal ; je größer das Leiden und die Duldsamkeit
in dieser Welt war, umso größere Seligkeit erwartete den Gläubigen in
jener, wo er für seine Erniedrigungen reichen Lohn empfangen sollte.
Unter dieser Perspektive mußte es sinnlos scheinen, sich gegen die
Tyrannei aufzulehnen : indem sie auf das zukünftige Strafgericht der
Gottheit zählten, unterließen es die Menschen, selber zu richten und
zu strafen — ihr Fatalismus ergab sich fügsam jeder Unterdrückung,
und der Lebenswille, durch die Ausrichtung auf das Jenseits empfindlich

geschwächt, brachte weder Mut noch Kraft zur Revolte auf. Die
Kirche, ungeachtet ihrer Lehren stets auf der Seite der Mächtigen
stehend, bestätigte König und Adel als inthronisiert «von Gottes
Gnaden», sodaß es ein Verstoß gegen göttliche Weisheit und Vorsehung
gewesen wäre, sich gegen die Zustände in Staat und Gesellschaft zu
erheben. Die Verklärung der Knechts-Mentalität, die für das fromme
Gemüt so wesentlich war, schuf die Voraussetzungen für absolutistische
Herrschaftsformen, in denen die Menschen ein willenloses Werkzeug
ihrer Obrigkeit wurden und ihnen in Krieg und Frieden vorbehaltlose
Gefolgschaft leisteten.

Ein weiteres Moment ist die nationale oder rassische Ideologie,
deren epidemischer Charakter uns in der jüngsten Vergangenheit dra-



234 Befreiung Nr. 8

stiscb. veranschaulicht worden ist. Der Mythos der Nation und der
Rasse schafft eine künstliche Einheit zwischen Herrschenden und
Beherrschten, indem er letzere glauben macht, sie gehörten mitsamt
ihren Herren emer geheimnisvollen und ruhmreichen Körperschaft
an, an deren Glanz und Größe auch der geringste Knecht seinen Anteil

hat. Indem seiner Selbstgefälligkeit geschmeichelt wird, wird der
Knecht veranlaßt, über seine Knechtschaft hinwegzusehen ; da andere,
die nicht zu seiner Rasse oder Nation gezählt werden, noch weniger
sind als er, wird es ihm erträglich, daß er selber wenig oder gar nichts
gilt. Nationalismus und Rassenlehre sind Geisteshaltungen des Stolzes

und der Ueberheblichkeit, in denen immer auch ein Stück Aggressivität

gegen Nachbarvölker oder benachbarte Rassen mitschwingt;
im Instrumentarium der Herrschenden aller Zeiten bedeuteten sie

gewöhnlich ein Mittel zur Verführung der breiten Volksmassen, welche

durch derartige Mythologien daran gehindert wurden, ihre wahre
Situation ins Auge zu fassen. Die gesellschaftlichen Mißstände, durch
die Ungerechtigkeit der Herrschenden entstanden, wurden so immer
auf die Gegen-Nation oder Gegen-Rasse abgewälzt; das hochgemute
Gefühl, zu einer durch Geschichte, Blut und angeborenen Adel
ausgezeichneten Körperschaft zu gehören, ließ den Sklaven die Sklaverei
vergessen: für Ruhm und Ehre der Nation, für die man ihm eine
beinahe religiöse Inbrunst einzuflößen wußte, war er auch bereit,
sein Leben in die Schanze zu schlagen; er kam nicht auf den Gedanken,

sich mit dem Sklaven jenseits der Landesgrenzen zu solidarisieren,

um sich gegen die gemeinsamen Bedrücker zu wenden ; der Groll,
der in ihm gegen seinen eigenen Tyrannen hätte entstehen sollen,
wurde abgeleitet auf jene, die, wie er selber, unter dem Joch der Tyrannei

seufzten. In diesem Mechanismus, den man ebenso teuflisch wie
verhängnisvoll heißen könnte, liegt der Schlüssel zu den
Minderheitenproblemen wie etwa dem der Neger in den USA, der Eingeborenen
in Südafrika, der Juden in Europa usw. — die Herrschenden von
einst und jetzt beweisen damit, daß sie die Psychologie des Sündenbocks

zur Konsolidierung ihrer Herrschaft vortrefflich auszunützen
wußten.

Die Erörterung der Kriegsursachen und der Herrschaft des
Menschen über den Menschen, im obigen auf massenpsychologischer
Ebene durchgeführt, bedarf noch der individualpsychologischen
Ergänzung, um ein geschlossenes Bild zu ergeben. Welche Mentalität
unterscheidet Herr und Knecht? Wie muß die Seele eines Mitgliedes



Nr. 8 Befreiung 235

der herrschenden Schichten strukturiert sein, damit es tauglich wird,
über den Mitmenschen zu herrschen? Welche Gefühlsregungen müssen

in den Angehörigen unterdrückter oder ausgebeuteter Volksklassen

vorhanden sein, damit sie die Unterdrückung über sich ergehen
lassen? Der massenpsychologische Befund muß durch denjenigen der
Individual-Psychologie abgerundet werden.

Herr und Knecht

Die hervorstechendsten Merkmale des Menschentypus, der in
gesellschaftlich begünstigter Position aufwächst, sind die Gefühle der
Selbstsicherheit und der Ueberlegenheit. In dieser Beziehung können

Kinder des Bürgertums und der Arbeiterschaft nicht verwechselt
werden. Ein Kind, das in Wohlstand oder Ueberfluß erzogen wird, das
eine angemessene Pflege erhält und dem eine Großzahl von Wünschen
erfüllt wird und erfüllt werden kann, nimmt eine andere seelische

Haltung an als Kinder der Armut, der Not oder eingeschränkten
wirtschaftlichen Verhältnisse. Von den Charakteren der Eltern abgesehen,
deren Einfluß nicht hoch genug angeschlagen werden kann, läßt sich
demgemäß feststellen, daß das Kind der herrschenden Volksschichten
mit einer spezifischen Grundstimmung an das Leben herantritt, welche

in Worte gefaßt lautet: «Mir gehört die Welt!» Im Umgang mit
Dienstboten im Elternhause wird früh der Eindruck aufgenommen,
daß sich die Menschen in «Herren» und «Diener» unterscheiden, und
daß letztere dazu da sind, für die Herrschaft zu leben und zu arbeiten.

Diese Konzeption, zunächst unbewußt in der kindlichen Seele

liegend, erfährt ihre Bestätigung durch Beobachtungen über das
Verhältnis von Vater und Mutter, welches in unserer immer noch
patriarchalischen Welt zugunsten des Mannes ausgestaltet ist, sodaß das Kind
mit der «Männlichkeit» zugleich auch angeborene Auserwähltheit
und Herrschaftsanspruch verbinden lernt. Spätere Autoritäten, wie
Lehrer, beruflicher und militärischer Vorgesetzter, demonstrieren
dem Heranwachsenden die Stufenleiter der Macht, welche die heutige
Gesellschaftsordnung und die ihr zugrundeliegenden Lebensformen
kennzeichnet; kein Wunder, daß in seiner Seele der Drang entsteht,
auch einmal oben zu sein, der Autorität gleichzuwerden und an dem

von ihr geübten Regiment teilzuhaben. Unter dem Einfluß dieses
Machtstrebens werden die Gemeinschaftsgefühle nur kümmerlich
ausgebildet; eine gewisse, wenn auch nur lockere Solidarität verbindet



236 Befreiung Nr. 8

mit den Mitgliedern der herrschenden Schichten, denen man sich
zugehörig fühlt: das übrige «Volk» aber, das man schon in der Kindheit

als zum Dienen geboren sehen gelernt hat, ist in dieses
Solidaritätsbewußtsein nicht eingeschlossen. Dazu kommt, daß die verzärtelnde

Erziehung — der Isolierung von Einzelmensch und Familie in
unserer auf dem wirtschaftlichen Individualismus und Egoismus
gegründeten Epoche entsprechend — überhaupt einen Menschentypus
schafft, der mit einem Auserwähltheitsanspruch der Welt gegenübersteht

und nicht geneigt ist, anderen Menschen gleiche Ansprüche
zuzubilligen. Diese Mentalität des Ehrgeizes, des Stolzes und der
reduzierten Mitmenschlichkeit ermöglicht es, «Chef» zu werden, d. h. in
Wirtschaft, Militär, Politik usw. die leitenden Positionen einzunehmen,

in denen die Herrschaft des Menschen über den Menschen
vorgesehen ist. Auf dieser Grundlage werden die Vorgesetzten geprägt,
die etwa als Arbeitgeber kein Verständnis für die Arbeitnehmer haben
und den Arbeiter, der Lohnforderungen anmeldet, als einen Aufwiegler

und Empörer betrachten; die Vorgesetzten, die im Militär die
ihnen übertragene Macht dazu verwenden, ihre Untergebenen in
unmenschlicher Weise zu behandeln; die Vorgesetzten schließlich, die
als Politiker im Einverständnis mit den Vertretern des Handels, der
Großindustrie und des Militarismus durchaus imstande sind, im Interesse

der herrschenden Schichten den völkermordenden Krieg auszulösen.

Das gesellschaftliche Gefüge, das auf dem Geiste der Gewalt
aufbaut, bringt einen Menschentypus hervor, für den die Aggression
«prima et ultima ratio» bedeutet.

Dieselbe Aggressivität, wenn auch in modifizierter Form, finden wir
bei den Angehörigen der gesellschaftlich benachteiligten Volksklassen.

Es wäre eine Täuschung, hier «Schwarz-Weiß-Malerei» zu
treiben, wie dies die soziale Bewegung an ihren Anfängen getan hat. Der
Knecht krankt ebensosehr an der Machtgier wie der Herr, und die
schlimmsten Sklavenhalter sind Sklaven, die zur Herrschaft gelangt
sind. Die Unterwürfigkeit, zu der ihn seine Position drängt, wirkt an
ihm als ein ständiger Stachel, der die Bereitschaft zur Aggression
hervortreibt. Der geringste Dienstbote sucht noch jemanden, auf den er
herabschauen und an dem er seinen Groll ausleben kann; das

Verhältnis des Arbeiters zu seiner Frau und zu seinen Kindern verschafft
ihm, unter den heutigen Voraussetzungen, auch einen «Herrschaftsbereich»,

innerhalb dessen er seine Ressentiments glaubt abreagieren
zu dürfen. Das Arbeiterkind sieht sich frühzeitig in eine Welt hinein-



Nr. 8 Befreiung 237

gestellt, in der es Bevorrechtete und Benachteiligte gibt; in Umgebung
und Pflege steht es hinter dem Kind des Bürgertums zurück und
sobald es Kleidung, finanzielle Mittel und gesellschaftliche Stellung
vergleichen lernt, wird ein sozial bedingtes Minderwertigkeitsgefühl
in ihm Fuß fassen. Daraus erwächst dann das Streben, mehr zu sein
als die anderen, welches nur dann gemildert werden kann, wenn die
Erzieher in einem gemeinschaftsfreundlichen Weltbild leben, sodaß
das Kind seinen eigenen Freiheitsdrang mit demjenigen anderer
Menschen verbinden lernt. Wo dies nicht der Fall ist und eine autoritäre
und individualistische Erziehung dem Kinde die ersten Lebensemdrücke

vermittelt, wird es aus seiner sozialen Benachteiligung lediglich

den Schluß ziehen, daß es einzig und allein sich selbst «in die
Höhe» bringen muß — seine vom Bazillus der Machtgier infizierte
Seele wird anfällig sein für die Kollektivpsychosen des Nationalismus,
des rassischen und religiösen Vorurteils, mit deren Hilfe die
Gesellschaftsordnung der Ungerechtigkeit in Vergangenheit und Gegenwart
aufrechterhalten wird. Es besteht kein Zweifel, daß die Fehlschläge
der sozialen Bewegung auf diesen psychologischen Zusammenhang
zurückzuführen sind; die Wortführer des sozialen Fortschrittes kranken

am selben Geiste der Gewalt, den sie zu bekämpfen vorgeben;
angesichts großer Entscheidungen verrieten sie immer wieder die
Idee der Freiheit an die Autorität, der sie trotz kühner Parolen und
Schlagworte hörig blieben.

Der Sinn der Geschichte

Ein Blick auf die Situation der Menschheit im gegenwärtigen
geschichtlichen Augenblick gibt uns sicherlich keinen Anlaß, einem
überschwänglichen Optimismus zu huldigen. Wir haben den Glauben
verloren, daß die Geschichte selbst durch ihre Eigengesetzlichkeit zum
Guten strebt; wenn eine gerechte Welt verwirklicht werden soll, so

wird es nicht gleichsam «über die Köpfe der Menschen hinweg»
geschehen, sondern einzig und allein durch menschliche Entschlüsse,
durch ein Denken und Handeln, das sich am Ideal der Gerechtigkeit
orientiert. Aus diesem Grunde gibt es keine geradlinige
Aufwärtsentwicklung im kulturellen Bereich; die Kultur muß immer wieder
neu errungen werden, und ihr Weg führt hart an den Sümpfen der
Barbarei vorüber, sodaß sie ständig gefährdet bleibt. Ohne sich
leichtgläubiger Hoffnung zu verschreiben, darf man aus dem Aufstieg



238 Befreiung Nr. 8

der Humanität in den letzten Jahrtausenden die Zuversicht entnehmen,

daß der Mensch mehr und mehr die Stimme des Menschheitsgewissens

in sich vernimmt; daß er sich des Gesetzes bewußt wird,
unter dem er — das zoon politicon — angetreten ist, nämlich: in
Freiheit und Brüderlichkeit zu leben und in gemeinsamem Kampf
gegen die Naturgewalten das Leben auf dieser Erde zu sichern. Der
Fortschritt im Bewußtsein der Freiheit kann auf die Dauer nicht
rückgängig gemacht werden. Die Errungenschaften in Kunst, Wissenschaft,

Philosophie, Technik und Sozialleben lehren uns einen
Optimismus des Ernstes und der Verantwortlichkeit, der uns zwar an das
Gute im Menschen glauben läßt, uns aber auch die Größe der Aufgabe
zeigt, die uns gestellt ist.

Wenn wir an die moderne Psychologie die Frage richten, welche
Mittel uns in die Hand gegeben sind, die werdende Menschheitskultur

zu beschleunigen und zu fördern, so werden wir auf mehrere
Faktoren verwiesen, die zu berücksichtigen sind. In Wirtschaft und
Politik sind alle Reformvorschläge zu befürworten, die den
Gemeinschaftsgedanken in sich tragen und die Schranken zwischen den
Menschen zu beseitigen helfen. Offensichtlich geht der Zug der Zeit nach
wirtschaftlichen Lebensformen, in denen der Gegensatz zwischen
Arbeitnehmer und Arbeitgeber aufgehoben ist; man wird Regelungen
treffen müssen, in denen Solidarität des Betriebseigentümers mit der
Gesamtheit seiner Arbeiter möglich ist, und die «Interessengemeinschaft»

des Betriebes durch eine faktische Teilhabe aller seiner
Angehörigen gewährleistet wird. In politischer Hinsicht darf alles
bejaht werden, was den Abbau der Macht innerhalb des Gesellschaftskörpers

begünstigt und eine universelle Ausweitung der
Gemeinschaftsidee sichert. Darin liegt, daß nationale und rassische Differenzen

überwunden werden müssen ; die Gleichheit und Gleichwertigkeit
alles dessen, was Menschenantlitz trägt, ist eines der unabdingbaren
Postulate einer freien und friedlichen Welt. «Macht ist an sich böse» :

dieses Wort von Jakob Burckhardt kann durch die tiefenpsychologische

Betrachtungsweise nur bestätigt werden. Die Institutionen der
Politik und des Soziallebens müssen derart gewandelt werden, daß sie

für die Verlockungen des Machtgelüstes keinen Raum mehr bieten;
die Reduktion der Gewalt muß hier und jetzt erfolgen, und es ist
ein verhängnisvoller Fehlschluß, wenn man glaubt, daß man über
die Diktatur zur Freiheit gelangen kann. Eine politische Bewegung
kann in dem Maße als «gut» angesehen werden, als sie vom Strome



Nr. 8 Befreiung 239

der Menschheitsevolution durchflössen ist, d. h. je mehr sie darauf
tendiert, die Gleichberechtigung unter den Menschen zu verwirklichen.

Aufklärung und Erziehung

Die Politik aber wird in den Köpfen und Herzen der Menschen
vorbereitet; die Menschen handeln morgen so, wie sie heute denken.
Darum ist die Aufklärung ein weiteres Anliegen, dessen Wichtigkeit
nicht überschätzt werden kann. Der Sinn der aufklärerischen
Bemühungen ist die Reinigung des menschlichen Bewußtseins von
individuellen und kollektiven Vorurteilen. Schon das ruhmreiche 18.
Jahrhundert hat darauf hingewiesen, daß der Verstand durch Furcht,
Hoffnung und Interessen aller Art irregeführt werden kann und so

mitunter der Lebensfremdheit und Selbsttäuschung anheimfällt.
Zerstörung der Vorurteile bedeutet demgemäß mehr als ein bloß
intellektuelles Unterfangen ; der «aufgeklärte Verstand» ist fähig, gesunde
Lebensziele ins Auge zu fassen, und erst er wird für die Freiheit tauglich,

der zu dienen für das «siècle de la raison» das entscheidendste
Erfordernis war. Die Zukunft unserer Kultur wird wesentlich davon
abhängen, ob es genügend «Aufklärer» geben wird, die imstande sein
werden, den breiten Volksmassen jene Vorurteile zu nehmen, die der
ideologische Hintergrund der Menschheitskatastrophen sind. In einer
Zeit, in der die Bedrohung durch die Atombombe die Selbstvernichtung

der Menschheit als möglich erscheinen läßt, bedürfen wir mehr
denn je der freien Geister, die uns lehren, was Wahrheit und was
Lüge ist: der Intellektuelle hat eine viel größere Verantwortung, als

man gemeinhin wahrhaben möchte, denn seine Pflicht wäre es, für
die anderen Menschen zu denken und mit der Freiheit des Denkens
die Freiheit überhaupt zu proklamieren.

Wichtiger noch als Aufklärung aber ist das Problem der Erziehung,
welches — nach Jean Paul — den eigentlichen Hebelarm der Kultur
darstellt. Die tiefenpsychologische Einsicht hat uns die Erziehung

in ihrer ungeheuren Tragweite deutlich gemacht. Die
Erziehungsmethoden der Vergangenheit schufen den Menschentypus, der
die Tragödie der Geschichte verursachen konnte; das autoritäre Prinzip,

jahrhundertelang als fraglos-gültige Grundlage des erzieherischen
Verhaltens angesehen, drosselte bereits in den Kindheitsjähren das

Gemeinschaftsgefühl der Menschen und stattete sie mit jener Aggres-
sionsbereit schaft aus, durch die eine gewalttätige Welt im Zustande der



240 Befreiung Nr. 8

Gewalttätigkeit verharren konnte. Wir wissen heute, daß der Mensch
in einem derartigen Maße das Produkt seiner Erziehung ist, daß wir
die Hoffnung hegen dürfen, durch bessere, d. i. psychologische
Erziehungsmethoden Menschen heranbilden zu können, die gegen die
Verstrickungen des Machtwahns gefeit sein werden. Indem die Pädagogik

in Elternhaus und Schule auf Autorität und Gewaltanwendung
verzichtet und sich mit wahrem Verständnis dem kindlichen Seelenleben

anpaßt, wird sie einen Menschentypus hervorbringen, der kerne
«Untertanen-Mentalität» besitzt und darum für die Machthaber in
unserer Welt kein gefügiges Werkzeug mehr sein wird. Die Demokratisierung

der Erziehung, aufgefaßt als Achtung vor der kindlichen
Persönlichkeit und freundschaftliche Zuwendung des Erziehers zu
seinem Zögling auf der Basis der konsequenten Antiautorität ist dazu
berufen, einen der wertvollsten Beiträge zum Aufbau einer humanen
Gesellschaftsordnung zu leisten.

Der Weg der Menschheit

Abschließend sei es noch gestattet, den Weg der Menschheit
philosophisch zu betrachten und die Bedrängnisse unseres gegenwärtigen
Zeitalters im Lichte übergreifender Zusammenhänge zu sehen. Seit
es Leben auf der Erde gibt, steht alles Lebendige unter dem Zwang
zur Anpassung. Lebewesen, die sich nicht in Einklang mit ihrer
Umwelt zu bringen wußten, die etwa in ihrer Größe oder dem Bau ihrer
Organe von der Zweckmäßigkeit abirrten, unterlagen dem harten
Gesetz der Auslese, das nur das Lebensfähige am Leben erhält. Was ist
mit jenen Myriaden von Organismen geschehen, in denen die lebendige

Vernunft nicht genügend zum Durchbruch kam, die entarteten
und zu den Bedingungen des Daseins auf dieser Erde in Widerspruch
gerieten? Sie wurden ausgelöscht, gleichsam weggewischt von der
Tafel des Lebendigen, wie wenn der Kosmos gesagt hätte «Fort mit
euch; ihr habt euch als untauglich erwiesen!» Ein ähnliches Gesetz
scheint auch über der Menschheitsgeschichte zu liegen. Völker, in
denen der Gemeinschaftsgeist nur kümmerlich gedieh und die zur
allgemeinen Zivilisation und Kultur keinen Beitrag zustandebrachten,
sind im Buch der Geschichte nicht zu finden. Sie gerieten in
Vergessenheit, da sie nichts hinterließen, das die werdende Menschheit an sie
hätte erinnern können. Jene aber, die den evolutionären Drang in sich

verspürten und durch schöpferisches Wirken jeglicher Art ihm Aus-



Nr. 8 Befreiung 241

druck zu verschaffen wußten, die auf der Ebene des allgemeinen Nutzens

standen und in ihrer persönlichen Entwicklung auch diejenige
der Gattung realisierten, sind ebenso unvergänglich wie die Kultur,
die sie geschaffen haben. Gewiß, das kulturelle Erbe ist immer
bedroht und muß mit jedem Tag neu errungen werden. Aber trotz
gelegentlicher Rückfälle tastet sich die Menschheit voran, mit jener
instinktiven Sicherheit, die mit dem Arterhaltungstrieb in Verbindung
zu stehen scheint. Was heute noch auf uns lastet, ist der Mangel an
sozialer Durchbildung des Menschen; und doch drängt es sich herauf
durch die Zeiten, heißt einmal «Du soUst nicht töten», ein andermal

«Liebe Deinen Nächsten», dann wieder Renaissance, Aufklärung
oder Französische Revolution, und ist in seinen tausend Gestalten das

Gemeinschaftsethos des Menschen, das unaufhaltsam vorwärtsstrebt,
mit dem idealen Endziel, eine einträchtige Menschheit zu schaffen.
Alle unsere Bestrebungen in Welt und Wissenschaft scheinen das

Leitmotiv zu haben, in Zukunft einen Menschentypus hervorzubringen,

der — wie es Alfred Adler formulierte — Gemeinschaftsgefühl
und mitmenschliche Verbundenheit ebenso selbstverständlich äußern
wird wie das Atmen.

Monistische «Religion»?
Von Dr. Hans Titze

Der freigeistige Mensch, der auf allen Gebieten kritische Denker,
bezeichnet sich auch als Monist. So nennt sich denn auch der
Zusammenschluß freigeistiger Menschen in Westdeutschland «Monistenbund»,

der noch auf eine Haeckelsche Gründung zurückgeht. Diese
Bezeichnung will sagen, daß die Einheit der «Welt» anerkannt wird.
Und dies in dem Sinne, daß es nur eine einzige Welt gibt, das Diesseits,

zu dem alle Erscheinungen, die wir mit wissenschaftlichen Mitteln

zu ergründen suchen, aber auch alle Gefühle, alles Wollen und
Handeln sowie die geistigen Erzeugnisse (Kultur) gehören. Es gibt
nicht zwei Welten, eine Welt der Materie und eine Welt des Geistes
oder der Seele, die völlig verschiedener Art sind. Wir kennen aus
wissenschaftlichen Ergebnissen den Zusammenhang der körperlichen,
geistigen und seelischen Erscheinungen. Alles zusammen bildet die


	Der Mensch im Lichte der modernen Psychologie

