
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 7

Artikel: Papst Pius XII. spricht über Toleranz

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410342

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


204 Befreiung Nr. 7

Papst Pius XII. spricht über Toleranz

Im Dezember 1953 entfaltete Papst Pius XII. vor den katholischen
italienischen Juristen seine Auffassungen über Toleranz ; er hielt sich
dabei genau an die von der Kirchenlehre festgelegte Leitlinie; von
einer Weiterentwicklung bisheriger Ansätze oder gar von sensationellen

Wendungen zu neuen Wegen ist nichts zu hören und nichts zu
vermelden. Doch hat schon die klare Präzision und Bekräftigung des

Bisherigen durch die oberste kirchliche Instanz ihren unbestreitbaren
Wert. Was der Papst hier vorträgt, ist konkret die jetzt geltende Lehre
der Kirche über die Toleranz ; sie regelt das Verhalten der Kirche zu
allen denen, die außerhalb des Glaubenspferches stehen, also auch
zu uns. Darum wollen auch wir wissen, wessen wir uns da zu versehen
haben.

Von der päpstlichen Ansprache halten wir als wesentlich fest:
Die geschichtliche Entwicklung drängt zu immer weiter ausgreifenden

Zusammenschlüssen in übernationalen Organisationen. Im Rahmen

des Möglichen will die katholische Kirche das fördern, was die
Einigung wirksamer macht, und das eindämmen, was die Einigung
stört. Darum überlegt sie sich erneut die Frage der Toleranz. Zwei
Dinge sind dabei streng und scharf auseinanderzuhalten: Hier die
Glaubenslehre und dort die Praxis des Verhaltens im realen
Zusammenleben.

I. Die im Dogma gefaßte Glaubens- und Kirchenlehre: Hier geht es

um die Wahrheit und um das Gute. Die Kirchenlehre ist überzeugt,
daß sie selbst und nur sie das Wahre und das Gute in sich enthalte.
Das ist die fundamentale Voraussetzung der Kirchenlehre, von der
sie sich nichts abmarkten läßt. Das Wahre und das Gute kann schwerlich

Gegenstand der Diskussion oder einer zwischenstaatlichen Regelung

sein; denn keine menschliche Autorität und auch kein Staat
kann gebieten, das zu tun oder zu lehren, was der religiösen Wahrheit
oder dem sittlich Guten widersprechen würde. Es wäre gegen die
Natur, Geist und Willen zum Irrtum und zum Bösen zu verpflichten.
Also: Was religiös falsch und sittlich schlecht ist, muß unbedingt
verneint werden. In diesem Punkt gibt es für die Kirche kein Zögern
und kein Paktieren. In dieser Hinsicht hat sich die Haltung der Kirche
im Verlauf der Geschichte nicht geändert und kann sich auch nicht



Nr. 7 Befreiung 205

ändern. Der Irrtum und das Böse haben keine Daseinsberechtigung.
Das Wahre und das Gute sind dem Falschen und dem Bösen gegenüber

intolerant. Eine dogmatische Toleranz kommt für die Kirche gar
nicht in Frage.

II. Für die Praxis des menschlichen Zusammenlebens gelten
andere Grundsätze: Der Irrtum und das Böse sind auszurotten, das

bleibt, aber der irrende und der böse Mensch soll nicht ausgerottet
werden; er hat ein gewisses Recht auf Duldung. Hier ist positive
Unterdrückung nicht mehr Pflicht, hier darf Duldung Toleranz
«ein gewisses Nichthindern» sich auswirken. Diese Toleranz übt ja
auch Gott selbst aus; es wäre ihm möglich und leicht, den Irrtum
und das Böse auszutilgen. Er will das offenbar nicht und tut es nicht ;

darum findet sich der Irrtum und das Böse in so weitem Ausmaß
in der Welt vor. Gott verurteilt sie natürlich, doch läßt er sie da sein.
Darum hat ja auch Christus in der Parabel vom Unkraut die Mahnung

gegeben: «Laßt im Bereich der Welt das Unkraut zusammen
mit dem guten Samen wachsen um des Getreides willen!» Darum ist
auch die Kirche dem Menschen gegenüber zu Toleranz verpflichtet.
Ihre Haltung ist bestimmt von der Erwägung des Gemeinwohles der
Kirche und des Staates.

Der Papst konzentriert seine Toleranzlehre in folgender Formulierung:

I. Was der Wahrheit und der Sittennorm nicht entspricht, hat
objektiv kein Recht weder auf die Existenz noch auf die Propaganda
noch auf die Betätigung.

II. Das Nichthindern dessen vermittels staatlicher Gesetze und
Zwangsmaßnahmen kann nichtsdestoweniger im Interesse eines höheren

und weiter reichenden Gutes gerechtfertigt werden.
So hart das klingen und so sehr es den modernen Menschen zurückstößt

— wir anerkennen die Offenheit und Bestimmtheit des Papstes '

in diesen entscheidenden Fragen. Der Papst steht zur kirchlichen Un-
nachgiebigkeit und Kompromißlosigkeit in der Frage der Wahrheit
und des Guten ; darin liegt — formal wenigstens — Größe. Eine
Neutralität in konfessionellen Fragen können wir billigerweise weder von
emer Kirche noch vom Papste erwarten. Die kirchliche Toleranz,
wenn auch nicht gegenüber dem Irrtum, so doch gegenüber dem
irrenden Menschen, ist nun doch ein unverkennbarer Fortschritt gegenüber

der früheren Kirchenpraxis, da weder der Irrtum noch auch
der irrende Mensch vor den Ansprüchen der Kirche Gnade zu finden



206 Befreiung Nr. 7

vermochte. Wir übersehen diesen Fortschritt nicht — und trotzdem!
Die heutige Zeit, die über die päpstlichen Positionen schon weit hinaus

geschritten ist, kann zur päpstlich-kirchlichen Toleranz heute
nicht mehr zurückkehren, sie kann sich diesen Forderungen nicht
mehr unterwerfen. Und mit der neuen Zeit können auch wir das

nicht mehr tun. Non possumus Hier nur einige wenige Hinweise darauf,

warum die Gegenwart und warum auch wir die päpstlich-kirchlichen

Zumutungen mit derselben Entschiedenheit, mit der sie der
Papst verkündet, zurückweisen : 1. Da meint also der Papst, das Wahre
könne nicht Gegenstand einer Diskussion sein. Er täuscht sich — die
Wahrheitsfrage steht heute im Zentrum der großen philosophischen
Diskussion; zur Diskussion steht darum auch die päpstliche Behauptung,

die katholisch-christliche Kirchenlehre sei zugleich auch das
Wahre und das Gute. Es liegt in dieser Behauptung ein gutes Stück
Berechnung; sie ist ein psychologischer Kunstgriff. Je kecker diese

Behauptung vorgetragen wird, je stärker die Selbstverständlichkeit
dieser Einheit herausgestellt wird, desto mehr verschlägt sie dem
intellektuell Wehrlosen den geistigen Atem, desto mehr verschlägt sie ihm
die Möglichkeit zur Rede und zur Widerrede. Läßt sich der Wehrlose
hier bluffen, gibt er diese Einheit zu, so wird er sofort das Opfer
seiner Zusage; denn nun wird ihm jede Auflehnung gegen die Kirche
als Auflehnung gegen die Wahrheit und gegen das Gute umgedeutet.
Darin besteht der Kunstgriff. Eh bien, Messieurs, épatons le bon bourgeois

Der moderne Diesseitsmensch, mündig geworden, durchschaut
Berechnung und Kunstgriff. Er läßt sich nicht mehr bluffen. Er ist sich
klar darüber, daß mit der neuen Zeit zusammen auch die Menschenwahrheit

auf einem andern und auf ihrem eigenen Wahrheitsboden
steht. Er weiß, daß Wahrheit nicht mehr auf der Seite der Kirche
steht; daß vom Guten, so wie er die Geschichte und besonders die
Kirchengeschichte kennt, nicht mehr und nicht weniger in der Kirche
steckt als in andern menschlichen Institutionen auch. In der
Wahrheitsfrage muß der moderne Diesseitsmensch dem Wahrheitsanspruch
der Kirche und erst recht dem Anspruch auf absolut gültige Wahrheit
ruhig, aber bestimmt entgegentreten. Zu diesem Widerspruch und
Widerstand verpflichten ihn Gewissen und Wahrhaftigkeit.

Wer, wie die Kirche, absolute Wahrheit zu haben vorgibt, diskutiert
natürlich nicht mehr. Die von Jaspers mit Recht verlangte geistige
Kommunikation steht unter der Würde einer als absolut ausgegebe-



Nr. 7 Befreiung 207

nen Wahrheit. Mit der Verweigerung der Kommunikation gerät aber
die Kirchenlehre immer tiefer in die Glaskugel einer nur noch von
ihr selbst gelehrten und von ihr selbst geglaubten absoluten Wahrheit.
Ein Beweis aus unseren Tagen : Die Rückholung der prêtres-ouvriers
in die Kirche ist Abbruch einer begonnenen und versuchten
Kommunikation, ist Rückzug in die Glaskugel. Die Kirche mag durch
Autosuggestion diese Glaskugel härten bis zur Härte des Diamanten, — das

rettet sie nicht mehr! Mitsamt ihrer Diamantenhärte und mitsamt
ihrer absoluten und kommunikationsfeindlichen «Wahrheit» rollt
diese Glaskugel langsam aus den Zusammenhängen des menschlichen
Lebens, der Menschenwahrheit und aus den Zusammenhängen der
Realität hinaus in die Isolierung.

Aber so weit sind wir eben heute noch nicht. Noch steht die Kirche
als Realität unter den andern Realitäten. Mit der ihr heute noch zu
Gebot stehenden Macht stellt sie die beiden uralt-ehrwürdigen
Menschenwerte, das Wahre und das Gute, in ihre eigene und ausschließliche

Verfügbarkeit. Nur sie und sonst niemand soll über diese beiden
Werte verfügen. Mit dieser Usurpation baut sie sich ihre Position, und
nur von dieser eigenartigen Position aus läßt sie sich auf eine Diskussion

über Toleranz ein.
Und darin liegt die tiefe Tragik : Weder Kirche noch Papst können

hier nachgeben; darüber geben wir uns keinen Illusionen hin. Jede
Nachgiebigkeit in der Wahrheitsfrage wäre bereits Aufweichung der
Dogmatik und kann die Menschenwahrheit in der Wahrheitsfrage
auch nicht mehr zurückgehen und nicht mehr nachgeben; sie können

sich auf Grund ihres Gewissens und der Wahrhaftigkeit dem
kirchlich-absoluten Wahrheitsànspruch nicht mehr unterwerfen.
Darüber gibt sich wohl auch die Kirche heute keinen Illusionen mehr
hin. Man muß die Kampflage so sehen, wie sie heute wirklich und
tatsächlich ist.

2. Daß die päpstliche Toleranzlehre mit den andern, die nicht im
Kirchenpferch drin stehen, auch uns zu den Bösen und zum Unkraut
rechnet, das ficht uns wenig an. Das wollen wir dem Absolutheits-
dogma und nicht dem Papst persönlich anrechnen; wir wissen, er
steht menschlich höher als die Absolutheit, die er von Amtes wegen
vertreten muß. Auch haben wir andere und wichtigere Sorgen.

Da will also der Papst den Irrtum und das Böse schonungslos
austilgen, den irrenden und bösen Menschen dagegen will er dulden.
Bequemt sich hier der Absolutismus zu einem Kompromiß? Ja, so



208 Befreiung Nr. 7

ist es! So sehr ihm grundsätzlich jeder Kompromiß widerstrebt —
hier steigt er von seinem Thron und bietet Hand zu einem Ausgleich.
Ausgleich mit wem? Mit der heute von Tag zu Tag wachsenden Macht
des Gegners. Er weiß, daß der Irrtum und das Böse an den Menschen
gebunden und ohne den fehlbaren Menschen nicht denkbar sind. Will
man Irrtum und Böses ausrotten, so muß man zwangsläufig diejenigen

Menschen ausrotten, die Irrtum und Böses erzeugen. Der Paps!
ist Italiener und versteht das Sprichwort: Colla biscia muore il ve-
neno Mit der Natter stirbt auch das Gift. Wer das Gift austilgen will,
muß der Natter den Kopf zertreten, anders geht es nicht. Genau so hat
die Kirche ja früher gehandelt und hat die Natter zertreten, hat die
irrenden und bösen Menschen selbst vernichtet, um mit der Natter
und mit den Menschen das Gift aus der Welt zu schaffen.

Diese zwingende Logik hat die Kirche befolgt, solange sie die Macht
dazu hatte. Heute ist die Kirchenmacht nicht mehr groß genug —
andererseits ist die Macht der «irrenden» Menschen zu groß, um sich
einfach zertreten zu lassen. Die Kirche kann heute der Natter den

Kopf nicht mehr zertreten, darum zertritt sie den Kopf der absolutistischen

Logik. Eine der beiden Mächte muß daran glauben. Damit
noch nicht genug: Aus der Not macht man eine Tugend und sagt:
«Seht die Liebe, die Güte und Friedfertigkeit der Kirche und seht darin

ihre Größe! Sie toleriert auch den irrenden Menschen, intolerant
ist sie heute nur noch gegenüber dem Irrtum und dem Bösen.»

Wir urteilen hier anders, denn wir sehen in der heutigen Toleranzlehre

der Kirche nicht einen Beweis besonderer Güte und Friedfertigkeit,
sondern ganz einfach eine Anpassung an die heute bestehenden

Machtverhältnisse; der Absolutismus kann ja nicht tolerant sein; er
kann nur die dogmatische Intoleranz vorübergehend und aus
taktischen' Erwägungen etwas zurückstellen. Sollten die Machtverhältnisse
sich einmal wieder ändern zugunsten der Kirche, dann wird,
proportional mit dem Erstarken der Kirche, auch die absolutistische
Logik wieder erstarken; und im Sinne dieser Logik wird man, wie
früher, offen intolerant sein nicht nur gegen den Irrtum, sondern auch

gegen den irrenden Menschen.
3. Interessant, wie der Papst heute sein Toleranzgebot begründet.

«Seht Gott! Er hätte doch sicher alle Macht und Möglichkeit,
auszutilgen; er läßt aber den irrenden Menschen gedeihen, wie er ja auch
das Unkraut gedeihen läßt. Er will sie nicht vernichten. Darum muß
auch die Kirche dem irrenden Menschen gegenüber tolerant sein.»



Nr. 7 Befreiung 209

Wir stoßen uns daran, daß die Kirche sonst immer die Unerforschlich-
keit der göttlichen Ratschlüsse verkündet — und sofort wieder, wenn
es ihr ins Konzept paßt, so genau weiß, was Gott will und was er —
wie hier — nicht will. Wir wissen : Was Gott will und was er nicht will
— das ist immer der Wille der Kirche. Gotteswille ist immer Funktion
der kirchlichen Interpretation. Wenn es der Kirche paßt, ruft sie
ihr «Dieu le veut!», wie zur Zeit der Kreuzzüge, gellend über die Erde
hin; und wenn die Kirche später einmal will, daß Gott die Vernichtung

der menschlichen Widersacher auch heute wieder, wie früher,
wolle, dann wehe! Auch Gott ist gebunden an den Absolutismus der
Kirche und an die zwingende Logik alles Absolutismus. Auch Gott
kann das Gift nur vernichten, wenn er die Schlange zertritt; das

Alte Testament gibt uns erschütternde Beweise für diese logisch
unvermeidliche Vernichtung der menschlichen Widersacher. Heute aber,
da die Kirche sich den bestehenden Machtverhältnissen anpassen will,
muß sich eben auch Gott, als Funktion des Kircheninteresses, den
bestehenden Machtverhältnissen anpassen und muß dem irrenden
Menschen gegenüber tolerant sein.

In Grundsatz und Sache, im Kern und Gehalt des Dogmas, ist die
Kirche auch heute noch so intolerant wie je ; die heute gelehrte Toleranz

ist Anpassung. Deuten wir falsch? Nun, so laßt euch sagen, was
der große Zürcher Jesuit Richard Gutzwiler in der «Christlichen Kultur»

vom 15. Januar 1954 zum päpstlichen Toleranzgebot schreibt:
«Hat die Kirche damit ihre Lehre geändert? Durchaus nicht. Nur
die Verhältnisse haben sich geändert. Und darum ist die Anwendung
der an sich immer gleichen unwandelbaren Grundsätze auf andere,
neue Situationen notwendig anders geworden.»

In dieser letztgültigen Bewertung des neuen Toleranzgebotes wissen

wir uns also mit R. G. einig; nicht einig sind wir dagegen, wenn G.
im selben Aufsatz schreibt: «Der Vorwurf der Unduldsamkeit kann
somit nicht mehr gegen die Kirche erhoben werden. Er mag
einzelne Katholiken und Einzelgruppen der Kirche treffen, aber man
kann ihn nicht mehr gegen die Gesamtkirche erheben, selbst wenn
vereinzelte Theologen und sogar Kardinäle anders reden oder schreiben.»

Diese Zuversicht des Jesuiten G. können wir nicht teilen.
Als positiven Gewinn unserer Untersuchung halten wir fest: Wir

haben es heute mit zwei grundverschiedenen Arten und Begriffen
von Toleranz zu tun, die wir sauber auseinanderhalten müssen.

I. Da ist die bürgerliche Toleranz des modernen Staates. Sie ist eine



210 Befreiung Nr. 7

geradlinige Funktion der Neutralität des Staates in konfessionellen
Fragen ; sie toleriert nicht nur den irrenden Menschen, sondern auch
den «Irrtum.» Der moderne Staat steht außerhalb und über den
Konfessionen und auch außerhalb deren Absolutismen; er weiß, daß jede
Konfession immer das als Irrtum und Böses ausgibt, was außerhalb des

konfessionellen Glaubensgehaltes liegt. «Irrtum» und «Böses» sind
dem Staat relative und untaugliche Begriffsinstrumente, er braucht sie

gar nicht; diese Begriffe gelten nur im Verhältnis von Konfession zu
Konfession, gelten nur im Bereich zwischen den Konfessionen und
nicht im Bereich über den Konfessionen. Diese Toleranz ist eine der
schönsten Früchte der Aufklärung. Zu ihr bekennen wir uns.

II. Die kirchliche Toleranz steht nicht über den Konfessionen,
sondern im Glaubensgehalt einer der Konfessionen. Sie hält fest an der
absoluten Geltung ihrer Glaubenswahrheit. Sie verzichtet grundsätzlich

nie darauf, Widerstände zu brechen und ihre Lehre durchzusetzen.

Andere Glaubensformen kann sie nicht tolerieren; respektieren

kann sie nur bestimmte Machtverhältnisse. Ihrem Wesen nach ist
sie intolerant. Toleranz ist ihr nie Ausdruck eines Grundsatzes,
sondern immer nur Ausdruck einer taktischen Berechnung.

Trotz allen diesen Bedenken — wir danken dem Papst. Gewiß nicht
für seine Toleranz. Zu ihr haben wir kein Zutrauen. Aber wir danken
ihm, daß er uns mit seiner Toleranzrede zu folgenden Einsichten
verholfen hat: Seine Toleranz, die Toleranz der Gotteswahrheit, wird
unserer Zeit nicht mehr gerecht. Gewiß drängt unsere Zeit auf
übernationale Zusammenhänge hin. Aber gerade diesen großen Verbänden
kann die kirchlich gesehene Toleranz nicht mehr Genüge tun; denn
im Wesentlichen wahrt diese Toleranz doch nur die Interessen ihrer
Konfession, nicht aber die Interessen des Menschheitsverbandes.

Die bürgerlich-staatliche Toleranz dagegen, die Toleranz der
Menschenwahrheit, erfüllt die Forderungen unserer Zeit. Sie will nicht
nur den «irrenden Menschen» nicht hindern, sie garantiert auch in
der Frage des Dogmas und des Glaubens volle Glaubens- und
Gewissensfreiheit. In dieser bürgerlich-staatlichen Toleranz weiß sich der
moderne Mensch geborgen; darum wird er sie mit allen seinen Kräften

festigen und fördern. Ist diese staatliche Toleranz stark und wirksam

— wer frägt da noch nach einer Toleranz von Gnaden der Kirche?
Wir brauchen sie gar nicht mehr. Hr.


	Papst Pius XII. spricht über Toleranz

