Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 7

Artikel: Papst Pius XII. spricht Gber Toleranz
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410342

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

204 Befreiung Nr. 7

Papst Pius XIIL spridit iiber Toleranz

Im Dezember 1953 entfaltete Papst Pius X1I. vor den katholischen
italienischen Juristen seine Auffassungen iiber Toleranz; er hielt sich
dabei genau an die von der Kirchenlehre festgelegte Leitlinie; von
einer Weiterentwicklung bisheriger Ansiitze oder gar von sensatio-
nellen Wendungen zu neuen Wegen ist nichts zu héren und nichts zu
vermelden. Doch hat schon die klare Priizision und Bekriftigung des
Bisherigen durch die oberste kirchliche Instanz ihren unbestreitbaren
Wert. Was der Papst hier vortrigt, ist konkret die jetzt geltende Lehre
der Kirche iiber die Toleranz; sie regelt das Verhalten der Kirche zu
allen denen, die auBlerhalb des Glaubenspferches stehen, also auch
zu uns. Darum wollen auch wir wissen, wessen wir uns da zu versehen
haben.

Von der pipstlichen Ansprache halten wir als wesentlich fest:

Die geschichtliche Entwicklung dréngt zu immer weiter ausgreifen-
den Zusammenschliissen in iibernationalen Organisationen. Im Rah-
men des Moglichen will die katholische Kirche das férdern, was die
Einigung wirksamer macht, und das eindimmen, was die Einigung
stort. Darum iiberlegt sie sich erneut die Frage der Toleranz. Zwei
Dinge sind dabei streng und scharf auseinanderzuhalten: Hier die
‘Glaubenslehre und dort die Praxis des Verhaltens im realen Zu-
sammenleben.

1. Die im Dogma gefaBte Glaubens- und Kirchenlehre: Hier geht es
um die Wahrheit und um das Gute. Die Kirchenlehre ist iiberzeugt,
daB sie selbst und nur sie das Wahre und das Gute in sich enthalte.
Das ist die fundamentale Voraussetzung der Kirchenlehre, von der
sie sich nichts abmarkten 1d6t. Das Wahre und das Gute kann schwer-
lich Gegenstand der Diskussion oder einer zwischenstaatlichen Rege-
lung sein; denn keine menschliche Autoritit und auch kein Staat
kann gebieten, das zu tun oder zu lehren, was der religiosen Wahrheit
oder dem sittlich Guten widersprechen wiirde. Es wire gegen die Na-
tur, Geist und Willen zum Irrtum und zum Bésen zu verpflichten.
Also: Was religios falsch und sittlich schlecht ist, muf3 unbedingt
verneint werden. In diesem Punkt gibt es fiir die Kirche kein Zégern
und kein Paktieren. In dieser Hinsicht hat sich die Haltung der Kirche

im Verlauf der Geschichte nicht geédndert und kann sich auch nicht



Nr. 7 Befreiung 205

dndern. Der Irrtum und das Bése haben keine Daseinsberechtigung.
Das Wahre und das Gute sind dem Falschen und dem Bésen gegen-
iiber intolerant. Eine dogmatische Toleranz kommt fiir die Kirche gar
nicht in Frage.

I1. Fiir die Praxis des menschlichen Zusammenlebens gelten an-
dere Grundsitze: Der Irrtum und das Bose sind auszurotten, das
bleibt, aber der irrende und der bése Mensch soll nicht ausgerottet
werden; er hat ein gewisses Recht auf Duldung. Hier ist positive
Unterdriickung nicht mehr Pflicht, hier darf Duldung = Toleranz =
«ein gewisses Nichthindern» sich auswirken. Diese Toleranz iibt ja
auch Gott selbst aus; es widre ihm moglich und leicht, den Irrtum
und das Bose auszutilgen. Er will das offenbar nicht und tut es nicht;
darum findet sich der Irrtum und das Bose in so weitem Ausmal}
in der Welt vor. Gott verurteilt sie natiirlich, doch 148t er sie da sein.
Darum hat ja auch Christus in der Parabel vom Unkraut die Mah-
nung gegeben: «LaBt im Bereich der Welt das Unkraut zusammen
mit dem guten Samen wachsen um des Getreides willen!» Darum ist
auch die Kirche dem Menschen gegeniiber zu Toleranz verpflichtet.
Ihre Haltung ist bestimmt von der Erwigung des Gemeinwohles der
Kirche und des Staates.

Der Papst konzentriert seine Toleranzlehre in folgender Formulie-
rung:

I. Was der Wahrheit und der Sittennorm nicht entspricht, hat ob-
jektiv kein Recht weder auf die Existenz noch auf die Propaganda
noch auf die Betitigung.

II. Das Nichthindern dessen vermittels staatlicher Gesetze und
ZwangsmaBlnahmen kann nichtsdestoweniger im Interesse eines hohe-
ren und weiter reichenden Gutes gerechtfertigt werden.

So hart das klingen und so sehr es den modernen Menschen zuriick-
sto3t — wir anerkennen die Offenheit und Bestimmtheit des Papstes
in diesen entscheidenden Fragen. Der Papst steht zur kirchlichen Un-
nachgiebigkeit und KompromiBllosigkeit in der Frage der Wahrheit
und des Guten; darin liegt — formal wenigstens — GriBe. Eine Neu-
tralitéit in konfessionellen Fragen konnen wir billigerweise weder von
einer Kirche noch vom Papste erwarten. Die kirchliche Toleranz,
wenn auch nicht gegeniiber dem Irrtum, so doch gegeniiber dem ir-
renden Menschen, ist nun doch ein unverkennbarer Fortschritt gegen-
iiber der fritheren Kirchenpraxis, da weder der Irrtum noch auch
der irrende Mensch vor den Anspriichen der Kirche Gnade zu finden



206 Befreiung Nr. 7

vermochte. Wir iibersehen diesen Fortschritt nicht — und trotzdem!
Die heutige Zeit, die iiber die pdpstlichen Positionen schon weit hin-
‘aus geschritten ist, kann zur pépstlich-kirchlichen Toleranz heute
nicht mehr zuriickkehren, sie kann sich diesen Forderungen nicht
mehr unterwerfen. Und mit der neuen Zeit konnen auch wir das
nicht mehr tun. Non possumus! Hier nur einige wenige Hinweise dar-
auf, warum die Gegenwart und warum auch wir die pipstlich-kirch-
lichen Zumutungen mit derselben Entschiedenheit, mit der sie der
Papst verkiindet, zuriickweisen: 1. Da meint also der Papst, das Wahre
kénne nicht Gegenstand einer Diskussion sein. Er tduscht sich — die
Wahrheitsfrage steht heute im Zentrum der groflen philosophischen
Diskussion; zur Diskussion steht darum auch die papstliche Behaup-
tung, die katholisch-christliche Kirchenlehre sei zugleich auch das
Wahre und das Gute. Es liegt in dieser Behauptung ein gutes Stiick Be-
rechnung; sie ist ein psychologischer Kunstgriff. Je kecker diese
Behauptung vorgetragen wird, je stirker die Selbstverstindlichkeit
dieser Einheit herausgestellt wird, desto mehr verschlédgt sie dem intel-
lektuell Wehrlosen den geistigen Atem, desto mehr verschligt sie ihm
die Moglichkeit zur Rede und zur Widerrede. LdB3t sich der Wehrlose
hier bluffen, gibt er diese Einheit zu, so wird er sofort das Opfer sei-
ner Zusage; denn nun wird ihm jede Auflehnung gegen die Kirche
als Auflehnung gegen die Wahrheit und gegen das Gute umgedeutet.
Darin besteht der Kunstgriff. Eh bien, Messieurs, épatons le bon bour-
geois!

Der moderne Diesseitsmensch, miindig geworden, durchschaut Be-
rechnung und Kunstgriff. Er 1Bt sich nicht mehr bluffen. Er ist sich
klar dariiber, daf3 mit der neuen Zeit zusammen auch die Menschen-
wahrheit auf einem andern und auf ihrem eigenen Wahrheitsboden
steht. Er weil3, daB Wahrheit nicht mehr auf der Seite der Kirche
steht; dafl vom Guten, so wie er die Geschichte und besonders die
Kirchengeschichte kennt, nicht mehr und nicht weniger in der Kirche
steckt als in andern menschlichen Institutionen auch. In der Wahr-
‘heitsfrage mull der moderne Diesseitsmensch dem Wahrheitsanspruch
der Kirche und erst recht dem Anspruch auf absolut giiltige Wahrheit
ruhig, aber bestimmt entgegentreten. Zu diesem Widerspruch und
Widerstand verpflichten ihn Gewissen und Wahrhaftigkeit.

Wer, wie die Kirche, absolute Wahrheit zu haben vorgibt, diskutiert
natiirlich nicht mehr. Die von Jaspers mit Recht verlangte geistige
Kommunikation steht unter der Wiirde einer als absolut ausgegebe-



Nr. 7 Befreiung 207

nen Wahrheit. Mit der Verweigerung der Kommunikation gerit aber
die Kirchenlehre immer tiefer in die Glaskugel einer nur noch von
ihr selbst gelehrten und von ihr selbst geglaubten absoluten Wahrheit.
Ein Beweis aus unseren Tagen: Die Riickholung der prétres-ouvriers
in die Kirche ist Abbruch einer begonnenen und versuchten Kommu-
nikation, ist Riickzug in die Glaskugel. Die Kirche mag durch Auto-
suggestion diese Glaskugel hirten bis zur Hirte des Diamanten, — das
rettet sie nicht mehr! Mitsamt ihrer Diamantenhirte und mitsamt
ihrer absoluten und kommunikationsfeindlichen «Wahrheit» rollt
diese Glaskugel langsam aus den Zusammenhingen des menschlichen
Lebens, der Menschenwahrheit und aus den Zusammenhingen der
Realitit hinaus in die Isolierung,.

Aber so weit sind wir eben heute noch nicht. Noch steht die Kirche
als Realitit unter den andern Realititen. Mit der ihr heute noch zu
Gebot stehenden Macht stellt sie die beiden uralt-ehrwiirdigen Men-
schenwerte, das Wahre und das Gute, in ihre eigene und ausschliel3-
liche Verfiigbarkeit. Nur sie und sonst niemand soll iiber diese beiden
Werte verfiigen. Mit dieser Usurpation baut sie sich ihre Position, und
nur von dieser eigenartigen Position aus ldB3t sie sich auf eine Diskus-
sion iiber Toleranz ein.

Und darin liegt die tiefe Tragik: Weder Kirche noch Papst konnen
hier nachgeben; dariiber geben wir uns keinen Illusionen hin. Jede
Nachgiebigkeit in der Wahrheitsfrage wire bereits Aufweichung der
Dogmatik und kann die Menschenwahrheit in der Wahrheitsfrage
auch nicht mehr zuriickgehen und nicht mehr nachgeben; sie kon-
nen sich auf Grund ihres Gewissens und der Wahrhaftigkeit dem
kirchlich-absoluten Wahrheitsanspruch nicht mehr unterwerfen. Dar-
iiber gibt sich wohl auch die Kirche heute keinen Illusionen mehr
hin. Man mul} die Kampflage so sehen, wie sie heute wirklich und tat-
sdchlich ist.

2. Dal die pépstliche Toleranzlehre mit den andern, die nicht im
Kirchenpferch drin stehen, auch uns zu den Bésen und zum Unkraut
rechnet, das ficht uns wenig an. Das wollen wir dem Absolutheits-
dogma und nicht dem Papst persénlich anrechnen; wir wissen, er
steht menschlich hoher als die Absolutheit, die er von Amtes wegen
vertreten mul}. Auch haben wir andere und wichtigere Sorgen.

Da will also der Papst den Irrtum und das Bése schonungslos aus-
tilgen, den irrenden und bosen Menschen dagegen will er dulden.
Bequemt sich hier der Absolutismus zu einem Kompromif3? Ja, so



208 Befreiung Nr. 7

ist es! So sehr ihm grundsitzlich jeder Kompromif3 widerstrebt -
hier steigt er von seinem Thron und bietet Hand zu einem Ausgleich.
Ausgleich mit wem? Mit der heute von Tag zu Tag wachsenden Macht
des Gegners. Er weifl, dal der Irrtum und das Bose an den Menschen
gebunden und ohne den fehlbaren Menschen nicht denkbar sind. Will
man Irrtum und Bodses ausrotten, so mull man zwangsldufig diejeni-
gen Menschen ausrotten, die Irrtum und Béses erzeugen. Der Papst
ist Italiener und versteht das Sprichwort: Colla biscia muore il ve-
neno! Mit der Natter stirbt auch das Gift. Wer das Gift austilgen will,
muB der Natter den Kopf zertreten, anders geht es nicht. Genau so hat
die Kirche ja frither gehandelt und hat die Natter zertreten, hat die
irrenden und bosen Menschen selbst vernichtet, um mit der Natter
und mit den Menschen das Gift aus der Welt zu schaffen.

Diese zwingende Logik hat die Kirche befolgt, solange sie die Macht
dazu hatte. Heute ist die Kirchenmacht nicht mehr grol genug —
andererseits ist die Macht der «irrenden» Menschen zu grof3, um sich
einfach zertreten zu lassen. Die Kirche kann heute der Natter den
Kopf nicht mehr zertreten, darum zertritt sie den Kopf der absoluti-
stischen Logik. Eine der beiden Michte muf3 daran glauben. Damit
noch nicht genug: Aus der Not macht man eine Tugend und sagt:
«Seht die Liebe, die Giite und Friedfertigkeit der Kirche und seht dar-
in ihre Grofle! Sie toleriert auch den irrenden Menschen, intolerant
ist sie heute nur noch gegeniiber dem Irrtum und dem Bosen.»

Wir urteilen hier anders, denn wir sehen in der heutigen Toleranz-
lehre der Kirche nicht einen Beweis besonderer Giite und Friedfertig-
keit, sondern ganz einfach eine Anpassung an die heute bestehenden
Machtverhiltnisse; der Absolutismus kann ja nicht tolerant sein; er
kann nur die dogmatische Intoleranz voriibergehend und aus takti-
schen Erwigungen etwas zuriickstellen. Sollten die Machtverhiltnisse
sich einmal wieder dndern zugunsten der Kirche, dann wird, pro-
portional mit dem Erstarken der Kirche, auch die absolutistische Lo-
gik wieder erstarken; und im Sinne dieser Logik wird man, wie frii-
her, offen intolerant sein nicht nur gegen den Irrtum, sondern auch
gegen den irrenden Menschen.

3. Interessant, wie der Papst heute sein Toleranzgebot begriindet.
«Seht Gott! Er hiitte doch sicher alle Macht und Maglichkeit, auszu-
tilgen; er 1dBt aber den irrenden Menschen gedeihen, wie er ja auch
das Unkraut gedeihen 1dBt. Er will sie nicht vernichten. Darum mul}
auch die Kirche dem irrenden Menschen gegeniiber tolerant sein.»



Nr. 7 Befreiung ‘ 209

Wir sto3en uns daran, daB die Kirche sonstimmer die Unerforschlick-
keit der gottlichen Ratschliisse verkiindet — und sofort wieder, wenn
es ihr ins Konzept pal3t, so genau weil}, was Gott will und was er —
wie hier — nicht will. Wir wissen: Was Gott will und was er nicht will
— das ist immer der Wille der Kirche. Gotteswille ist immer Funktion
der kirchlichen Interpretation. Wenn es der Kirche paBt, ruft sic
ihr «Dieu le veut!», wie zur Zeit der Kreuzziige, gellend iiber die Erde
hin; und wenn die Kirche spiter einmal will, daf3 Gott die Vernich-
tung der menschlichen Widersacher auch heute wieder, wie friiher,
wolle, dann wehe! Auch Gott ist gebunden an den Absolutismus der
Kirche und an die zwingende Logik alles Absolutismus. Auch Gott
kann das Gift nur vernichten, wenn er die Schlange zertritt; das
Alte Testament gibt uns erschiitternde Beweise fiir diese logisch un-
vermeidliche Vernichtung der menschlichen Widersacher. Heute aber,
da die Kirche sich den bestehenden Machtverhiltnissen anpassen will,
mul} sich eben auch Gott, als Funktion des Kircheninteresses, den be-
stehenden Machtverhiltnissen anpassen und muf3 dem irrenden Men-
schen gegeniiber tolerant sein.

In Grundsatz und Sache, im Kern und Gehalt des Dogmas, ist die
Kirche auch heute noch so intolerant wie je; die heute gelehrte Tole-
ranz ist Anpassung. Deuten wir falsch? Nun, so laBt euch sagen, was
der grofle Ziircher Jesuit Richard Gutzwiler in der «Christlichen Kul-
tury» vom 15. Januar 1954 zum pépstlichen Toleranzgebot schreibt:
«Hat die Kirche damit ihre Lehre gedndert? Durchaus nicht. Nur
die Verhiltnisse haben sich geiindert. Und darum ist die Anwendung
der an sich immer gleichen unwandelbaren Grundsitze auf andere,
neue Situationen notwendig anders geworden.»

In dieser letztgiiltigen Bewertung des neuen Toleranzgebotes wis-
sen wir uns also mit R. G. einig; nicht einig sind wir dagegen, wenn G.
im selben Aufsatz schreibt: «Der Vorwurf der Unduldsamkeit kann
somit nicht mehr gegen die Kirche erhoben werden. Er mag ein-
zelne Katholiken und Einzelgruppen der Kirche treffen, aber man
kann ihn nicht mehr gegen die Gesamtkirche erheben, selbst ‘wenn
vereinzelte Theologen und sogar Kardinile anders reden oder schrei-
ben.» Diese Zuversicht des Jesuiten G. konnen wir nicht teilen.

Als positiven Gewinn unserer Untersuchung halten wir fest: Wir
haben es heute mit zwei grundverschiedenen Arten und Begriffen
von Toleranz zu tun, die wir sauber auseinanderhalten miissen.

I. Da ist die biirgerliche Toleranz des modernen Staates. Sie ist eine



210 Befreiung Nr. 7

geradlinige Funktion der Neutralitit des Staates in konfessionellen
Fragen; sie toleriert nicht nur den irrenden Menschen, sondern auch
den «Irrtum.» Der moderne Staat steht aulerhalb und iiber den Kon-
fessionen und auch auflerhalb deren Absolutismen; er weill, daf jede
Konfession immer das als Irrtum und Béses ausgibt, was aulerhalb des
konfessionellen Glaubensgehaltes liegt. «Irrtum» und «Boses» sind
dem Staat relative und untaugliche Begriffsinstrumente, er braucht sie
gar nicht; diese Begriffe gelten nur im Verhiltnis von Konfession zu
Konfession, gelten nur im Bereich zwischen den Konfessionen und
nicht im Bereich iiber den Konfessionen. Diese Toleranz ist eine der
schonsten Friichte der Aufklirung. Zu ihr bekennen wir uns.

II. Die kirchliche Toleranz steht nicht iiber den Konfessionen, son-
dern im Glaubensgehalt einer der Konfessionen. Sie hilt fest an der
absoluten Geltung ihrer Glaubenswahrheit. Sie verzichtet grundsitz-
lich nie darauf, Widerstinde zu brechen und ihre Lehre durchzu-
setzen. Andere Glaubensformen kann sie nicht tolerieren; respektie-
ren kann sie nur bestimmte Machtverhilinisse. Threm Wesen nach ist
sie intolerant. Toleranz ist ihr nie Ausdruck eines Grundsatzes, son-
dern immer nur Ausdruck einer taktischen Berechnung.

Trotz allen diesen Bedenken — wir danken dem Papst. Gewil} nicht
fiir seine Toleranz. Zu ihr haben wir kein Zutrauen. Aber wir danken
ihm, daf} er uns mit seiner Toleranzrede zu folgenden Einsichten ver-
holfen hat: Seine Toleranz, die Toleranz der Gotteswahrheit, wird
unserer Zeit nicht mehr gerecht. Gewill dringt unsere Zeit auf iiber-
nationale Zusammenhinge hin. Aber gerade diesen groflen Verbinden
kann die kirchlich gesehene Toleranz nicht mehr Geniige tun; denn
im Wesentlichen wahrt diese Toleranz doch nur die Interessen ihrer
Konfession, nicht aber die Interessen des Menschheitsverbandes.

Die biirgerlich-staatliche Toleranz dagegen, die Toleranz der Men-
schenwahrheit, erfiillt die Forderungen unserer Zeit. Sie will nicht
nur den «irrenden Menschen» nicht hindern, sie garantiert auch in
der Frage des Dogmas und des Glaubens volle Glaubens- und Gewis-
sensfreiheit. In dieser biirgerlich-staatlichen Toleranz weil3 sich der
moderne Mensch geborgen; darum wird er sie mit allen seinen Kriif-
ten festigen und f6rdern. Ist diese staatliche Toleranz stark und wirk-
sam — wer frigt da noch nach einer Toleranz von Gnaden der Kirche?
Wir brauchen sie gar nicht mehr. Hr.



	Papst Pius XII. spricht über Toleranz

