
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 7

Artikel: Psychologie der Gewalt : ueber die Rolle der Macht im Leben des
Einzelnen und der Gemeinschaft

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410341

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEFREIUNG
Zeitschrift für kritisches Denken

2. Jahrgang Nr. 7 1. Juli 1954

Psychologie der Gewalt
Ueber die Rolle der Macht im Leben des Einzelnen und der

Gemeinschaft

Von Polybios

Die Ereignisse der letzten Jahrzehnte, das Verhängnis zweier
Weltkriege, Massenterror und Diktatur, haben uns einen gründlichen
Anschauungsunterricht über die geschichtliche Bedeutung der
Gewalttätigkeit gegeben. Die Flut von legalisierten Verbrechen, die über
den Gefilden der Kultur zusammengeschlagen ist, hat uns vieler
Illusionen beraubt. Niemand wird die Fortschritte der zivilisatorischen
Entwicklung bestreiten, deren Stetigkeit über die Jahrtausende
hinwegreicht; Innsichtlich der Bändigung der Gewalt jedoch scheinen
wir uns noch gänzlich an den Anfängen der Humanisierung zu befinden.

Noch kennt das allgemeine Bewußtsein der Einzelnen und der
Völker keine Antwort auf die Kainfrage : «Bin ich der Hüter meines
Bruders?» Das Problem der Gewalttätigkeit ist von der Menschheit
nicht gelöst worden. Die maßlose und die gemäßigte Brutalität,
historische Faktoren ersten Ranges, prägen auch unserem Zeitalter ihren
Stempel auf. Machtstreben in Wirtschaft und Politik treibt uns
immer wieder in Katastrophen hinein, in denen der Reichtum unserer
Kultur verschleudert und die Ernten unserer Zivilisation zerstört werden.

Diese verhängnisvollen Auswirkungen berühren uns an unserem
Lebensnerv, aber wir sind lethargisch genug, um uns durch sie nicht
aufrütteln zu lassen. Wir erkennen noch nicht, daß die Gewalttätigkeit

alle unsere kulturellen Bemühungen ständig zum Scheitern
bringt; wir sind töricht genug, uns fortzu in Sicherheit zu wiegen,
indes das Gewitter der Gewalt sich über unserem Haupte zusammenzieht.

Wir wissen, daß wir am Rande des Vulkans siedeln, aber wir
geben uns der Hoffnung hin, daß es zu keinem Ausbruch kommen



194 Befreiung Nr. 7

werde ; die beruhigende Selbsttäuschung ist uns lieber als der Gedanke
an die Gefahr. Unlust zu vergessen und Lust zu wünschen scheint ein
Bestandteil der menschlichen Natur zu sein. Das Lustprinzip aber ist
untauglich, das Leben des Menschen zu schützen, denn die Realität
will erkannt und verstanden sein: wer zu ihr in Widerspruch gerät,
wird entweder geschädigt oder vernichtet.

Angesichts der Kette von Gewaltakten, die ein Hauptteil der
Menschheitsgeschichte ausmacht, drängen sich uns eine Reihe von
Fragen auf, an deren Beantwortung der Fortbestand unserer Kultur
hängt. Wenn es Brutalität von jeher gegeben hat und auch noch heute
in einem erschreckenden Maße gibt, wenn die Gewalt Geschichte
gemacht hat und heute noch die Weltpolitik bestimmt, selbst dann, wenn
jedermann weiß oder ahnt, daß sie der Schrittmacher des Verderbens

ist, so müssen wir uns fragen : «Wie ist dieses Uebel in die Welt
gekommen?» «Woher stammt die Gewalttätigkeit? Ist sie Ausdruck
der menschlichen Natur, notwendige Aeußerung der menschlichen
Wesensbeschaffenheit oder Produkt geschichtlicher und kultureUer
Bedingungen?» «Wird es möglich sein, der Gewalt Herr zu werden,
sie auszuschalten aus den Beziehungen der Einzelnen und der
Gemeinschaften?» «Oder sind wir dazu verurteilt, der periodischen
Invasion durch die Barbarei machtlos zuzusehen, da die ,ursprüngliche
Wildheit der menschlichen Natur' stets von neuem ihr Recht fordert
und der im Kulturmenschen verborgene Dämon von Zeit zu Zeit wieder

zutagetreten muß?» All das sind Fragen, die mehr als ein nur
akademisches Interesse haben und deren Klärung größte Tragweite
besitzt. Philosophen, Psychologen, Soziologen und Geisteswissenschaftler,

die hier nichts beizutragen haben, richten sich selbst: die
Not der Menschheit rührt nicht an ihr Herz, und damit wird all ihre
Weisheit und Wissenschaft degradiert zu einem selbstgefälligen Spiel
des Verstandes, das keine Verbindlichkeit kennt. Wenn wir in einer
Welt leben, in der Krieg und Verbrechen an der Tagesordnung sind,
sind wir doch auch Mörder und Verbrecher, denn die Welt ist so, wie
wir sie eingerichtet oder — in bezug auf bereits bestehende Verhältnisse

— geduldet haben. Keiner kann sich der Verantwortung
entziehen. Wir sind immer mitschuldig, selbst dann, wenn wir Opfer sind.
Tausendfaches Unrecht geschieht, nicht nur ,hinten in der Türkei',
sondern in unserer nächsten Nähe, aber wir empören uns nicht, wir
verteidigen nicht den Schwachen und helfen nicht dem Hilflosen. Und
indem wir nicht gegen sie kämpfen, billigen wir die Gewalttätigkeit,



Nr. 7 Befreiung 195

in der fragwürdigen Meinung, sie werde uns verschonen. Im Augenblick

dann, wo sie über uns selbst hereinbricht, ist es gewöhnlich zu
spät, sie einzudämmen ; die Krankheit, die wir am Anderen nicht zu
heilen unternommen haben, rafft uns selbst hinweg. Um diese Epidemie

von Machtgier und Brutalität aus der Welt zu schaffen, bedürfen

wir zunächst der Einsicht in Wesen und Herkunft der Gewalt;
denn die Erkenntnis des Uebels ist der erste Schritt zu seiner
Ueberwindung.

Gewalt und menschliche Natur

Der religiöse Mythos des Abendlandes hat den Ursprung der
Gewalt auf den Sündenfall der ersten Menschen zurückgeführt. Aus der
friedlichen Stätte des Paradieses durch Selbstverschuldung vertrieben,

fand sich der erste Mensch in einer Welt des Raubens und Mordens

und er selber «wußte von gut und böse». In einer anderen Version

des religiösen Denkens wird geschildert, wie Gott die Welt in all
ihrer Vollkommenheit geschaffen habe, und daß sich dann einer
seiner Engel gegen ihn aufgelehnt habe : Satan, der dann verurteilt wurde,

Fürst der Unterwelt zu sein. Seitdem wirken die Macht des Lichtes
und die der Finsternis gegeneinander; ihr Kampf beherrscht den
Gang der Weltgeschichte. Im Grunde sind diese Gedankengänge Ma-
nichäismus; das gute und das böse Prinzip ringen um die Herrschaft,
und die Menschenseele, eine Arena dieses Kampfes, muß darunter
leiden, daß das Gute nicht allmächtig ist. Dies ist auch das Problem der
Theodizee, der es bis heute nicht gelungen ist, die Uebel in der Welt
mit der Allmacht und Allwissenheit Gottes zu vereinbaren. Es braucht
nicht betont zu werden, daß der religiöse Mythos nichts zur Erklärung
des Bösen hergibt; ein Gott, der Satan und Sündenfall zuließ und
— wie immer man es symbolisch deuten mag — darauffolgend das

unsägliche Maß von Blut und Tränen im Gang der Geschichte, ist kein
Gott, und er verdient den Ausspruch Cocteaus: «Ja, es gibt einen Gott
— den Teufel!» Führen wir die Gewalttätigkeit des Menschen auf
seine Sündhaftigkeit zurück, so haben wir der Gewalt einen anderen,
erbaulichen Namen gegeben: erklärt und verstanden haben wir
nichts.

Das 19. Jahrhundert hat einen wissenschaftlichen Beitrag zur
Lösung des Gewaltproblems geliefert. Als Charles Darwin die Evolution
in der Tierwelt erkannt hatte, mußte er sich fragen, wodurch die Arten

über sich selbst hinausgetrieben werden, welche Bedingungen den



196 Befreiung Nr. 7

Motor ihrer Entwicklung zu höheren und besser angepaßten Lebensformen

darstellen. Er erkannte dabei die züchtende und auswählende
Macht des «Kampfes um das Dasein», der das «Ueberleben des

Tüchtigsten» sichert und dadurch die Erhaltung und Fortpflanzung der
gesündesten Exemplare einer Spezies zu gewährleisten scheint. Die Natur

übernimmt hier die Aufgabe eines Züchters, der unbarmherzig
Fehlschläge ausschaltet, zum Teil an der Begattung hindert, um auf
diese Weise bessere Zuchterfolge zu erzielen. Einige der Schüler
Darwins übertrugen diesen Gesichtspunkt auch auf die Menschenwelt,
in der sie das Gesetz des Daseinskampfes proklamierten und in ihm
die Triebfeder des Fortschritts gefunden zu haben glaubten. Der
Kampf aller gegen alle erschien somit nicht nur als ein notwendiges
Uebel, sondern als eine segensreiche Einrichtung, die die menschliche
Rasse reinigt und erhöht ; im Wirtschaftsleben usurpierte der
Manchester-Liberalismus diese Ideologie, und sein «Laissez faire, laissez aller»
sowie sein Glaube an die sich selbst herstellende Harmonie im
Gesellschaftskörper hat hier eine seiner Grundlagen. Diese Lehre hat
auch in der Gegenwart noch ihre Anhänger, und doch ist es
offensichtlich, daß sie ebenso falsch wie inhuman ist. Die Forschung hat
inzwischen erwiesen, daß im Tierreich nicht nur der «struggle for
life», sondern auch das Prinzip der «Gegenseitigen Hilfe» (Krapot-
kin) wirksam ist. Die höher organisierten Lebewesen leben in
Verbänden, Gruppen und Herden ; in ihnen hat sich ein Herdeninstinkt
herausgebildet, der mitunter die Arterhaltung über die Selbsterhaltung

stellt. In der Menschenwelt spielen soziale Gefühle und
gemeinschaftliche Verbundenheit sicherlich eine ebenso große Rolle wie der
Wille zur Macht und der Eigennutz. Es ist sicherlich falsch, den
Menschen als Raubtier zu definieren und ihn in der Terminologie der
Raubtier-Existenz zu beschreiben ; denn der Mensch ist der Hingabe
und der Selbstaufopferung fähig. Die Theorie des «Homo homini
lupus» ist irreführend und gefährlich. Sie zieht vor allem die Autokraten

und das autoritäre Gemüt an, das in ihr die Rechtfertigung für
sein Machtstreben erblickt. Die Theoretiker der Diktatur haben
deshalb stets auf sie zurückgegriffen, und aus ihr ein Instrument der
Unterdrückung des Menschen gemacht. Der Mensch mag wohl den
Eindruck der Bestialität erwecken; aber seine Gewalttätigkeit ist eine
andere als diejenige des Tieres, sie hat einen anderen Ursprung; denn
ein Wesen, das seiner selbst bewußt ist, unterliegt nicht mehr blinden

Naturkräften und muß darum — dies ist die Differenz zwischen



Nr. 7 Befreiung 197

Mensch und Tier — die Verantwortung für sein Tun und Lassen

tragen.

Mensch und Tier
Es wäre unsinnig, die Grausamkeit eines Tieres sittlich und moralisch

zu bewerten. Ein Tier kann niemals «böse» sein. Wenn seine
Instinkte es zum Raubtier bestimmen, so folgt es fraglos einem blinden

Drang, der zu, seinem Wesen, seiner Natur gehört. Es wird
niemals in eine sittliche Entscheidung hineingestellt. Die Natur hat es als
Räuber geschaffen, und in dem Augenblick, wo die Beute auftaucht,
rollt die Kette der Instinkthandlungen ab, die nirgends durch
Selbstbewußtheit unterbrochen ist. Der Instinkt ist eine «Wenn-Dann-Reak-
tion», eine Abfolge von unbedingten Reflexen. Durch ihn ist das Tier
in seme Umwelt eingefügt wie ein Schlüssel in ein Schloß; Reizmomente

seitens der Umgebung und Instinkthandlungen des Tieres sind
ineinander verzahnt, und es ist im Grunde ein höherer Mechanismus,
der den Lebenslauf der animalischen Wesen begründet. Anders der
Mensch: er ist aus der Gebundenheit durch den Instinkt hinausgetreten

und er ist frei, sein Leben selber zu gestalten. Zwischen Antrieb
und Handlung klafft bei ihm ein Abgrund, der erst durch den
Entscheid überbrückt wird. Die Möglichkeit der Wahl ist die Möglichkeit
des Guten und Bösen, der Verstellung, der Selbsttäuschung und des

Willens zum Schein. Das Tier kann sich nicht verstellen, es ist immer,
wie es ist ; da es gemäß seiner Natur handelt, kann es niemals «böse»
sein. Aber der Mensch ist nicht definiert, von vornherein bestimmt,
Wolf oder Lamm zu sein. Seine Freiheit besteht darin, daß er sich
selber machen kann zu dem, was er in Zukunft sein soll. Wenn der
Mensch das Böse tut, so hat er sich zuvor dafür entschieden ; er hat es

zuvor gewollt. Die Brutalität auf menschlicher Ebene ist nicht ein
Schicksal, ein Handeln nach Natur und Wesensbeschaffenheit,
sondern die Entscheidung für das Böse. Seit dem Anfang der
Menschheitsgeschichte hat sich der Mensch immer wieder für das Böse
entschieden, indem er die menschlichen Probleme durch Gewalttätigkeit
zu lösen versuchte ; es erhebt sich nun die Frage, warum die Wahl so

oft auf das Böse fiel, das wir gewohnt sind, auch das «Unmenschliche»
zu heißen: denn die Geschichte der Menschheit ist auch eine
Geschichte von Gewaltakten, von Mord, Totschlag, Verbrechen und
Kriegen, von Mißachtung der Menschenwürde und Erniedrigung des

Wesens, das sich des «Lichtes der Vernunft» rühmt.



198 Befreiung Nr. 7

Ursprung und geschichtliche Wirksamkeit der Gewalt

Der Ursprang des Bösen liegt nicht in der menschlichen Natur,
aber in den Daseinsbedingungen, die der Mensch am Anfang der Zeiten

auf dieser Erde vorgefunden hat. Hilflos und verlassen den
übermächtigen Naturgewalten preisgegeben, des natürlichen Schutzes
beraubt, schwach und ständig gefährdet, muß der Mensch zunächst in
einem Maße Angst vor der Welt empfunden haben, das an psychotische

Zustände grenzt. Die Angst schuf die Illusion der Götter, die
sich hilfreich des Menschen annehmen. Sie erfand Formeln der
Beschwörung, die Gunst der Himmlischen zu gewinnen. Sich ängstigend
begann der Mensch nach Sicherung zu suchen, und der Beginn seiner
zivilisatorischen und kulturellen Entwicklung gründet in der Abwehr
jener fundamentalen Unsicherheit, die die Lebenssituation des homo
sapiens ausmacht. Die Angst entfesselte auch eine starke Aggression,
indem die feindselige Umwelt die Kampfbereitschaft ständig in Atem
hielt. Es lag nahe, den anderen Menschen als potentiellen Feind zu
empfinden. Dazu kamen die Schwierigkeiten der Nahrungsbeschaffung,

die unter Umständen den Kampf um den Futterplatz notwendig
machten. So erschien die Gewalt als ein Ausweg, als ein Mittel, das

eigene Leben zu schützen und zu bewahren. Die Verlockung zur
Gewalttätigkeit war umso größer, als die sozialen Bindungen noch
keinen festen Zusammenhalt ergaben. Und doch machen sich auch schon
auf den primitivsten Kulturstufen Regungen des Gemeinschaftsgefühles

geltend. Zusammengehörigkeit in Familie, Clan oder Stamm.
Ueberall, wo Menschen zu einem gesellschaftlichen Verband
zusammentreten, werden Formen von Sitte und Recht wirksam, die im
Gemeinschaftsgeist wurzeln. Der Wille zur Macht und Herrschaft wird
frühzeitig eingeschränkt durch soziale Bindungen, in denen das
Gemeinwesen die Regeln seines Fortbestandes erkennt.

Das Herrschaftsstreben des Menschen ist abgelauscht der dämonischen

Melodie der Natur, die den Menschen mit roher Gewalt
vernichtet, die sein Heimwesen zerstört und seine Aecker überflutet.
Der ängstliche und aggressive Mensch der Vorzeit mußte glauben,
im Besitz der Macht die Ueberwindung seiner Nöte gefunden zu
haben. Wir sehen dann, daß in den Gemeinschaften selbst die Machtgier

ihr Wesen treibt und jede Gruppe sich in Herrschende und
Beherrschte scheidet. Häuptling und Priester verkörpern die weltliche
und geistliche Macht; Krieger und Priester, König, Aristokratie und



Nr. 7 Befreiung 199

Klerus bilden eine regierende Oberschicht, die das Volk unter ihre
Botmäßigkeit bringt. Die Geschichte des monarchisch-aristokratischen

Systems ist das Epos der Gewalttätigkeit, der Herrschaft Weniger

über Viele, mit den Mitteln des Terrors und der Unterdrückung.
Sklave und Leibeigene, Paria und Tschandalas, Herren und Knechte,
Großbürgertum und Proletariat sind wechselnde Formen der Gewalt
von Minoritäten über die Majorität, politische Systeme, die, auf
Gewalttätigkeit gegründet, immer wieder nach Gewalttätigkeit rufen.
Solange im Aufbau des gesellschaftlichen Gefüges das Unrecht durch die
Ungleichheit der Menschen stabilisiert ist, hat die Gewalt freien
Spielraum, sie wirkt verlockend und verführerisch, denn in einer gewalttätigen

Welt scheint man sich nur schützen zu können, wenn man
selber die Macht besitzt. Die Ideologie der Macht, dieser fürchterliche
Irrtum des Menschengeschlechtes, durchdringt die Atmosphäre
unserer Kultur, und die allseitige Infektion durch den Bazillus der
Machtgier muß immer wieder zu jenen epidemischen Aeußerungen
wie Krieg und Terror führen, die Millionen von Menschen dahinraffen

wie die Pest des Mittelalters.

Herr und Knecht

In einer Gesellschaftsordnung, die Herrschende und Beherrschte
kennt (es gibt bis heute keine andere!) entstehen zweierlei Mentalitäten,

zweierlei Ideologien, die bei aller zeit- oder ortsbedingten
Verschiedenheit im Wesentlichen gleich ausfallen: überall, wo es
Oberschicht und Unterschicht gibt, entwickeln sich Mentalitäten von Herren

und von Knechten. Der Herr schafft aus seiner Situation und
seinem Lebensgefühl die Ideologie, daß es immer schon Herren und
Knechte gegeben habe und daß diese Herrschaft von Gott oder der
Natur gewollt sei. So nennen sich etwa die Könige «von Gottes
Gnaden» und zeigen damit an, daß sie ihre Inthronisierung von der
göttlichen Instanz herleiten. Der Adel schreibt sich selber «blaues Blut»
zu oder — wie im platonischen Mythos — Herkunft aus einem
besonderen Menschentum, von einer wertvolleren Beschaffenheit als

derjenigen des «misera plebs». Der Bürger und Kapitalist rühmt sich
seiner größeren Intelligenz, die ihm ein Vorrecht gegenüber dem
Proletarier einräumt. Wie immer sich die Herrschaft ausgestaltet:
der Herr begründet seine Stellung durch eine Ideologie des

Hochmutes und des Stolzes, die auf dem Postulat der Ungleichheit der



200 Befreiung Nr. 7

Menschen fußt. Die Zugehörigkeit zu bestimmten Religionen mit
Auserwähltsanspruch und Behauptung der «Alleinseligkeit» gebort
auch in diese Richtung. In neuerer Zeit hat diesbezüglich auch die
Bedeutung des Nationalismus zugenommen. Nationalgefühl und
Rassenüberheblichkeit sind Ideenkomplexe, die dem Herrn zu seiner
Selbstherrlichkeit noch das gute Gewissen geben ; denn um herrschen
zu können, muß der Mensch vor sich selbst wie vor den anderen seine
Herrschaft rechtfertigen, und er kann dies nur, wenn er sich auf die
Ebene der Böswilligkeit begibt, auf der dem Mitmenschen nicht mehr
das gleiche Recht und der gleiche Lebenswert verweigert wird. Aus
der Ideologie der Herrschenden entspringt der Rassenwahn, der
Nationalismus, so wie alle anderen Arten der Intoleranz, die die
Menschen voneinander isolieren und eine latente Feindseligkeit begründen.

Auch der Knecht bedarf einer Ideologie, um in der Knechtschaft
zu verharren. Denn der Mensch erträgt die Gewalt schlecht; es ist
etwas in ihm, das sich gegen sie auflehnt und empört. Die Gewaltanwendung

erweckt das Verlangen nach Abwehr, sie will durch Gewalt
beantwortet werden. Und so liegt es im Interesse der Herrschenden, dem
Knecht Ideologien zu vermitteln, die ihn dazu bewegen, sich mit
seinem Schicksal abzufinden. Er muß zunächst glauben, daß er von
Natur zum Knechte bestimmt ist, daß Gott oder die Natur in ihrer
Allmacht sein Knechtsdasein vorgesehen haben. Sodann aber muß man
ihn lehren, die Leiden dieser Welt nicht allzu ernst zu nehmen. Die
Religion tröstet ihn über das Unrecht hinweg, indem sie ihm verheißt,
daß er im Jenseits für alle Mühsal und erlittenes Unrecht Vergeltung
findet. Auf diese Weise kann der Quietismus, die fatalistische Gesinnung

in der Seele des Knechtes Einzug halten. Sein Leid wird sein
Adel, denn im Himmel wird nach anderen Maßstäben gemessen als

auf Erden. Man predigt ihm die Tugenden des Gehorsams, der
Bescheidenheit, der Unterwürfigkeit und der Geduld, mit einem Wort :

den Masochismus, und man heißt ihn, in einer gewalttätigen Welt
den Nächsten — auch seinen Unterdrücker — zu lieben wie sich selbst.
Das Ideal des «guten Knechtes» wird propagiert und demjenigen des

«bösen Knechtes» gegenübergestellt, der den Herrn durch Revolte und
Auflehnung zur Gewalttätigkeit zwingt. Dazu kommt die nationale,
rassische und religiöse Verführung; indem man dem Knecht seine

Zugehörigkeit zur besseren Nation, zur wertvolleren Rasse und zur
wahren Religion vor Augen hält, schläfert man sein Freiheitsverlan-



Nr. 7 Befreiung 201

gen ein, und der Appell an seine Ueberheblichkeit ermöglicht es, ihn
weiterhin zu erniedrigen. So ist der Knecht immer Opfer und
Mitschuldiger der Tyrannei; in seinem Seelenleben präsentiert sich
derselbe Sadismus wie in demjenigen des Herrn, und der Knecht gegen
oben ist Herr gegen unten: sein Traum ist nicht, «Herren» und
«Knechte» aus der Welt zu schaffen, sondern er wünscht, selber Herr
zu werden. Die Gewalt bat ihn vergiftet und er besitzt nicht mehr
die Kraft, den Traum der allgemeinen Freiheit zu träumen.

Zur Psychologie der Gewalt

Der Weg des Einzelnen in der gewalttätigen Kultur gerät
unweigerlich in den Einflußbereich des Macht- und Herrschaftsstrebens.
Alle Vorbilder und Ideale, unter denen das Kind unserer Kulturkreise

aufwächst, sind vom Machtwillen gefärbt. Der Drang des
Menschen nach Selbstvervollkommnung nimmt so unwillkürlich die Leitlinie

der Machtgier an; groß sein, mächtig sein wird zum Ziel, das

sich die Schwäche setzt, um stark zu werden. Das Blendwerk der
Gewalt ergreift von der Seele des Einzelnen Besitz, zu einem Zeitpunkt
bereits, wo er noch weder über bewußte Einsicht, noch über ein
ausgebildetes Gerechtigkeitsgefühl verfügt. Ueber diesen Prozeß und die
Mannigfaltigkeit seiner Gestaltungen schreibt Alfred Adler mit be-

wunderswürdiger Klarheit:
«In die Elternliebe schleicht sich das Gift der Herrschsucht und sucht im

Namen der Autorität und der Kindespflicht den Schein auf Ueberlegenheit und
Unfehlbarkeit festzuhalten. Da wird es zur Aufgabe der Kinder, über ihre
Erzieher hinauszuwachsen, mit ihnen fertig zu werden. Nicht anders beim Lehrer.
Auch die Liebe ist voll von diesen Tücken und fordert vom Partner zu weit
gehende Ergebung. Das Machtbegehren des Mannes verlangt mit Berufung auf ,die
natürliche Bestimmung' die Unterwerfung der Frau; als Ergebnis zeigt sich, wenig
erfreulich, die Zerstörung aller unbefangenen Beziehungen und Lahmlegung
wertvoller Kräfte. Die lieblichen Spiele der Kinder verraten dem Seelenkenner ein
einheitliches System von Befriedigungen der Herrschsucht.

Die moderne Seelenkunde hat uns aber gezeigt, daß die Züge von Herrschsucht,
Ehrgeiz und Machtstreben über den andern samt ihrer Fülle von häßlichen
Begleiterscheinungen nicht angeboren und unabänderlich sind. Sie werden vielmehr
dem Kinde frühzeitig eingeimpft, das Kind empfängt sie willenlos aus einer
Atmosphäre, die vom Machtkitzel getränkt ist. In unserem Blute liegt noch die
Sehnsucht nach dem Machtrausch, und unsere Seelen sind Spielbälle der Herrschsucht.

Eins kann uns retten: Das Mißtrauen gegen jede Vormacht. Unsere Stärke
liegt in der Ueberzeugung, in der organisierenden Kraft, in der Weltanschauung,
nicht in der Gewalt der Waffen und nicht in Ausnahmegesetzen. Mit solchen
Mitteln haben auch schon andere, starke Kräfte vergeblich um ihren Bestand
gekämpft.

In der Enge der Kinderstube brechen die Wellen des Machtstrebens der



202 Befreiung Nr. 7

Gesellschaft ein. Die Herrschaftsgelüste von Eltern, Dienstverhältnisse im Hause,
die Privilegien des kleinen Kindes lenken unwiderstehlich den Sinn des Kindes
auf die Erringung von Macht und Vorherrschaft, lassen ihm nur diese Position
als lockend erscheinen. Um einiges später erst fließen Gemeinschaftsgefühle in
seine Seele, geraten aber zumeist unter die Herrschaft des bereits ausgebildeten
Machtbegehrens. Man findet dann in feinerer Analyse alle Charakterzüge
ausgebaut durch das Streben nach eigener Ueberlegenheit auf der unerschütterlichen
Voraussetzung des Gemeinsinns. Tritt das Kind in die Schule oder ins Leben, so
bringt es aus der Familie den oben mehrfach geschilderten, dem Gemeinsinn
schädlichen Mechanismus mit. Das Ideal der eigenen Ueberlegenheit rechnet mit
dem Gemeinsinn der anderen. Denn das typische Ideal unserer Zeit ist noch immer
der isolierte Held, für den die Mitmenschen Objekt sind. Diese psychische Struktur

hat auch den Menschen den Weltkrieg mundgerecht gemacht, läßt sie in
Bewunderung erschauern vor der haltlosen Größe eines siegreichen Feldherren.
Die Gemeinschaftsgefühle erfordern ein anderes Ideal, das des Heiligen, allerdings
gereinigt von phantastischen, dem Zauberglauben entstammenden Schlacken. Weder

die Schule noch das Leben sind späterhin imstande, das festgewurzelte,
übertriebene Streben nach eigener Geltung auf Kosten anderer zu beseitigen. Es
wäre eine große Täuschung, den Machtrausch nur für die Einzelpsyche gelten
zu lassen. Auch die Masse wird durch das gleiche Ziel gelenkt, und dies wirkt
umso verheerender, als in der Massenpsyche das Gefühl der persönlichen
Verantwortlichkeit wesentlich verringert wird.» (Aus Psychologie der Macht, 1928)

Gewalt und Ethos

Die Kulturentwicklung besteht im wesentlichen darin, daß sich die
Stimme des Menschheitsgewissens mehr und mehr Gehör verschafft
und daß der Geist der Verantwortlichkeit anstelle der Gewalttätigkeit
tritt. Was wir als ethische Errungenschaften bezeichnen, als
Aufschwung in Sitte und Recht, ist das Anwachsen des menschlichen
Gemeinschaftsgefühls, das Wissen um die Zusammengehörigkeit aller,
die Menschenantlitz tragen. Aus der Einsicht in diesen Zusammenhang

erwuchsen die Lehren der sittlichen Führer der Menschheit, die
Weisheit des Laotse, das Gebot der Nächstenliebe und die unzähligen
Formen des gesellschaftlichen Lebens und Verhaltens, in denen sich
der Gemeinsinn bekundet. Was auf uns allen heute noch lastet, ist
der Mangel an sozialer Durchbildung. Wir sehen uns noch nicht
genügend im Schnittpunkt sozialer Verhältnisse ; wir leiden noch an der
Fiktion der Macht und der Selbstherrlichkeit des Individuums. Daraus

erwächst immer wieder die Verkennung des Gesetzes, unter dem
die Menschheit steht : nämlich, daß wir zusammenhalten müssen und
genötigt sind, einander die Hände zu reichen. Auf dieser armseligen
Erdkruste ausgesetzt, entbrennt für den Einzelnen wie für die
Gesamtheit der Kampf um die Erhaltung des Lebens, und es scheint,
daß die Probleme der Sicherung, des Fortschritts und der Anpassung
am besten gelöst werden können durch die Eintracht aller, durch



Nr. 7 Befreiung 203

die gegenseitige Hilfe. Schon der Arbeitsprozeß ist ein gemeinschaftliches

Erzeugnis, sich stützend auf das Zusammenwirken von Millionen

Händen und Köpfen, aufbauend auf den technischen und
zivilisatorischen Errungenschaften unserer Ahnen. In Liebe und Fortpflanzung

hat die Natur die Zweiheit der Geschlechter vorgesehen, wiederum

eine gemeinschaftliche Aufgabe stellend, lösbar nur für Menschen,
die sich als Funktionen innerhalb eines größeren Ganzen empfinden.
Von daher weitet sich der Blick auf Fragen der Freundschaft, der
Gemeinschaft in Stadt und Land, auf Fragen der Menschheit. Ueberall

kommt es auf den Gemeinsinn an, auf das Gefühl der
Zusammengehörigkeit, des Miteinanderseins. Der Abbau der Machtgier und des
Gewaltstrebens ist nicht ein Postulat erbaulicher Moralpredigten: er
ist die einfache Notwendigkeit des gemeinschaftlichen Lebens. Man
kann die Mahnrufe des menschlichen Gemeinschaftsgefühles wohl
unterdrücken; gänzlich ausmerzen kann man sie nie, denn das
Geschenk der Evolution besteht im sittlichen Bewußtsein des Einzelnen,
in der Einsicht in die Verantwortung aller gegenüber allen. Unsere
Aufgabe für die Zukunft scheint vor allem die Pflege und Verstärkung
der Gemeinschaftsgefühle zu sein. Kein Mittel darf uns zu gering
sein, keine Anstrengung zu mühsam, um den Menschen besser in das
soziale Gefüge einzuordnen, ihn zu lehren, daß Gewalt und Machtgier

ihn nur ins Verhängnis führen können. In den Worten
Shakespeares :

«Nimm Gliedrung weg, mach' diese Saite stumm,
Und ach, welch Mißton folgt Die Dinge stoßen
In ewgem Streite sich: es schwillt der Busen
Der eingedämmten Flut, des Strandes spottend,
Bis sie dies feste Rund auflöst in Schlamm;
Zum Herrn der Schwäche wirft sich auf die Kraft:
Der rohe Sohn schlägt seinen Vater tot;
Gewalt wird Recht, nein, vielmehr: Recht und Unrecht, —
Die ewgen Feinde, von Gerechtigkeit beherrscht —
Verlieren samt der Herrscherin
Dann ihren Namen. Alles wird Gewalt,
Gewalt wird Willkür, Willkür zur Begier,
Und die Begier, ein allgemeiner Wolf,
Mit ihrem Dienerpaar Gewalt und Willkür,
Nährt sich vom allgemeinen Raub und frißt
Zuletzt sich selbst auf.» (Troilus und Cressida)


	Psychologie der Gewalt : ueber die Rolle der Macht im Leben des Einzelnen und der Gemeinschaft

