Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1954)

Heft: 7

Artikel: Psychologie der Gewalt : ueber die Rolle der Macht im Leben des
Einzelnen und der Gemeinschaft

Autor: Polybios

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410341

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEFREIUNG

Zeitschrift fiir kritisches Denken

2. Jahrgang Nr. 7 1. Juli 1954

Psychologie der Gewalt
Ueber die Rolle der Macht im Leben des Einzelnen und der

Gemeinschaft

Von Polybios

Die Ereignisse der letzten Jahrzehnte, das Verhidngnis zweier Welt-
kriege, Massenterror und Diktatur, haben uns einen griindlichen An-
schauungsunterricht iiber die geschichtliche Bedeutung der Gewalt-
titigkeit gegeben. Die Flut von legalisierten Verbrechen, die iiber
den Gefilden der Kultur zusammengeschlagen ist, hat uns vieler Illu-
sionen beraubt. Niemand wird die Fortschritte der zivilisatorischen
Entwicklung bestreiten, deren Stetigkeit iiber die Jahrtausende hin-
wegreicht; hinsichtlich der Bandigung der Gewalt jedoch scheinen
wir uns noch génzlich an den Anfingen der Humanisierung zu befin-
den. Noch kennt das allgemeine BewuBtsein der Einzelnen und der
Volker keine Antwort auf die Kainfrage: «Bin ich der Hiiter meines
Bruders?» Das Problem der Gewalttitigkeit ist von der Menschheit
nicht gel6st worden. Die malllose und die geméBigte Brutalitét, histo-
rische Faktoren ersten Ranges, prigen auch unserem Zeitalter ihren
Stempel auf. Machtstreben in Wirtschaft und Politik treibt uns im-
mer wieder in Katastrophen hinein, in denen der Reichtum unserer
Kultur verschleudert und die Ernten unserer Zivilisation zerstort wer-
den. Diese verhéngnisvollen Auswirkungen beriihren uns an unserem
Lebensnerv, aber wir sind lethargisch genug, um uns durch sie nicht
aufriitteln zu lassen. Wir erkennen noch nicht, dafl die Gewalttétig-
keit alle unsere kulturellen Bemiihungen stdndig zum Scheitern
bringt; wir sind toricht genug, uns fortzu in Sicherheit zu wiegen, in-
des das Gewitter der Gewalt sich iiber unserem Haupte zusammen-
zieht. Wir wissen, daf} wir am Rande des Vulkans siedeln, aber wir
geben uns der Hoffnung hin, da3 es zu keinem Ausbruch kommen



194 Befreiung Nr. 7

werde; die beruhigende Selbsttiduschung ist uns lieber als der Gedanke
an die Gefahr. Unlust zu vergessen und Lust zu wiinschen scheint ein
Bestandteil der menschlichen Natur zu sein. Das Lustprinzip aber ist
untauglich, das Leben des Menschen zu schiitzen, denn die Realitiit
will erkannt und verstanden sein: wer zu ihr in Widerspruch geriit,
wird entweder geschiddigt oder vernichtet.

Angesichts der Kette von Gewaltakten, die ein Hauptteil der
Menschheitsgeschichte ausmacht, dringen sich uns eine Reihe von
Fragen auf, an deren Beantwortung der Fortbestand unserer Kultur
hingt. Wenn es Brutalitit von jeher gegeben hat und auch noch heute
in einem erschreckenden Mal3e gibt, wenn die Gewalt Geschichte ge-
macht hat und heute noch die Weltpolitik bestimmt, selbst dann, wenn
jedermann weill oder ahnt, daB3 sie der Schrittmacher des Verder-
bens ist, so miissen wir uns fragen: «Wie ist dieses Uebel in die Welt
gekommen?» «Woher stammt die Gewalttiitigkeit? Ist sie Ausdruck
der menschlichen Natur, notwendige Aeullerung der menschlichen
Wesensbeschaffenheit oder Produkt geschichtlicher und kultureller
Bedingungen?» «Wird es moglich sein, der Gewalt Herr zu werden,
sie auszuschalten aus den Beziehungen der Einzelnen und der Ge-
meinschaften?» «Oder sind wir dazu verurteilt, der periodischen In-
vasion durch die Barbarei machtlos zuzusehen, da die ,urspriingliche
Wildheit der menschlichen Natur’ stets von neuem ihr Recht fordert
und der im Kulturmenschen verborgene Dimon von Zeit zu Zeit wie-
der zutagetreten muf3?» All das sind Fragen, die mehr als ein nur

akademisches Interesse haben und deren Klidrung grioBite Tragweite
besitzt. Philosophen, Psychologen, Soziologen und Geisteswissen-
schaftler, die hier nichts beizutragen haben, richten sich selbst: die
Not der Menschheit riithrt nicht an ihr Herz, und damit wird all ihre
Weisheit und Wissenschaft degradiert zu einem selbstgefalhgen Sp1e1
des Verstandes, das keine Verbindlichkeit kennt. Wenn wir in einer
Welt leben, in der Krieg und Verbrechen an der Tagesordnung sind,
sind wir doch auch Morder und Verbrecher, denn die Welt ist so, wie
wir sie eingerichtet oder — in bezug auf bereits bestehende Verhilt-
nisse — geduldet haben. Keiner kann sich der Verantwortung ent-
ziehen. Wir sind immer mitschuldig, selbst dann, wenn wir Opfer sind.
Tausendfaches Unrecht geschieht, nicht nur ,hinten in der Tiirkei’,
sondern in unserer nichsten Nihe, aber wir emporen uns nicht, wir
verteidigen nicht den Schwachen und helfen nicht dem Hilflosen. Und
indem wir nicht gegen sie kiimpfen, billigen wir die Gewalttitigkeit,



Nr. 7 Befreiung 195

in der fragwiirdigen Meinung, sie werde uns verschonen. Im Augen-
blick dann, wo sie iiber uns selbst hereinbricht, ist es gewohnlich zu
spiit, sie einzuddmmen; die Krankheit, die wir am Anderen nicht zu
heilen unternommen haben, rafft uns selbst hinweg. Um diese Epide-
mie von Machtgier und Brutalitit aus der Welt zu schaffen, bediir-
fen wir zunichst der Einsicht in Wesen und Herkunft der Gewalt;
denn die Erkenntnis des Uebels ist der erste Schritt zu seiner Ueber-
windung,.

Gewalt und menschliche Natur

Der religiose Mythos des Abendlandes hat den Ursprung der Ge-
walt auf den Siindenfall der ersten Menschen zuriickgefiihrt. Aus der
friedlichen Stitte des Paradieses durch Selbstverschuldung vertrie-
ben, fand sich der erste Mensch in einer Welt des Raubens und Mor-
dens und er selber «<wuBlte von gut und bése». In einer anderen Ver-
sion des religiosen Denkens wird geschildert, wie Gott die Welt in all
ihrer Vollkommenheit geschaffen habe, und daB sich dann einer sei-
ner Engel gegen ihn aufgelehnt habe: Satan, der dann verurteilt wur-
de, Fiirst der Unterwelt zu sein. Seitdem wirken die Macht des Lichtes
und die der Finsternis gegeneinander; ihr Kampf beherrscht den
Gang der Weltgeschichte. Im Grunde sind diese Gedankengiinge Ma-
nichdismus; das gute und das bése Prinzip ringen um die Herrschaft,
und die Menschenseele, eine Arena dieses Kampfes, muf3 darunter lei-
den, daB3 das Gute nicht allmichtig ist. Dies ist auch das Problem der
Theodizee, der es bis heute nicht gelungen ist, die Uebel in der Welt
mit der Allmacht und Allwissenheit Gottes zu vereinbaren. Es braucht
nicht betont zu werden, daB der religiése Mythos nichts zur Erklidrung
des Bosen hergibt; ein Gott, der Satan und Siindenfall zulie3 und
— wie immer man es symbolisch deuten mag — darauffolgend das un-
sigliche Ma3 von Blut und Trinen im Gang der Geschichte, ist keih
Gott, und er verdient den Ausspruch Cocteaus: «Ja, es gibt einen Gott
— den Teufel!» Fiihren wir die Gewalttétigkeit des Menschen auf
seine Siindhaftigkeit zuriick, so haben wir der Gewalt einen anderen,
erbaulichen Namen gegeben: erklirt und verstanden haben wir
nichts.

Das 19. Jahrhundert hat einen wissenschaftlichen Beitrag zur Lo-
sung des Gewaltproblems geliefert. Als Charles Darwin die Evolution
in der Tierwelt erkannt hatte, mufBlte er sich fragen, wodurch die Ar-
ten iiber sich selbst hinausgetrieben werden, welche Bedingungen den



196 Befreiung , Nr. 7

Motor ihrer Entwicklung zu hoheren und besser angepal3ten Lebens-
formen darstellen. Er erkannte dabei die ziichtende und auswiihlende
Macht des «kKampfes um das Dasein», der das «Ueberleben des Tiich-
tigsteny» sichert und dadurch die Erhaltung und Fortpflanzung der ge-
siindesten Exemplare einer Spezies zu gewihrleisten scheint. Die Na-
tur iibernimmt hier die Aufgabe eines Ziichters, der unbarmherzig
Fehlschldge ausschaltet, zum Teil an der Begattung hindert, um auf
diese Weise bessere Zuchterfolge zu erzielen. Einige der Schiiler Dar-
wins iibertrugen diesen Gesichtspunkt auch auf die Menschenwelt,
in der sie das Gesetz des Daseinskampfes proklamierten und in ihm
die Triebfeder des Fortschritts gefunden zu haben glaubten. Der
Kampf aller gegen alle erschien somit nicht nur als ein notwendiges
Uebel, sondern als eine segensreiche Einrichtung, die die menschliche
Rasse reinigt und erhoht; im Wirtschaftsleben usurpierte der Manche-
ster-Liberalismus diese Ideologie, und sein «Laissez faire, laissez aller»
sowie sein Glaube an die sich selbst herstellende Harmonie im Ge-
sellschaftsk6rper hat hier eine seiner Grundlagen. Diese Lehre hat
auch in der Gegenwart noch ihre Anhinger, und doch ist es offen-
sichtlich, dal} sie ebenso falsch wie inhuman ist. Die Forschung hat
inzwischen erwiesen, dafl im Tierreich nicht nur der «struggle for
life», sondern auch das Prinzip der «Gegenseitigen Hilfe» (Krapot-
kin) wirksam ist. Die hoher organisierten Lebewesen leben in Ver-
binden, Gruppen und Herden; in ihnen hat sich ein Herdeninstinkt
herausgebildet, der mitunter die Arterhaltung iiber die Selbsterhal-
tung stellt. In der Menschenwelt spielen soziale Gefiihle und gemein-
schaftliche Verbundenheit sicherlich eine ebenso groB3e Rolle wie der
Wille zur Macht und der Eigennutz. Es ist sicherlich falsch, den Men-
schen als Raubtier zu definieren und ihn in der Terminologie der
Raubtier-Existenz zu beschreiben; denn der Mensch ist der Hingabe
und der Selbstaufopferung fihig. Die Theorie des «Homo homini
lupus» ist irrefithrend und gefihrlich. Sie zieht vor allem die Autokra-
ten und das autoritire Gemiit an, das in ihr die Rechtfertigung fiir
sein Machtstreben erblickt. Die Theoretiker der Diktatur haben des-
halb stets auf sie zuriickgegriffen, und aus ihr ein Instrument der Un-
terdriickung des Menschen gemacht. Der Mensch mag wohl den Ein-
druck der Bestialitit erwecken; aber seine Gewalttitigkeit ist eine
andere als diejenige des Tieres, sie hat einen anderen Ursprung; denn
ein Wesen, das seiner selbst bewuB3t ist, unterliegt nicht mehr blin-
den Naturkriften und mufl darum — dies ist die Differenz zwischen



Nr. 7 Befreiung 197

Mensch und Tier — die Verantwortung fiir sein Tun und Lassen tra-
gen.

Mensch und Tier

Es wire unsinnig, die Grausamkeit eines Tieres sittlich und mora-
lisch zu bewerten. Ein Tier kann niemals «bdse» sein. Wenn seine
Instinkte es zum Raubtier bestimmen, so folgt es fraglos einem blin-
den Drang, der zu.seinem Wesen, seiner Natur gehort. Es wird nie-
mals in eine sittliche Entscheidung hineingestellt. Die Natur hat es als
Riuber geschaffen, und in dem Augenblick, wo die Beute auftaucht,
rollt die Kette der Instinkthandlungen ab, die nirgends durch Selbst-
bewulBltheit unterbrochen ist. Der Instinkt ist eine «Wenn-Dann-Reak-
tion», eine Abfolge von unbedingten Reflexen. Durch ihn ist das Tier
in seine Umwelt eingefiigt wie ein Schliissel in ein Schlof3; Reizmo-
 mente seitens der Umgebung und Instinkthandlungen des Tieres sind
ineinander verzahnt, und es ist im Grunde ein héherer Mechanismus,
der den Lebenslauf der animalischen Wesen begriindet. Anders der
Mensch: er ist aus der Gebundenheit durch den Instinkt hinausge-
treten und er ist frei, sein Leben selber zu gestalten. Zwischen Antrieb
und Handlung klafft bei ihm ein Abgrund, der erst durch den Ent-
scheid iiberbriickt wird. Die Moglichkeit der Wahl ist die Moglichkeit
des Guten und Bésen, der Verstellung, der Selbsttiuschung und des
Willens zum Schein. Das Tier kann sich nicht verstellen, es ist immer,
wie es ist; da es gemil} seiner Natur handelt, kann es niemals «bose»
sein. Aber der Mensch ist nicht definiert, von vornherein bestimmt,
Wolf oder Lamm zu sein. Seine Freiheit besteht darin, daBl er sich
selber machen kann zu dem, was er in Zukunft sein soll. Wenn der
Mensch das Bose tut, so hat er sich zuvor dafiir entschieden; er hat es
zuvor gewollt. Die Brutalitit auf menschlicher Ebene ist nicht ein
Schicksal, ein Handeln nach Natur und Wesensbeschaffenheit, son-
dern die Entscheidung fiir das Bose. Seit dem Anfang der Mensch-
heitsgeschichte hat sich der Mensch immer wieder fiir das Bose ent-
schieden, indem er die menschlichen Probleme durch Gewalttitigkeit
zu losen versuchte; es erhebt sich nun die Frage, warum die Wahl so
oft auf das Bose fiel, das wir gewohnt sind, auch das «Unmenschliche»
zu heiflen: denn die Geschichte der Menschheit ist auch eine Ge-
schichte von Gewaltakten, von Mord, Totschlag, Verbrechen und
Kriegen, von Mi3achtung der Menschenwiirde und Erniedrigung des
Wesens, das sich des «Lichtes der Vernunfty rithmt.



198 Befreiung Nr. 7

Ursprung und geschichtliche Wirksamkeit der Gewalt

Der Ursprung des Bésen liegt nicht in der menschlichen Natur,
aber in den Daseinsbedingungen, die der Mensch am Anfang der Zei-
ten auf dieser Erde vorgefunden hat. Hilflos und verlassen den iiber-
michtigen Naturgewalten preisgegeben, des natiirlichen Schutzes be-
raubt, schwach und stindig gefdhrdet, mull der Mensch zunichst in
einem Mafle Angst vor der Welt empfunden haben, das an psycho-
tische Zustinde grenzt. Die Angst schuf die Illusion der Gétter, die
sich hilfreich des Menschen annehmen. Sie erfand Formeln der Be-
schwoérung, die Gunst der Himmlischen zu gewinnen. Sich éngstigend
begann der Mensch nach Sicherung zu suchen, und der Beginn seiner
zivilisatorischen und kulturellen Entwicklung griindet in der Abwehr
jener fundamentalen Unsicherheit, die die Lebenssituation des homo
sapiens ausmacht. Die Angst entfesselte auch eine starke Aggression,
indem die feindselige Umwelt die Kampfbereitschaft stindig in Atem
hielt. Es lag nahe, den anderen Menschen als potentiellen Feind zu
empfinden. Dazu kamen die Schwierigkeiten der Nahrungsbeschaf-
fung, die unter Umstéinden den Kampf um den Futterplatz notwendig
machten. So erschien die Gewalt als ein Ausweg, als ein Mittel, das
eigene Leben zu schiitzen und zu bewahren. Die Verlockung zur Ge-
walttitigkeit war umso gréfer, als die sozialen Bindungen noch kei-
nen festen Zusammenhalt ergaben. Und doch machen sich auch schon
auf den primitivsten Kulturstufen Regungen des Gemeinschaftsge-
fithles geltend. Zusammengehorigkeit in Familie, Clan oder Stamm.
Ueberall, wo Menschen zu einem gesellschaftlichen Verband zusam-
mentreten, werden Formen von Sitte und Recht wirksam, die im
Gemeinschaftsgeist wurzeln. Der Wille zur Macht und Herrschaft wird
frithzeitig eingeschriankt durch soziale Bindungen, in denen das Ge-
meinwesen die Regeln seines Fortbestandes erkennt.

Das Herrschaftsstreben des Menschen ist abgelauscht der ddmoni-
schen Melodie der Natur, die den Menschen mit roher Gewalt ver-
nichtet, die sein Heimwesen zerstért und seine Aecker iiberflutet.
Der dngstliche und aggressive Mensch der Vorzeit mullte glauben,
im Besitz der Macht die Ueberwindung seiner Néte gefunden zu ha-
ben. Wir sehen dann, daf3 in den Gemeinschaften selbst die Macht-
gier ihr Wesen treibt und jede Gruppe sich in Herrschende und Be-
herrschte scheidet. Hauptling und Priester verkorpern die weltliche
und geistliche Macht; Krieger und Priester, Konig, Aristokratie und



Nr. 7 Befreiung 199

Klerus bilden eine regierende Oberschicht, die das Volk unter ihre
BotmiBigkeit bringt. Die Geschichte des monarchisch-aristokrati-
schen Systems ist das Epos der Gewalttitigkeit, der Herrschaft Weni-
ger iiber Viele, mit den Mitteln des Terrors und der Unterdriickung.
Sklave und Leibeigene, Paria und Tschandalas, Herren und Knechte,
Grof3biirgertum und Proletariat sind wechselnde Formen der Gewalt
von Minoritéten iiber die Majoritit, politische Systeme, die, auf Ge-
walttitigkeit gegriindet, immer wieder nach Gewalttitigkeit rufen. So-
lange im Aufbau des gesellschaftlichen Gefiiges das Unrecht durch die
Ungleichheit der Menschen stabilisiert ist, hat die Gewalt freien Spiel-
raum, sie wirkt verlockend und verfiihrerisch, denn in einer gewalt-
tatigen Welt scheint man sich nur schiitzen zu konnen, wenn man
selber die Macht besitzt. Die Ideologie der Macht, dieser fiirchterliche
Irrtum des Menschengeschlechtes, durchdringt die Atmosphire un-
serer Kultur, und die allseitige Infektion durch den Bazillus der
Machtgier muf3 immer wieder zu jenen epidemischen Aeuflerungen
wie Krieg und Terror fithren, die Millionen von Menschen dahinraf-
fen wie die Pest des Mittelalters.

Herr und Knecht

In einer Gesellschaftsordnung, die Herrschende und Beherrschte
kennt (es gibt bis heute keine andere!) entstehen zweierlei Mentali-
titen, zweierlei Ideologien, die bei aller zeit- oder ortsbedingten Ver-
schiedenheit im Wesentlichen gleich ausfallen: iiberall, wo es Ober-
schicht und Unterschicht gibt, entwickeln sich Mentalitdten von Her-
ren und von Knechten. Der Herr schafft aus seiner Situation und sei-
nem Lebensgefiihl die Ideologie, dal es immer schon Herren und
Knechte gegeben habe und daB3 diese Herrschaft von Gott oder der
Natur gewollt sei. So nennen sich etwa die Kénige «von Gottes Gna-
den» und zeigen damit an, dal} sie ihre Inthronisierung von der gott-
lichen Instanz herleiten. Der Adel schreibt sich selber «blaues Blut»
zu oder — wie im platonischen Mythos — Herkunft aus einem be-
sonderen Menschentum, von einer wertvolleren Beschaffenheit als
derjenigen des «misera plebs». Der Biirger und Kapitalist rithmt sich
seiner grofleren Intelligenz, die ihm ein Vorrecht gegeniiber dem
Proletarier einriumt. Wie immer sich die Herrschaft ausgestaltet:
der Herr begriindet seine Stellung durch eine Ideologie des Hoch-
mutes und des Stolzes, die auf dem Postulat der Ungleichheit der



200 Befreiung Nr. 7

Menschen fullt. Die Zugehorigkeit zu bestimmten Religionen mit
Auserwihltsanspruch und Behauptung der «Alleinseligkeit» gehort
auch in diese Richtung. In neuerer Zeit hat diesbeziiglich auch die
Bedeutung des Nationalismus zugenommen. Nationalgefiihl und Ras-
seniiberheblichkeit sind Ideenkomplexe, die dem Herrn zu seiner
Selbstherrlichkeit noch das gute Gewissen geben; denn um herrschen
zu konnen, mull der Mensch vor sich selbst wie vor den anderen seine
Herrschaft rechtfertigen, und er kann dies nur, wenn er sich auf die
Ebene der Boswilligkeit begibt, auf der dem Mitmenschen nicht mehr
das gleiche Recht und der gleiche Lebenswert verweigert wird. Aus
der Ideologie der Herrschenden entspringt der Rassenwahn, der Na-
tionalismus, so wie alle anderen Arten der Intoleranz, die die Men-
schen voneinander isolieren und eine latente Feindseligkeit begriin-
den.

Auch der Knecht bedarf einer Ideologie, um in der Knechtschaft
zu verharren. Denn der Mensch ertrigt die Gewalt schlecht; es ist et-
was in ihm, das sich gegen sie auflehnt und empo6rt. Die Gewaltanwen-
dung erweckt das Verlangen nach Abwehr, sie will durch Gewalt be-
antwortet werden. Und so liegt es im Interesse der Herrschenden, dem
Knecht Ideologien zu vermitteln, die ihn dazu bewegen, sich mit
seinem Schicksal abzufinden. Er mul3 zunichst glauben, daB3 er von
Natur zum Knechte bestimmt ist, da3 Gott oder die Natur in ihrer
Allmacht sein Knechtsdasein vorgesehen haben. Sodann aber muf3man
ihn lehren, die Leiden dieser Welt nicht allzu ernst zu nehmen. Die
Religion tréstet ihn iiber das Unrecht hinweg, indem sie ihm verheif3t,
daB er im Jenseits fiir alle Miihsal und erlittenes Unrecht Vergeltung
findet. Auf diese Weise kann der Quietismus, die fatalistische Gesin-
nung in der Seele des Knechtes Einzug halten. Sein Leid wird sein
Adel, denn im Himmel wird nach anderen Maf3stiben gemessen als
auf Erden. Man predigt ihm die Tugenden des Gehorsams, der Be-
scheidenheit, der Unterwiirfigkeit und der Geduld, mit einem Wort:
den Masochismus, und man heifit ihn, in einer gewalttiitigen Welt
den Nichsten — auch seinen Unterdriicker — zu lieben wie sich selbst.
Das Ideal des «guten Knechtes» wird propagiert und demjenigen des
«b6sen Knechtes» gegeniibergestellt, der den Herrn durch Revolte und
Auflehnung zur Gewalttdtigkeit zwingt. Dazu kommt die nationale,
rassische und religiése Verfithrung; indem man dem Knecht seine
Zugehérigkeit zur besseren Nation, zur wertvolleren Rasse und zur
wahren Religion vor Augen hilt, schlifert man sein Freiheitsverlan-



Nr. 7 Befreiung 201

gen ein, und der Appell an seine Ueberheblichkeit ermaglicht es, ihn
weiterhin zu erniedrigen. So ist der Knecht immer Opfer und Mit-
schuldiger der Tyrannei; in seinem Seelenleben prisentiert sich der-
selbe Sadismus wie in demjenigen des Herrn, und der Knecht gegen
oben ist Herr gegen unten: sein Traum ist nicht, «Herren» und
«Knechte» aus der Welt zu schaffen, sondern er wiinscht, selber Herr
zu werden. Die Gewalt hat ihn vergiftet und er besitzt nicht mehr
die Kraft, den Traum der allgemeinen Freiheit zu triumen.

Zur Psychologie der Gewalt :

Der Weg des Einzelnen in der gewalttdtigen Kultur gerét unwei-
gerlich in den EinfluBbereich des Macht- und Herrschaftsstrebens.
Alle Vorbilder und Ideale, unter denen das Kind unserer Kultur-
kreise aufwichst, sind vom Machtwillen gefiirbt. Der Drang des Men-
schen nach Selbstvervollkommnung nimmt so unwillkiirlich die Leit-
linie der Machtgier an; groB3 sein, michtig sein wird zum Ziel, das
sich die Schwiche setzt, um stark zu werden. Das Blendwerk der Ge-
walt ergreift von der Seele des Einzelnen Besitz, zu einem Zeitpunkt
bereits, wo er noch weder iiber bewuBte Einsicht, noch iiber ein aus-
gebildetes Gerechtigkeitsgefiihl verfiigt. Ueber diesen Proze3 und die
Mannigfaltigkeit seiner Gestaltungen schreibt Alfred Adler mit be-
wunderswiirdiger Klarheit:

«In die Elternliebe schleicht sich das Gift der Herrschsucht und sucht im Na-
men der Autoritit und der Kindespflicht den Schein auf Ueberlegenheit und
Unfehlbarkeit festzuhalten. Da wird es zur Aufgabe der Kinder, iiber ihre Er-
zieher hinauszuwachsen, mit ihnen fertig zu werden. Nicht anders beim Lehrer.
Auch die Liebe ist voll von diesen Tiicken und fordert vom Partner zu weit ge-
hende Ergebung. Das Machtbegehren des Mannes verlangt mit Berufung auf ,die
natiirliche Bestimmung’ die Unterwerfung der Frau; als Ergebnis zeigt sich, wenig
erfreulich, die Zerstorung aller unbefangenen Beziehungen und Lahmlegung wert-
voller Kriifte. Die liecblichen Spiele der Kinder verraten dem Seelenkenner ein
einheitliches System von Befriedigungen der Herrschsucht.

Die moderne Seelenkunde hat uns aber gezeigt, daB die Ziige von Herrschsucht,
Ehrgeiz und Machtstreben iiber den andern samt ihrer Fiille von héBlichen Be-
gleiterscheinungen nicht angeboren und unabinderlich sind. Sie werden vielmehr
dem Kinde friihzeitig eingeimpft, das Kind empfingt sie willenlos aus einer
Atmosphire, die vom Machtkitzel getrinkt ist. In unserem Blute liegt noch die
Sehnsucht nach dem Machtrausch, und unsere Seelen sind Spielbille der Herrsch-
sucht. Eins kann uns retten: Das MiBtrauen gegen jede Vormacht. Unsere Stirke
liegt in der Ueberzeugung, in der organisierenden Kraft, in der Weltanschauung,
nicht in der Gewalt der Waffen und nicht in Ausnahmegesetzen. Mit solchen
Mitteln haben auch schon andere, starke Krifte vergeblich um ihren Bestand
gekimpft.

...In der Enge der Kinderstube brechen die Wellen des Machtstrebens der



202 ' ' Befreiung Nr. 7

Gesellschaft ein. Die Herrschaftsgeliiste von Eltern, Dienstverhiltnisse im Hause,
die Privilegien des kleinen Kindes lenken unwiderstehlich den Sinn des Kindes
auf die Erringung von Macht und Vorherrschaft, lassen ihm nur diese Position
als lockend erscheinen. Um einiges spiter erst flieBen Gemeinschaftsgefiihle in
seine Seele, geraten aber zumeist unter die Herrschaft des bereits ausgebildeten
Machtbegehrens. Man findet dann in feinerer Analyse alle Charakterziige aus-
gebaut durch das Streben nach eigener Ueberlegenheit auf der unerschiitterlichen
Voraussetzung des Gemeinsinns. Tritt das Kind in die Schule oder ins Leben, so
bringt es aus der Familie den oben mehrfach geschilderten, dem Gemeinsinn
schddlichen Mechanismus mit. Das Ideal der eigenen Ueberlegenheit rechnet mit
dem Gemeinsinn der anderen. Denn das typische Ideal unserer Zeit ist noch immer
der isolierte Held, fiir den die Mitmenschen Objekt sind, Diese psychische Struk-
tur hat auch den Menschen den Weltkrieg mundgerecht gemacht, liBt sie in
Bewunderung erschauern vor der haltlosen GroBle eines siegreichen Feldherren.
Die Gemeinschaftsgefiihle erfordern ein anderes Ideal, das des Heiligen, allerdings
gereinigt von phantastischen, dem Zauberglauben entstammenden Schlacken. We-
der die Schule noch das Leben sind spiterhin imstande, das festgewurzelte, iiber-
triebene Streben nach eigener Geltung auf Kosten anderer zu beseitigen. Es
wire eine grofe Tiduschung, den Machtrausch nur fiir die Einzelpsyche gelten
zu lassen. Auch die Masse wird durch das gleiche Ziel gelenkt, und dies wirkt
umso verheerender, als in der Massenpsyche das Gefiithl der personlichen Ver-
-antwortlichkeit wesentlich verringert wird.»  (Aus Psychologie der Macht, 1928)

Gewalt und Ethos

Die Kulturentwicklung besteht im wesentlichen darin, daf sich die
Stimme des Menschheitsgewissens mehr und mehr Gehor verschafft
und daf} der Geist der Verantwortlichkeit anstelle der Gewalttitigkeit
tritt. Was wir als ethische Errungenschaften bezeichnen, als Auf-
- schwung in Sitte und Recht, ist das Anwachsen des menschlichen Ge-
meinschaftsgefiihls, das Wissen um die Zusammengehorigkeit aller,
die Menschenantlitz tragen. Aus der Einsicht in diesen Zusammen-
hang erwuchsen die Lehren der sittlichen Fiihrer der Menschheit, die
Weisheit des Laotse, das Gebot der Nichstenliebe und die unzihligen
Formen des gesellschaftlichen Lebens und Verhaltens, in denen sich
der Gemeinsinn bekundet. Was auf uns allen heute noch lastet, ist
der Mangel an sozialer Durchbildung. Wir sehen uns noch nicht ge-
niigend im Schnittpunkt sozialer Verhéltnisse; wir leiden noch an der
Fiktion der Macht und der Selbstherrlichkeit des Individuums. Dar-
aus erwichst immer wieder die Verkennung des Gesetzes, unter dem
die Menschheit steht: nimlich, dafl wir zusammenhalten miissen und
genotigt sind, einander die Hiande zu reichen. Auf dieser armseligen
Erdkruste ausgesetzt, entbrennt fiir den Einzelnen wie fiir die Ge-
samtheit der Kampf um die Erhaltung des Lebens, und es scheint,
daB3 die Probleme der Sicherung, des Fortschritts und der Anpassung
am besten gelost werden konnen durch die Eintracht aller, durch



Nr. 7 Befreiung 203

die gegenseitige Hilfe. Schon der Arbeitsprozel} ist ein gemeinschaft-
liches Erzeugnis, sich stiitzend auf das Zusammenwirken von Millio-
nen Hinden und Képfen, aufbauend auf den technischen und zivili-
satorischen Errungenschaften unserer Ahnen. In Liebe und Fortpflan-
zung hat die Natur die Zweiheit der Geschlechter vorgesehen, wieder-
um eine gemeinschaftliche Aufgabe stellend, 16sbar nur fiir Menschen,
die sich als Funktionen innerhalb eines gréBeren Ganzen empfinden.
Von daher weitet sich der Blick auf Fragen der Freundschaft, der
Gemeinschaft in Stadt und Land, auf Fragen der Menschheit. Ueber-
all kommt es auf den Gemeinsinn an, auf das Gefiihl der Zusammen-
gehorigkeit, des Miteinanderseins. Der Abbau der Machtgier und des
Gewaltstrebens ist nicht ein Postulat erbaulicher Moralpredigten: er
ist die einfache Notwendigkeit des gemeinschaftlichen Lebens. Man
kann die Mahnrufe des menschlichen Gemeinschaftsgefiihles wohl
unterdriicken; ginzlich ausmerzen kann man sie nie, denn das Ge-
schenk der Evolution besteht im sittlichen Bewul3tsein des Einzelnen,
in der Einsicht in die Verantwortung aller gegeniiber allen. Unsere
Aufgabe fiir die Zukunft scheint vor allem die Pflege und Verstirkung
der Gemeinschaftsgefiihle zu sein. Kein Mittel darf uns zu gering
sein, keine Anstrengung zu miithsam, um den Menschen besser in das
soziale Gefiige einzuordnen, ihn zu lehren, da3 Gewalt und Macht-
gier ihn nur ins Verhingnis fithren koénnen. In den Worten Shake-
speares:

«Nimm Gliedrung weg, mach’ diese Saite stumm,

Und ach, welch Mi3ton folgt! Die Dinge stoflen

In ewgem Streite sich: es schwillt der Busen

Der eingedimmten Flut, des Strandes spottend,

Bis sie dies feste Rund auflést in Schlamm;

Zum Herrn der Schwiche wirft sich auf die Kraft:

Der rohe Sohn schligt seinen Vater tot;

Gewalt wird Recht, nein, vielmehr: Recht und Unrecht, —

Die ewgen Feinde, von Gerechtigkeit beherrscht —

Verlieren samt der Herrscherin

Dann ihren Namen. Alles wird Gewalt,

Gewalt wird Willkiir, Willkiir zur Begier,

Und die Begier, ein allgemeiner Woll,

Mit ihrem Dienerpaar Gewalt und Willkiir,

Nihrt sich vom allgemeinen Raub und frift

Zuletzt sich selbst auf.» (Troilus und Cressida)



	Psychologie der Gewalt : ueber die Rolle der Macht im Leben des Einzelnen und der Gemeinschaft

