Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 1 (1953)

Heft: 8

Artikel: Jean Paul Sartre als Schriftsteller [Teil 1]
Autor: Polybios

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410247

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410247
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

156 | Befreiung Nr. 8

Zeremonien und der Wunsch bei, dal die wichtigsten Familienereig-
nisse in erhebender oder kiinstlerisch wirkenden Form — mit Ritual,
Reden, Gesang und Musik — gefeiert werden. Der Bund fiir Religions-
freiheit ist noch auflerstande, hierfiir Ersatz zu bieten.

Obwohl nur ein verhiltnismiBig kleiner Teil des schwedischen Vol-
kes wirklich kirchengldubig ist — zumal es reichlich Gelegenheit zu
grindlicher Bildung und Aufklirung hat —, trigt wohl die Gleich-
giiltigkeit vieler in diesen Fragen, die dadurch gefordert wird, daf3 die
Kirche keinen direkten Zwang mehr ausiibt, und schlieBlich die Tra-
dition, die hier in vielen Beziehungen eine grofle Rolle spielt, beson-
ders auf dem Lande — dazu bei, dal} man Neuerungen nicht gern mit-
machen will. Man méchte nicht von der alten Sitte abweichen. Der
Zwang der Tradition erweist sich oft stirker als der eines Gesetzes!

Der Bund fiir Religionstreiheit sieht es gegeniiber den jetzigen vie-
len Halbheiten im religiosen Leben Schwedens, die mein Bericht deut-
lich zu machen suchte, als seine Hauptaufgabe an, dal Staat und
Kirche — also auch Schule und Kirche — getrennt werden und daf,
solange dies nicht méglich ist, derjenige, der der Kirche angehéren
will, seinen Eintritt erkliren mull. Wenn dies gefordert wiirde, mif3-
ten die Geistlichen sich um die Gesinnung der «Seelen» ernstlich be-
miihen! Aber eine Trennung von Staat und Kirche braucht in keiner
Weise zu bedeuten, wie dies das Beispiel anderer Staaten zeigt, dal3
diejenigen, die ernstlich kirchliche Lehre und Erbauung wiinschen,
hieran gehindert werden. Nur miilten dann von diesen Gldubigen
wesentliche Opfer gebracht werden, die ihnen nach der jetzigen Ord-
nung der Staat abnimmt.

Jean Paul Sartre als Schriftsteller
Von Polybios

Es ist ein seltenes Phinomen, daf3 ein Philosoph von Fach zugleich
auch ein Schriftsteller und iiberdies noch ein guter Schriftsteller ist.
Die niichterne Strenge philosophischer Spekulation 1dBt sich in der
Regel nicht gut vereinigen mit jenen seelischen Bedingungen, die als
Voraussetzung fiir das kiinstlerisch-literarische Schaffen zu betrach-
ten sind. Dennoch wire es verfehlt zu glauben, dal3 eine ausgespro-
chene Kluft zwischen Philosophie und Dichtung bestehe. Die bedeu-
tenden philosophischen Systeme zeugen immer wieder von einer gro-



Nr. 8 Befreiung 157

Ben dichterischen Einbildungskraft und Phantasie, indes zahlreiche
Schriftsteller und Dichter in ihren Werken spezifische philosophische
Grundhaltungen ausgesprochen haben. Niemand wird zweifeln, dal3
z. B. die platonischen Dialoge von einem Verfasser stammen, der als
Dichter zumindest ebenso bedeutend war wie als Philosoph — iibri-
gens soll Plato vor seiner Bekanntschaft mit Sokrates poetische Werke
geschaffen haben, die er jedoch — nach dem Erwachen seiner philo-
sophischen Intentionen — glaubte verbrennen zu miissen. In der
Geschichte der Neuzeit kann man viele Beispiele von Dichterphilo-
sophen und philosophischen Dichtern finden. Die Philosophie zogert
nicht, Friedrich Schiller als einen ihrer Reprisentanten anzuerken-
nen. Soren Kierkegaard, den die heutige Existenzphilosophie als eine
Art Stammvater betrachtet, kleidete seine Philosophie in «erbauliche
Schriften» ein. Der Philosoph des «Willens zur Macht», Friedrich
Nietzsche, gehort sowohl in die Literatur- als auch in die Philosophie-
geschichte; und dall in den Werken R. M. Rilkes philosophische
Grundgedanken ausgesprochen sind, 1aBt sich etwa daran ermessen,
daf} die Existenzphilosophie in ihm ihre Weltschau verkiindet sieht —
Martin Heidegger spricht sogar davon, daf3 Rilkes Lyrik vollig mit
seiner in «Sein und Zeit» gegebenen Analyse des menschlichen Daseins
iibereinstimme.

Es wire miiBlig, den Nachweis fiir die Verwandtschaft zwischen
Philosophie und Dichtung liefern zu wollen — in allgemeiner For-
mulierung wiirde man nicht iiber Gemeinplitze hinauskommen und
ein detaillierter Nachweis wiirde den Rahmen dieser Untersuchung
sprengen. In der Folge soll lediglich versucht werden, das literarische
Schaffen J. P. Sartres im Hinblick auf dessen philosophische Konzep-
tionen zu verstehen. Der Schriftsteller Sartre ist immer auch Philosoph
und vice versa; aus diesem Grunde wiirde jegliche Isolierung des einen
Faktors vom anderen ein fundamentales Verstindnis von vornherein
ausschlieBBen. Die Sartreschen Romane, Novellen und Dramen «dozie-
ren» mehr oder weniger ausdriicklich immer ein Stiick «Existentialis-
mus» und nur aus einem philosophischen Horizont heraus werden
die eigentlichen Konturen dieser Ideendichtung sichtbar. Darum miis-
sen einer Untersuchung iiber «Sartre als Schriftstellers kurz die
Grundprinzipien der Sartreschen Philosophie vorausgeschickt werden.

Die Philosophie Sartres, dargelegt in den Werken «Das Sein und
das Nichts», «Ist der Existentialismus ein Humanismus» usw., gehoért
zur gegenwiirtig die meisten philisophischen Diskussionen beherr-



158 ' Befreiung Nr. 8

schenden Stromung der Existenzphilosophie. Diese Richtung geht be-
kanntlich von Kierkegaard und Nietzsche aus und ist bemiiht, das Pro-
blem des Menschseins in den Mittelpunkt der philosophischen Erérte-
rungen zu stellen. Dabei kann man den Existentialismus in zwei grof3e
Lager aufteilen: ein religiéser Fliigel wird vertreten durch Gabriel
Marcel, Karl Jaspers, Martin Buber, Karl Barth u. a.; der atheistische
Existentialismus wird représentiert von Martin Heidegger und J. P.
Sartre, wihrend etwa Albert Camus sich in einer neutralen Mitte
hilt, allerdings mit einer gewissen Bevorzugung des atheistischen
Standpunktes, einer illusionslosen Diesseitsgliubigkeit und heroi-
schen Daseinsbejahung («Die Pesty, «Der Fremde», «Sisyphus»). Hei-
degger, als dessen Schiiler Sartre zu gelten hat, schaltet die Religions-
frage einfach aus, indem er betont, dafl von der Existenz Gottes nichts
erfahren wird. Darum kann hier keine Diskussion einsetzen — der
Mensch weil} lediglich, «daB} er da ist», und «dal} er (da) zu sein hats,
aber «alles iibrige bleibt im Dunkel». Demgegeniiber ist nun Sartres
metaphysische Voraussetzung radikaler, indem Gott von vornherein
negiert wird. «Der Existentialismus ist nichts anderes als eine Be-
miithung, alle Folgerungen aus einer zusammenhingenden atheisti-
schen Einstellung zu ziehen».

Das Hauptwerk «Das Sein und das Nichts» will eine phénomeno-
logische Analyse des Menschseins geben. Aehnlich wie Heidegger, un-
terscheidet Sartre zwei Arten von «Seiendem» in der Welt: alles, was
ist, ist entweder «Fiirsichseiendes» oder «Ansichseiendes». «Fiir sich»
ist ein einziges Wesen im Weltall, ndmlich der Mensch; er ist nicht
bloB3 da, vorhanden, herumliegend in der Welt: der Mensch «exi-
stiert», d. h. er macht sich im wesentlichen zu dem, was er ist. «Der
Mensch ist, was er aus sich macht». Jeder Einzelne «entwirft» sein
Leben und plant sich gemidf3 einem Konzept von sich selbst und der
Welt, demgemil} er seine Zukunft gestaltet. Dieses Konzept hat jeder
selbst gebildet und ist deshalb auch dafiir verantwortlich. Naturge-
mif kann man nur dann von Verantwortlichkeit sprechen, wenn man
dem Menschen die Freiheit der Wahl zubilligt. Nach Sartres Lehre
ist der Mensch frei — «der Mensch ist frei, der Mensch ist die Frei-
heit». Als Freiheit kann der Mensch nicht nur zwischen Gegenstin-
den wihlen; er wihlt auch «sich selbst», indem er sich in bestimmter
Weise zu sich selbst und zu den Mitmenschen verhilt. So gesehen,
wird die menschliche Wahlfreiheit zu einer Last, der die Menschen
zumeist zu entrinnen bestrebt sind. Wir wissen nie, ob wir richtig



Nr. 8 Befreiung _ 159

a

‘gewihlt haben; in alle unsere Entscheidungen spielt die Angst hinein,
das Richtige verfehlt zu haben — Angst und Verantwortlichkeit ge-
horen zusammen. «Der Mensch ist verurteilt frei zu seiny — mit Gott
fallen alle absoluten Wahrheiten dahin, und es wird zur Aufgabe jedes
Einzelnen, sich selbst, seine Wahrheit und seine Werte, zu «erfinden».
Mit jedem Tun arbeitet der Mensch nicht nur an der Welt, sondern
auch an sich selbst — wir sind nicht mehr als die Summe unserer
Taten. Und jegliche Aktion bewegt sich letzten Endes im unausre-
chenbaren Raum der menschlichen Méglichkeiten. Was der Mensch
ist, kann er eigentlich nur daraus entnehmen, was er gemacht hat.

Diese «Selbstschopfung des Menschen» geschieht nie im leeren
Raum, sondern erfolgt stets in einer «Situation». Der Mensch ist in
priagnanter Weise ein «Sein in Situationen». Die allgemeine conditio
humana (menschliche Bedingung) besteht darin, dal3 alle Menschen
in einer Welt sind, in der sie notdiirftig ihr Leben fristen miissen. Des
weiteren ist niemand allein da; Menschsein heillt immer «Sein mit an-
deren Menschen». Diese conditio 16st sich auf in jene Bedingungen,
die durch die Existenz zweier Geschlechter, geschichtliche Konstel-
lationen, wie Rassen-, Volks- oder Religionszugehorigkeit, hervorge-
rufen werden. Innerhalb dieser Situationen mulf3 sich der Mensch, dem
Rufe seines eigenen Gewissens folgend, stindig entscheiden; nach
Sartre ist die einzige Ethik, die Allgemeinverbindlichkeit beanspru-
chen diirfte, jene, die verlangt, dal man in allen Situationen sowohl
die eigene Freiheit als auch die Freiheit der anderen férdern solle.
Damit ist im Grunde nur ausgesprochen, dafl immer und iiberall die
Wiirde des Menschseins gewahrt bleiben soll — verliert der Mensch
die Freiheit, so verkehrt sich sein «Fiirsichseiny in ein «Ansichseiny,
aus einer «Person» wird eine «Sache». «Und wenn wir sagen, dal3 der
Mensch fiir sich selber verantwortlich ist, so wollen wir nicht sagen,
dal} der Mensch gerade eben nur fiir seine Individualitdt verantwort-
lich ist, sondern daf} er verantwortlich ist fiir alle Menschen . .. Somit
ist unsere Verantwortlichkeit viel groBer, als wir etwa voraussetzen
konnten, denn sie bindet die ganze Menschheit.»

Das Ideal der verantwortlichen Gestaltung des individuellen Lebens
wirft die Frage auf, wie der Mensch zum Bewuftsein dieser Verant-
wortlichkeit gelangt. Zunichst und zumeist ist der Mensch, wie dies
auch Heidegger postuliert, nicht im Besitze seiner selbst. Er 148t sich
dahintreiben, folgt willenlos den Einfliissen der Tradition und der
offentlichen Meinung, ohne ein eigentliches Leben zu sehen oder gar



160 Befreiung Nr. 8

[ J

zu erstreben. Heidegger nennt dies das Aufgehen in der Kollektivitiit,
im «Many», wo jeder sich nach dem richtet, was «man» fiir gut hilt.
Durch die Erfahrung des «Seins zum Tode», der Angst um das «In-der-
Welt-sein-konnen» 1dft Heidegger den Menschen zu sich selber kom-
men. Im Bewulltsein der Tatsache, dal} wir sterben miissen, erfihrt
der Mensch die Kostbarkeit seines Lebens und beginnt, eigentlich
er selbst zu sein. Auch bei Sartre stellt sich das Problem, wie «der
Mensch in seiner Verlassenheit zu sich kommts; aber es wird anders
beantwortet als bei Heidegger. Es ist nicht in erster Linie die Angst
und das Verfallensein gegeniiber dem Tode, das den Menschen zu den
Hohen seines Selbstseins emportrédgt; das Grundgefiihl der mensch-
lichen Existenz ist «nausée», Ekel und Angewidertsein. Man darf hier
nicht an den biologischen Reflex aus dem Erndhrungstrakt denken.
Dieser tritt als Schutzmechanismus auf, wenn wir «genug» haben, oder
wenn eine Speise mit unserer biologisch-psychischen Konstitution un-
vereinbar ist. Der Ekel, von dem Sartre ausgeht, ist eher ein metaphy-
sisches Grundgefiihl. Der Mensch ist frei; aber er verliert zumeist
diese Freiheit, indem er sich durch duBere Umstinde im weitesten
Sinn beeinflussen und sogar bestimmen ldft. Das Fiirsichseiende
(der Mensch) fiihlt sich in gewissen Momenten der Erleuchtung dann
erdriickt durch das Ansichseiende (die Dinge, unsere Vergangenheit
usw.) — dies kann soweit gehen, dall uns die Kausalitdt der dulleren
Umstinde zu verschlingen droht — das «Klebrige» (le visqueux) der
AeuBlerlichkeit ergreift von uns Besitz. Gerade in dieser Bedrohung
jedoch gewinnt der Mensch einen Standpunkt auflerhalb seiner selbst
und realisiert damit seine Freiheit. Der Mensch hat die Moglichkeit,
zwischen sich und die Dinge (und auch seinen Leib) eine «Distanz»
einzuschalten, eine «Entdriickung des Seins» (décompression), inner-
halb derer Freiheit méglich ist. Diese Entdriickung ist das «Nichts»,
welches allein durch den Menschen und sein BewuBtsein in die Welt
gebracht wird. Das menschliche BewuBtsein ist eine «Hiilse des
Nichts» (manchon du néant); echt und eigentlich wird der Mensch
erst, wenn er es wagt, sich in dieses «Nichts» hineinzuhalten und «in
der Verlassenheit Werte setzt».

(Fortsetzung folgt.)

Es kann verfassungsmiBige Priester, aber keine wverfassungs-
miBige Religion geben. Rivarol.



	Jean Paul Sartre als Schriftsteller [Teil 1]

