
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1953)

Heft: 8

Artikel: Jean Paul Sartre als Schriftsteller [Teil 1]

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410247

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410247
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


156 Befreiung Nr. 8

Zeremonien und der Wunsch bei, daß die wichtigsten Familienereignisse

in erhebender oder künstlerisch wirkenden Form — mit Ritual,
Reden, Gesang und Musik — gefeiert werden. Der Bund für Religionsfreiheit

ist noch außerstande, hierfür Ersatz zu bieten.
Obwohl nur ein verhältnismäßig kleiner Teil des schwedischen Volkes

wirklich kirchengläubig ist — zumal es reichlich Gelegenheit zu
gründlicher Bildung und Aufklärung hat — trägt wohl die
Gleichgültigkeit vieler in diesen Fragen, die dadurch gefördert wird, daß die
Kirche keinen direkten Zwang mehr ausübt, und schließlich die
Tradition, die hier in vielen Beziehungen eine große Rolle spielt, besonders

auf dem Lande — dazu bei, daß man Neuerungen nicht gern
mitmachen will. Man möchte nicht von der alten Sitte abweichen. Der
Zwang der Tradition erweist sich oft stärker als der eines Gesetzes

Der Bund für Religionsfreiheit sieht es gegenüber den jetzigen vielen

Halbheiten im religiösen Leben Schwedens, die mein Bericht deutlich

zu machen suchte, als seine Hauptaufgabe an, daß Staat und
Kirche — also auch Schule und Kirche — getrennt werden und daß,
solange dies nicht möglich ist, derjenige, der der Kirche angehören
will, seinen Eintritt erklären muß. Wenn dies gefordert würde, müßten

die Geistlichen sich um die Gesinnung der «Seelen» ernstlich
bemühen Aber eine Trennung von Staat und Kirche braucht in keiner
Weise zu bedeuten, wie dies das Beispiel anderer Staaten zeigt, daß

diejenigen, die ernstlich kirchliche Lehre und Erbauung wünschen,
hieran gehindert werden. Nur müßten dann von diesen Gläubigen
wesentliche Opfer gebracht werden, die ihnen nach der jetzigen
Ordnung der Staat abnimmt.

Jean Paul Sartre als Schriftsteller
Von Polybios

Es ist ein seltenes Phänomen, daß ein Philosoph von Fach zugleich
auch ein Schriftsteller und überdies noch ein guter Schriftsteller ist.
Die nüchterne Strenge philosophischer Spekulation läßt sich in der
Regel nicht gut vereinigen mit jenen seelischen Bedingungen, die als

Voraussetzung für das künstlerisch-literarische Schaffen zu betrachten

sind. Dennoch wäre es verfehlt zu glauben, daß eine ausgesprochene

Kluft zwischen Philosophie und Dichtung bestehe. Die
bedeutenden philosophischen Systeme zeugen immer wieder von einer gro-



Nr. 8 Befreiung 157

ßen dichterischen Einbildungskraft und Phantasie, indes zahlreiche
Schriftsteller und Dichter in ihren Werken spezifische philosophische
Grundhaltungen ausgesprochen haben. Niemand wird zweifeln, daß
z. B. die platonischen Dialoge von einem Verfasser stammen, der als
Dichter zumindest ebenso bedeutend war wie als Philosoph — übrigens

soll Plato vor seiner Bekanntschaft mit Sokrates poetische Werke
geschaffen haben, die er jedoch — nach dem Erwachen seiner
philosophischen Intentionen — glaubte verbrennen zu müssen. In der
Geschichte der Neuzeit kann man viele Beispiele von Dichterphilosophen

und philosophischen Dichtern finden. Die Philosophie zögert
nicht, Friedrich Schiller als einen ihrer Repräsentanten anzuerkennen.

Sören Kierkegaard, den die heutige Existenzphilosophie als ein»
Art Stammvater betrachtet, kleidete seine Philosophie in «erbauliche
Schriften» ein. Der Philosoph des «Willens zur Macht», Friedrich
Nietzsche, gehört sowohl in die Literatur- als auch in die Philosophie-
geschichte; und daß in den Werken R. M. Rilkes philosophische
Grundgedanken ausgesprochen sind, läßt sich etwa daran ermessen,
daß die Existenzphilosophie in ihm ihre Weltschau verkündet sieht —¦

Martin Heidegger spricht sogar davon, daß Rilkes Lyrik völlig mit
seiner in «Sein und Zeit» gegebenen Analyse des menschlichen Daseins
übereinstimme.

Es wäre müßig, den Nachweis für die Verwandtschaft zwischen
Philosophie und Dichtung liefern zu wollen — in allgemeiner
Formulierung würde man nicht über Gemeinplätze hinauskommen und
ein detaillierter Nachweis würde den Rahmen dieser Untersuchung
sprengen. In der Folge soll lediglich versucht werden, das literarische
Schaffen J. P. Sartres im Hinblick auf dessen philosophische Konzeptionen

zu verstehen. Der Schriftsteller Sartre ist immer auch Philosoph
und vice versa ; aus diesem Grunde würde jegliche Isolierung des einen
Faktors vom anderen ein fundamentales Verständnis von vornherein
ausschließen. Die Sartreschen Romane, Novellen und Dramen «dozieren»

mehr oder weniger ausdrücklich immer ein Stück «Existentialismus»

und nur aus einem philosophischen Horizont heraus werden
die eigentlichen Konturen dieser Ideendichtung sichtbar. Darum müssen

einer Untersuchung über «Sartre als Schriftsteller» kurz die
Grundprinzipien der Sartreschen Philosophie vorausgeschickt werden.

Die Philosophie Sartres, dargelegt in den Werken «Das Sein und
das Nichts», «Ist der Existentialismus ein Humanismus» usw., gehört
zur gegenwärtig die meisten philisophischen Diskussionen beherr-



158 Befreiung Nr. 8

sehenden Strömung der Existenzphilosophie. Diese Richtung geht
bekanntlich von Kierkegaard und Nietzsche aus und ist bemüht, das
Problem des Menschseins in den Mittelpunkt der philosophischen
Erörterungen "zu stellen. Dabei kann man den Existentialismus in zwei große
Lager aufteilen: ein religiöser Flügel wird vertreten durch Gabriel
Marcel, Karl Jaspers, Martin Buber, Karl Barth u. a.; der atheistische
Existentialismus wird repräsentiert von Martin Heidegger und J. P.
Sartre, während etwa Albert Camus sich in einer neutralen Mitte
hält, allerdings mit einer gewissen Bevorzugung des atheistischen
Standpunktes, einer illusionslosen Diesseitsgläubigkeit und heroischen

Daseinsbejahung («Die Pest», «Der Fremde», «Sisyphus»).
Heidegger, als dessen Schüler Sartre zu gelten hat, schaltet die Religipns-
frage einfach aus, indem er betont, daß von der Existenz Gottes nichts
erfahren wird. Darum kann hier keine Diskussion einsetzen — der
Mensch weiß lediglich, «daß er da ist», und «daß er (da) zu sein hat»,
aber «alles übrige bleibt im Dunkel». Demgegenüber ist nun Sartres
metaphysische Voraussetzung radikaler, indem Gott von vornherein
negiert wird. «Der Existentialismus ist nichts anderes als eine
Bemühung, alle Folgerungen aus einer zusammenhängenden atheistischen

Einstellung zu ziehen».
Das Hauptwerk «Das Sein und das Nichts» will eine phänomenologische

Analyse des Menschseins geben. Aehnlich wie Heidegger,
unterscheidet Sartre zwei Arten von «Seiendem» in der Welt: alles, was
ist, ist entweder «Fürsichseiendes» oder «Ansichseiendes». «Für sich»
ist ein einziges Wesen im Weltall, nämlich der Mensch; er ist nicht
bloß da, vorhanden, herumliegend in der Welt: der Mensch
«existiert», d. h. er macht sich im wesentlichen zu dem, was er ist. «Der
Mensch ist, was er aus sich macht». Jeder Einzelne «entwirft» sein
Leben und plant sich gemäß einem Konzept von sich selbst und der
Welt, demgemäß er seine Zukunft gestaltet. Dieses Konzept hat jeder
selbst gebildet und ist deshalb auch dafür verantwortlich. Naturgemäß

kann man nur dann von Verantwortlichkeit sprechen, wenn man
dem Menschen die Freiheit der Wahl zubilligt. Nach Sartres Lehre
ist der Mensch frei — «der Mensch ist frei, der Mensch ist die
Freiheit». Als Freiheit kann der Mensch nicht nur zwischen Gegenständen

wählen ; er wählt auch «sich selbst», indem er sich in bestimmter
Weise zu sich selbst und zu den Mitmenschen verhält. So gesehen,
wird die menschliche Wahlfreiheit zu einer Last, der die Menschen
zumeist zu entrinnen bestrebt sind. Wir wissen nie, ob wir richtig



Nr. 8 Befreiung 159

gewählt haben ; hi alle unsere Entscheidungen spielt die Angst hinein,
das Richtige verfehlt zu haben •—¦ Angst und Verantwortlichkeit
gehören zusammen. «Der Mensch ist verurteilt frei zu sein» ¦— mit Gott
fallen alle absoluten Wahrheiten dahin, und es wird zur Aufgabe jedes
Einzelnen, sich selbst, seine Wahrheit und seine Werte, zu «erfinden».
Mit jedem Tun arbeitet der Mensch nicht nur an der Welt, sondern
auch an sich selbst — wir sind nicht mehr als die Summe unserer
Taten. Und jegliche Aktion bewegt sich letzten Endes im
unausrechenbaren Raum der menschlichen Möglichkeiten. Was der Mensch
ist, kann er eigentlich nur daraus entnehmen, was er gemacht hat.

Diese «Selbstschöpfung des Menschen» geschieht nie im leeren
Raum, sondern erfolgt stets in einer «Situation». Der Mensch ist in
prägnanter Weise ein «Sein in Situationen». Die allgemeine conditio
bumana (menschliche Bedingung) besteht darin, daß alle Menschen
in einer Welt sind, in der sie notdürftig ihr Leben fristen müssen. Des
weiteren ist niemand allein da ; Menschsein heißt immer «Sein mit
anderen Menschen». Diese conditio löst sich auf in jene Bedingungen,
die durch die Existenz zweier Geschlechter, geschichtliche
Konstellationen, wie Rassen-, Volks- oder Religionszugehörigkeit, hervorgerufen

werden. Innerhalb dieser Situationen muß sich der Mensch, dem
Rufe semes eigenen Gewissens folgend, ständig entscheiden; nach
Sartre ist die einzige Ethik, die Allgemeinverbindlichkeit beanspruchen

dürfte, jene, die verlangt, daß man in allen Situationen sowohl
die eigene Freiheit als auch die Freiheit der anderen fördern solle.
Damit ist im Grunde nur ausgesprochen, daß immer und überall die
Würde des Menschseins gewahrt bleiben soll — verliert der Mensch
die Freiheit, so verkehrt sich sein «Fürsichsein» in ein «Ansichsein»,
aus einer «Person» wird eine «Sache». «Und wenn wir sagen, daß der
Mensch für sich selber verantwortlich ist, so wollen wir nicht sagen,
daß der Mensch gerade eben nur für seine Individualität verantwortlich

ist, sondern daß er verantwortlich ist für alle Menschen Somit
ist unsere Verantwortlichkeit viel größer, als wir etwa voraussetzen
könnten, denn sie bindet die ganze Menschheit.»

Das Ideal der verantwortlichen Gestaltung des individuellen Lebens
wirft die Frage auf, wie der Mensch zum Bewußtsein dieser
Verantwortlichkeit gelangt. Zunächst und zumeist ist der Mensch, wie dies
auch Heidegger postuliert, nicht im Besitze seiner selbst. Er läßt sich
dahintreiben, folgt willenlos den Einflüssen der Tradition und der
öffentlichen Meinung, ohne ein eigentliches Leben zu sehen oder gar



160 Befreiung Nr. 8

zu erstreben. Heidegger nennt dies das Aufgehen in der Kollektivität,
im «Man», wo jeder sich nach dem richtet, was «man» für gut hält.
Durch die Erfahrung des «Seins zum Tode», der Angst um das «In-der-
Welt-sein-können» läßt Heidegger den Menschen zu sich selber kommen.

Im Bewußtsein der Tatsache, daß wir sterben müssen, erfährt
der Mensch die Kostbarkeit seines Lebens und beginnt, eigentlich
er selbst zu sein. Auch bei Sartre stellt sich das Problem, wie «der
Mensch in seiner Verlassenheit zu sich kommt» ; aber es wird anders
beantwortet als bei Heidegger. Es ist nicht in erster Linie die Angst
und das Verfallensein gegenüber dem Tode, das den Menschen zu den
Höhen seines Selbstseins emporträgt; das Grundgefühl der menschlichen

Existenz ist «nausée», Ekel und Angewidertsein. Man darf hier
nicht an den biologischen Reflex aus dem Ernährungstrakt denken.
Dieser tritt als Schutzmechanismus auf, wenn wir «genug» haben, oder
wenn eine Speise mit unserer biologisch-psychischen Konstitution
unvereinbar ist. Der Ekel, von dem Sartre ausgeht, ist eher ein metaphysisches

Grundgefühl. Der Mensch ist frei; aber er verliert zumeist
diese Freiheit, indem er sich durch äußere Umstände im weitesten
Sinn beeinflussen und sogar bestimmen läßt. Das Fürsichseiende

(der Mensch) fühlt sich in gewissen Momenten der Erleuchtung dann
erdrückt durch das Ansichseiende (die Dinge, unsere Vergangenheit
usw.) — dies kann soweit gehen, daß uns die Kausalität der äußeren
Umstände zu verschlingen droht — das «Klebrige» (le visqueux) der
Aeußerlichkeit ergreift von uns Besitz. Gerade in dieser Bedrohung
jedoch gewinnt der Mensch einen Standpunkt außerhalb seiner selbst
und realisiert damit seine Freiheit. Der Mensch hat die Möglichkeit,
zwischen sich und die Dinge (und auch seinen Leib) eine «Distanz»
einzuschalten, eine «Entdrückung des Seins» (décompression), innerhalb

derer Freiheit möglich ist. Diese Entdrückung ist das «Nichts»,
welches allein durch den Menschen und sein Bewußtsein in die Welt
gebracht wird. Das menschliche Bewußtsein ist eine «Hülse des

Nichts» (manchon du néant) ; echt und eigentlich wird der Mensch
erst, wenn er es wagt, sich in dieses «Nichts» hineinzuhalten und «in
der Verlassenheit Werte setzt».

(Fortsetzung tolgt.)

Es kann verfassungsmäßige Priester, aber keine verfassungsmäßige

Religion geben. Rivarol.


	Jean Paul Sartre als Schriftsteller [Teil 1]

