
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1953)

Heft: 8

Artikel: Kasualprinzip und Dogma

Autor: Titze, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410245

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


144 Befreiung Nr. 8

Kausalprinzip und Dogma
Von Dr. Hans Titze

Die Kausalität ist für den unvoreingenommenen, frei denkenden
Menschen eine wissenschaftliche Erkenntnis. Sie zeigt, daß es

Beziehungen zwischen den Erscheinungen in der Welt gibt, die sich
folgerichtig, ohne Hinzuziehung eines höheren Wesens, von allein
ergeben. Der kausale Zusammenhang hat die Annahme solcher höheren
Wesen unnötig gemacht. Aber gerade über die Frage, ob alle
Vorgänge in der Welt kausal verknüpft sind oder ob es Fälle gibt, bei
denen diese Verknüpfung fehlt, wird heute in Physiker- und
Philosophenkreisen viel diskutiert. Es erscheint daher nützlich, sich mit
dieser Frage näher zu beschäftigen, da sie mit der Grundlage der
freigeistigen Anschauung eng zusammenhängt. Es soll in den folgenden
Ausführungen festgestellt werden, ob wir die Kausalität als
Grundprinzip der Natur anerkennen dürfen oder nicht. Maßgebend hierfür
ist natürlich die wissenschaftliche Erkenntnis und nur sie, aber ohne
Rücksichtnahme auf irgendwelche aus der Phantasie hergeholte
Glaubenssätze. Wir müssen aber auch darauf achten, daß aus den
wissenschaftlichen Erkenntnissen nur dann Grundsätze einer Weltanschauung

abgeleitet werden können, wenn die Wissenschaft ihre Totalgültigkeit

bewiesen hat und keinerlei Möglichkeit besteht, daß sie durch
neuere Erkenntnisse in Frage gestellt werden. Sonst würde ein neues
Dogma geschaffen werden und Gegensätze zur wissenschaftlichen
Erkenntnis entstehen. Dies ist natürlich genau so falsch wie ein religiöses

Dogma.
Bevor wir nun diese Frage näher behandeln, sollen die Begriffe,

mit denen wir es zu tun haben, geklärt werden. Was versteht man
denn eigentlich unter Kausalität? Das Wort kommt vom lateinischen
causa her und kann mit Ursächlichkeit übersetzt werden. Es wird
also hierunter verstanden, was allgemein mit der Beziehung Ursache
und Wirkung bezeichnet wird. Auch der Begriff Gesetzmäßigkeit
gehört hierher. Es besteht zwischen zwei Erscheinungen eine
Gesetzmäßigkeit, wenn die eine die Ursache, die andere die Wirkung ist.
Wann ist nun Ursache und Wirkung oder Gesetzmäßigkeit vorhanden?

Es gibt hierfür mehrere Definitionsversuche, die hier nicht alle
einzeln besprochen werden sollen. Die beste scheint mir die Definition
von Moritz Schlick zu sein, der die Kausalität mit dem Eintreffen von
Voraussagen in Beziehung bringt. «Das wahre Kriterium der Gesetz-



Nr. 8 Befreiung 145

mäßigkeit, das wesentliche Merkmal der Kausalität ist das Eintreffen
von Voraussagen.»* Wenn also die Erscheinung A auftritt, so kann
man voraussagen, daß die Erscheinung B nachfolgt. Wenn diese
Bedingung unbeschränkt erfüllt ist, dann ist Gesetzmäßigkeit, Kausalität

vorhanden. Kausalität ist also jeweils die von der Wissenschaft
erkannte Beziehung zwischen zwei oder mehr Erscheinungen, deren
Auftreten eindeutig vorausgesagt werden kann, wenn nur eine von
ihnen bekannt ist.

Es sei nun noch der Begriff «Kausalprinzip» erklärt. Es ist dies
die Behauptung, daß die Kausalität überall ohne Ausnahme bei allen
Erscheinungen vorhanden ist. An der Kausalität kann überall dort,
wo sie wissenschaftlich festgestellt ist, nicht gezweifelt werden; die
Behauptung der Gültigkeit des Kausalprinzipes bedeutet aber, daß
in der Welt alles kausal, d. h. determiniert vor sich geht. Dies kann
immer nur eine Behauptung bleiben; denn wenn auch noch so viel
bisher als kausal festgestellt worden ist, ist es doch möglich, daß
irgendwann ein Vorgang entdeckt wird, der nicht kausal ist. Die Gültigkeit

des Kausalprinzipes kann also nur als Axiom hingestellt werden,
nicht als bewiesene Behauptung. Als Axiom kann es zu einem Dogma
werden, wenn es eine Grundlage oder ein Grundzug einer
Weltanschauung wird. Denn in diesem Falle muß es geglaubt werden, auch
wenn wissenschaftliche Erkenntnisse dagegen sprechen würden.

Was ist nun ein Dogma? Das Wort kommt aus dem Griechischen
und wird am besten mit «Glaubenssatz» übersetzt. Ein Dogma ist eine
Behauptung, die als Grundlage für eine Lehre dient, die Inhalt, auch
Teilinhalt, einer Lehre darstellt und unbewiesen, ohne Rücksicht auf
Kritik geglaubt werden muß. Solche Behauptungen können reine
Phantasieerzeugnisse, wie in den Religionen, aber auch wissenschaftliche

Erkenntnisse sein, deren Allgemeingültigkeit nicht bewiesen ist
oder deren Gültigkeit nur zur Zeit der Entstehung angenommen, später

aber widerlegt wurde.
Solche Dogmatisierungen treten in Weltanschauungen

politischtotalitärer Natur häufig auf. Das Kausalprinzip kann ein solches Dogma

sein oder werden, da es seinerzeit allgemein in der Naturwissenschaft

anerkannt war, heute aber bereits stark angezweifelt werden
muß. Ein Dogma ist es auch, wenn man aus der an sich wissenschaft-

* M. Schlick. Die Kausalität in der gegenwärtigen Physik «gesammelte
Aufsätze» 1926 und 1935 Gerold & Co., Wien, und Gesetz, Kausalität, Wahrscheinlichkeit,

ebenda 1948.



146 Befreiung Nr. 8

lieh erkannten Abstammungslehre ableitet, daß das Ziel einer solchen
Entwicklung vom einfachsten Virus bis zum bewußt denkenden
Menschen diese Bewußtheit ist und daß der «Wille zur Bewußtheit» die
Triebkraft und der Sinn dieser Entwicklung ist. Dies ist zunächst eine
aus der Phantasie herbeigeholte Behauptung, die nicht bewiesen werden

kann. Sobald aber verlangt wird, diese Behauptung zu glauben, so
wird sie zum Dogma*, ebenso ist es mit der Behauptung des «Gottes
in uns», der sich angeblich als inneres Gotteserleben und als ethische
Kraft zeigen soll. Die moderne Psychologie hat dies als Assoziationen
mit nicht mehr bewußten Erlebnissen aus der Kindheit, oder als weiter

entwickelte Instinkte und Triebe entlarvt, die mit Religion nichts
zu tun haben, sondern wissenschaftlich-psychologisch erklärt werden
können. Solche Behauptungen werden ein Dogma, wenn man verlangt,
daß sie ohne Rücksicht auf die wissenschaftliche Erkenntnis geglaubt
werden sollen.

Soweit die Klarstellung der Begriffe. Nun sollen die Fragen näher
untersucht werden, ob das Kausalprinzip zum Dogma werden kann
und wieweit es als Grundlage für unsere Weltanschauung betrachtet
werden darf.

Von der Kausalität wußte man schon früh etwas; schon für Demokrit,

dem griechischen Materialisten, war die Kausalität, und zwar die
mechanische, das Grundgesetz der Welt. Auch die geistigen
Eigenschaften des Menschen beruhten nach ihm auf Bewegungen der
«Seelenatome». Er war also bereits Anhänger des Kausalitätsprinzipes
und lehnte den Eingriff überweltlicher Wesen in das Naturgeschehen
ab. Auch für Aristoteles spielte die Kausalität eine hervorragend"
Rolle im Weltgeschehen. Für ihn genügte aber nicht die mechanische
Kausalität, sondern es gab sogar fünf** verschiedene Arten von
Kausalitäten, die die Gesamtheit der Welt, einschließlich des Lebendigen
und Seelischen, bestimmen. Schon die Form allein — als Weiterbildung

der Platonischen Idee — ist eine Ursache für das Werden in
der Welt. Die höchste «Form» aber ist der «Erste unbewegte Beweger»,

ist Gott. Schon hier zeigt sich der Gedankengang, daß das

Kausalprinzip zu einer «letzten» Ursache führt, die der Bedeutung eines
persönlichen Gottes gleichkommt.

Diese schon weitentwickelten Gedankengänge fallen nach dem Sieg

* «GotterkenntniB», Ludendorff.
** Form, Zweck, Vorbild (das wäre der heutige Begriff der Kausalität) und

Stoff.



Nr. 8 Befreiung 147

der christlichen Ideologie wieder in eine primitive Form zurück. Es
ist eine tragische Erscheinung in der Geschichte des menschlichen
Geistes, wie der freie Flug des griechischen und später römischen Geistes

jäh unterbrochen wird durch die Intoleranz des Christentums,
das mit seinem Dogma jede freie geistige Entfaltung fast ganz zum
Ersterben brachte. Der geistige Tiefstand im Mittelalter ist ein überzeugender

Beweis für die Einengung des Geistes durch ein vorgeschriebenes

Dogma.
Auch die Kausalität im Sinne Demokrits konnte im Mittelalter

keine allzu große Anerkennung finden, weil damit eine Einengung
der Allmacht Gottes verbunden war. Dagegen fand der aristotelische
Kausalzusammenhang in die Scholastik Eingang, weil darin Gott als
erste Ursache begründet war. So findet man bei Thomas von Aquin
die Idee eines Dinges als die Möglichkeit zur Verwirklichung und als
Ursache in der Wesenheit Gottes begründet. Gott ist also in der
Scholastik sowohl das Urbild als auch die Ursache des Daseins. Dies
entspricht, etwas philosophischer ausgedrückt, einfach dem Dogma der
Schöpfung der Welt durch Gott aus dem Nichts. Dies hat also mit der
physikalischen Kausalität kaum mehr etwas zu tun.

Diese tritt erst mit dem Beginn der Neuzeit wieder auf. Descartes
erkennt wenigstens in der toten Materie die physikalische Kausalität
an. Die Vorgänge in der Natur sind mechanisch, ohne Zweckmäßigkeit,

aber mit Notwendigkeit. Auch der lebendige Organismus gehört
hierzu. Tiere sind für Descartes Automaten. Die Seele aber, die nur
der Mensch hat, macht eine Ausnahme. Die seelischen Vorgänge sind
für ihn nicht durch die körperlichen kausal bedingt, sondern entstehen

durch Vermittlung von Lebensgeistern. Eine Beeinflussung der
Seele durch den Körper war für Descartes nicht kausal. Für ihn galt
das Kausalprinzip nur im Materiellen. Die Kluft zwischen Leib und
Seele beschäftigte damals die Philosophen sehr stark. Man wollte eine
direkte kausale Beziehung zwischen Leib und Seele nicht anerkennen
und erfand die Lebensgeister oder behauptete das direkte Eingreifen
Gottes in die Beziehungen zwischen Leib und Seele. Wenn dem Leib
etwas zustoße, dann wäre es Gott, der in uns das entsprechende
Gefühl empfinden ließe.

Leibnitz ging einen Schritt weiter und behauptete die prästabilisierte

Harmonie. Hiernach sind Körper und Seele von vornherein so

geschaffen worden, daß die körperlichen und seelischen Erscheinungen

miteinander zeitlich korrespondieren. Gott sei eben so allmäch-



148 Befreiung Nr. 8

tig, daß er in der Lage sei, diese Korrespondenz von vornherein zu
bestimmen.

Mit dem weiteren Anwachsen der naturwissenschaftlichen Erkenntnisse

konnten solche Ansichten natürlich keinen Bestand mehr haben.
Mit Newton und der Begründung der klassischen Physik setzte sich
das Kausalprinzip völlig durch. Man brauchte keinen Gott zur
Erklärung der Erscheinungen mehr, alles fand seine natürliche kausale
Erklärung. So wurde die Ablehnung eines Gottes im Denken der
Menschen, also das Entstehen eines freien Denkens, von der Anerkennung

des Kausalprinzipes im hervorragenden Maße beeinflußt. Die
Beseitigung des Dualismus Seele-Körper bei den Materialisten machte
einen Schöpfer unnötig. Man konnte alles kausal erklären, die
Naturgesetze waren damit etwas völlig Natürliches, etwas Selbstverständliches,

das logisch gar nicht anders sein kann, mathematisch
vorausberechnet werden kann.

Das Kausalprinzip war aus den naturwissenschaftlichen Experimenten
und Forschungen damals als allgemeingültig anerkannt worden. So

wurde es von den Materialisten als Grundlage, als Axiom zu ihrer
Lehre genommen. Es wurde für den mechanischen Materialismus die
mechanische Grundlage jedes physikalischen, biologischen und
psychologischen Vorganges.

Die Weiterentwicklung des Materialismus zum dialektischen
Materialismus hat in der Frage des Kausalprinzipes keine Aenderung
gebracht. In den Grundzügen des dialektischen Materialismus wird
als erstes behauptet, daß die Natur als «zusammenhängendes Ganzes»
betrachtet wird, wobei «die Dinge, die Erscheinungen miteinander
organisch verbunden sind, voneinander abhängen und einander
bebedingen»*. Dies heißt mit anderen Worten, alles hängt miteinander
kausal zusammen. Auch hier wird das Kausalprinzip als Axiom
festgehalten und bedeutet die Grundlage zur Bekämpfung jeder
Metaphysik. Es ist a priori gültig, d. h. es wird jeder Kritik entzogen und
muß anerkannt werden.

Nun ist aber die Entwicklung der philosophischen Ansichten noch
einen anderen Weg weitergegangen. Man erkannte das Kausalprinzip
wenigstens in der materiellen Welt an, stellte aber die Frage, woher
kommt denn die Kausalität? Sie war nicht das Selbstverständliche
schlechthin, das einen Gott unnötig machte, sondern es zeigte eine

Stalin. Ueber dialektischen und historischen Materialismus.



Nr. 8 Befreiung 149

nach Naturgesetzen geordnete harmonische Welt auf. Daß diese

Ordnung herrschte, das wäre keineswegs selbstverständlich, sondern etwas
Besonderes, Wunderbares, dies könne doch nicht von alleine entstanden

sein. Also müßte es ein höheres Wesen geben, das diese Gesetze

geschaffen hat. Dies nennt man den physiko-teleologischen Gottesbeweis.

Dieser Gedanke reicht ebenfalls bis in die neueste Zeit hinein;
so sagte Papst Pius XII. in seiner Ansprache auf dem internationalen
astronomischen Kongreß in Rom*. «Solche Geheimnisse bestätigen
und erfordern demzufolge die Existenz eines Geistes, der unendlich
höher steht, des göttlichen schöpferischen Geistes.» So werden in der
kirchlichen Ansicht also die Kausalität und andere Naturgeheimnisse
zum Beweis Gottes.

Es stehen sich also hier zwei widersprechende Ansichten gegenüber.
Einmal der Materialismus, der das Kausalprinzip zum Axiom erhebt
und damit die Notwendigkeit Gottes abstreitet, einmal der physiko-
teleologische Gottesbeweis, der aus der durch die Kausalität geordneten

Welt die Existenz Gottes herleitet.
Welche Behauptung ist nun richtig? Keine von beiden. Das

Kausalprinzip ist kein Axiom, sondern aus der Erfahrung abgeleitet und
es muß gefragt werden, ob es nicht durch die Erfahrung jederzeit
umgestoßen werden kann. Ebenso ist es falsch, aus der kausal geordneten

Welt Gott beweisen zu wollen, denn es sind ja auch andere
Erklärungen denkbar. Richtig ist an der ersten Behauptung, daß es keine
Notwendigkeit für die Existenz eines Gottes gibt, und der zweiten, daß
gefragt werden muß, woher kommt die Kausalität? Die Antwort auf
beide Fragen, kann das Kausalprinzip umgestoßen werden und woher
kommt die Kausalität, gibt die weitere Entwicklung der physikalischen

Forschung selbst.
Nach der klassischen Physik ist die Kausalität tatsächlich ein Prinzip.

Aber heute gilt die klassische Physik nicht mehr, sie mußte der
Quantenphysik den Platz überlassen. Dies heißt nun allerdings nicht,
daß die Gesetze der klassischen Physik falsch seien, sondern es heißt
nur, es sind Beziehungen entdeckt worden, die allgemeinere Bedeutung

haben und aus denen die klassischen Beziehungen als Spezialfall
hervorgehen. Es sind die Gesetze der Mikrophysik, des Atombaues,
der Erscheinungen an den Elementarteilchen, sowie die Gesetze der
Strahlung, die an keine Materie gebunden ist, die ein neues Licht in

* s. Phys. Blätter 1952, Heft 10.



150 Befreiung Nr. 8

die tieferen Zusammenhänge des Weltgeschehens gegeben haben.
Diese Verhältnisse genauer auszuführen ist natürlich im Rahmen

eines Aufsatzes nicht möglich; es sollen daher nur die für unsere
Betrachtung wesentlichen Punkte herausgearbeitet werden. Es ist in der
Tat so, daß das Kausalprinzip in der klassischen Form im Bereich der
Mikrophysik nicht mehr gilt. Greift man zurück auf die voranstehend
gegebene Definition der Kausalität, deren Kennzeichen die Voraus-
sagbarkeit ist, so heißt das also, daß in der Mikrophysik nicht alles

vorausgesagt werden kann, was in der Makrophysik möglich ist. So ist
der Bewegungsgrund eines Partikels in der klassischen Physik
bestimmt, wenn man Ort und Impuls kennt. Hieraus kann vorausgesagt
werden, wo und wann sich das Partikel befinden wird. In der MUcro-

physik geht das nicht mehr. Man kann nach den fleisenbergschen
Unbestimmtheitsrelationen nur bis zu einer gewissen Grenze gleichzeitig
etwas über Ort und Impuls aussagen. Wird der Ort genau angegeben,
so kann über den Impuls nichts ausgesagt werden und umgekehrt. Man
weiß also nicht, wo sich das betreffende Teilchen im nächsten Augenblick

befinden wird, oder in welchem Augenblick es an einer bestimmten

Stelle sein wird. Man kann also nicht mehr Ort oder Zeit voraussagen.

Die Voraussagbarkeit und damit die Kausalität ist im
Einzelgeschehen nicht mehr gegeben. Man sagt heute, es gibt nur noch eine
statistische Kausalität. Im Einzelgeschehen ist sie nicht mehr
beobachtbar, in der Vielzahl ergeben sich aber Gesetzmäßigkeiten.

Diese Erkenntnis sei kurz noch an einem weiteren Beispiel erläutert.

Ein radioaktives Element, wie Uran, Radium, u. a., ist dadurch
gekennzeichnet, daß allmählich seine Atome Teile von sich aussenden
und sich dadurch in Atome anderer Elemente verwandeln. Man hat
beobachtet, daß die hierfür nötige Zeit verschieden ist. So braucht das

Radium etwa 1600 Jahre, bis die Hälfte seiner Atome sich umgewandelt
haben. Dieses Gesetz gilt, ganz gleich, wieviel Radium man

anfangs hat. Ein Gramm Radium zerfällt in 1600 Jahren auf V2 Gramm,
1 Milligramm auf V2 Milligramm. Schon diese Unabhängigkeit von der
Anfangsmenge deutet auf statistische Erscheinungen. 1 mg besteht
immer noch aus einer außerordentlich großen Zahl von Atomen.
Stellt man sich aber nun Radium mit nur 10 Atomen vor, so kann man
wohl noch sagen, daß nach 1600 Jahren 5 Atome da sein werden, man
kann aber nicht sagen, welche Atome zerfallen und wann die einzelnen
Atome zerfallen, man kann nur voraussagen, nach 1600 Jahren werden

5 zerfallen und auch dies nicht mit absoluter Genauigkeit, es kön-



Nr. 8 Befreiung 151

nen auch 6 oder nur 4 sein, da ja der Zeitpunkt des Zerfalles nicht
genau vorausgesehen werden kann. Stellt man sich nur noch 2 Atome
vor, so ist eine Voraussagbarkeit nicht mehr möglich, da man nicht
weiß, wann eins von den Atomen zerfallen wird. Dies kann sofort sein,
kann auch erst nach 1600 Jahren, kann auch später sein. Hier gibt es

kein Gesetz mehr. Man erkennt aus diesem Beispiel die Bedeutung
der statistischen Kausalität. Bei großen Mengen kann man für eine
bestimmte Zeit die Größe des Zerfalles voraussagen, bei kleinen Mengen

geht dies nicht mehr.
Was bedeutet dies nun für die Beantwortung der eben gestellten

zwei Fragen? Das Kausalprinzip gilt im Atombereich nicht. Es ist
also kein Naturprinzip, kein Grundzug, sondern weiter nichts als eine
empirische Erkenntnis, die nach dem heutigen Stand nur in der Ma-
krophysik gilt. Das Kausalprinzip kann also umgestoßen werden. Es
ist somit falsch, das Kausalitätsprinzip als Axiom oder Grundzug, wie
es der dialektische Materialismus macht, hinzustellen. Aber auch die
zweite Frage, woher kommt die Kausalität, kann nun beantwortet
werden. Ist die Kausalität nur noch statistisch zu verstehen und ist sie
im Einzelgeschehen nicht vorhanden, so entsteht sie erst durch die
große Anzahl. Durch zufällig entstehende Vorgänge erscheint in der
Menge eine Gesetzmäßigkeit. Mathematisch drückt sich dies durch
Wahrscheinlichkeitsfunktionen aus, die bei großer Anzahl zur
Gewißheit werden. Ein solches Beispiel ist die Schrödingersche
Wellengleichung, in der eine Wahrscheinlichkeitsfunktion enthalten ist, mit
der die für die klassische Physik unverständlichen Erscheinungen im
Atomgeschehen eindeutig beschrieben werden können. Auch dem
radioaktiven Zerfall liegt eine Wahrscheinlichkeit, oder, vulgärer
ausgedrückt, der Zufall zugrunde. Schrödinger spricht vom «verständlichen

Zufall». An einem Beispiel kann dies noch besser klargemacht
werden: Hat man mehrere, beispielsweise 4 Würfel, mit je 1 bis 6

Augen, so kann man aus dem ganz zufälligen Werfen ein Gesetz
ableiten, auch ein statistisches Gesetz, nämlich, daß die mittlere
Gesamtaugenzahl um 14 am häufigsten vorkommt. Der Grund hierfür ist
einfach der, daß mehr Möglichkeiten vorhanden sind als für andere
Zahlen. Für die Zahl 4 gibt es überhaupt nur eine Möglichkeit, ebenso
für die Zahl 24. Für die dazwischenliegenden Zahlen erhöht sich aber
die Möglichkeit. Je größer die Würfelzahl ist, umso wahrscheinlicher
wird es, eine Gesamtaugenzahl vom Mittelwert zu würfeln. Man sieht,
wie man aus rein zufälligen Vorgängen Regelmäßigkeiten ableiten



152 Befreiung Nr. 8

kann. Dies gibt uns die Erkenntnis, daß es sehr wohl möglich ist, aus
dem Zufall ein Gesetz abzuleiten, wenn nur die Anzahl der
Elementarteilchen groß genug ist. Dies erklärt die Kausalität aus dem Zufall
imd nicht aus dem Eingreifen einer höheren Macht.

Die wichtige Schlußfolgerung, die wir aus dieser Beantwortung der
beiden gestellten Fragen zu ziehen haben, ist nun folgende :

1. Die Folgerung des Daseins Gottes aus der Tatsache der
Gesetzmäßigkeit ist falsch. Die Kausalität kann nur aus der Naturerkenntnis
erklärt werden.

2. Die Kausalität als Grundzug hinzustellen, ist ebenfalls falsch und
eine dogmatische Behauptung. Die Kausalität ist aus der Erfahrung
heraus erkannt worden und muß weiter der Kritik der Erfahrung
unterliegen. Erfahrungserkenntnisse dürfen nicht zum Axiom
gemacht werden, denn dies führt notwendig zur Dogmatisierung. Diese
letzte Behauptung ist keineswegs nur Hypothese. Der dialektische
Materialismus hat die Kausalität zum Dogma gemacht. Infolgedessen
lehnt er alle Erklärungen ab, die den Zufall zuhilfe nehmen. Er lehnt
die zufälligen Aenderungen der Darwinschen Selektionstheorie ab, er
lehnt die MeradeZschen Gesetze, die durch Erfahrungen genügend
erhärtet sind, ab, er lehnt die zufälligen Mutationen (Erbänderungen)
ab, er lehnt natürlich die Unbestimmtheitsrelation Heisenbergs ab.
Er widersetzt sich also wissenschaftlichen Erkenntnissen, nur weil die
Weltanschauung, eben das Dogma, damit nicht im Einklang steht. Die
Ablehnung dieser Erkenntnisse unterscheidet sich nicht von der
Ablehnung des kopernikanischen Weltbildes und der Abstammungstheorie

durch die christlichen Kirchen. Diese Dogmatisierung schränkt
den freien, sich entfalten wollenden Geist genau so ein, wie das

religiöse Dogma der Kirchen. Für den freien Geist gibt es nur die
wissenschaftliche Erkenntnis, von der er weiß, daß sie dauernd korrigiert
wird. Sie bestimmt das Weltbild allein. Nicht aber hat sich die Wissenschaft

nach einem Weltbild zu richten, auch wenn es antikirchlich ist.
Wer den freien Geist befürwortet, halte sich frei von jeglichem

Dogma, ganz gleich, ob religiöser oder politischer Art. Unsere
Aufklärungsarbeit ist entsprechend diesen Erkenntnissen nach zwei Seiten

gerichtet: Gegen die Kirche, die den freien Geist und die freie
Forschung durch aus der Phantasie abgeleitete Dogmen einengt, aber
auch gegen Weltanschauungen, die der wissenschaftlichen Kritik
unterliegende Erkenntnisse zum Dogma erheben, wie es der dialektische

Materialismus tut. Frei kann der Geist nur sein, wenn die Kritik



Nr. 8 Befreiung 153

frei ist und nur eine Ursache für Erkenntnisse zugelassen wird, nämlich

die Forschung mit der logischen Ableitung und wenn ein Wille
hinter den Anschauungen steht, der Wille zur Wahrheit.

Bedeutung der Kirche in Schweden
Von Dr. Paul Marcus, Stockholm-Lidingö

Seit der Zeit des Königs Gustav Vasa (1496—1560), der die
Reformation mit starker Hand einführte, besteht in Schweden die
evangelisch-lutherische Staatskirche. Sie hat seither immer einen großen
Einfluß auf die staatlichen Einrichtungen ausgeübt. Einer der vier
Stände, aus denen bis 1860 der schwedische Reichstag zusammengesetzt

war, bestand aus den Geistlichen der Staatskirche. Sie hat u. a.
das Schulwesen und die wichtigsten Ereignisse in der Familie (Taufe,
Konfirmation, Trauung, Begräbnis) beherrscht. Die höheren
Geistlichen, die Bischöfe, mit einem Erzbischof an der Spitze, wurden und
werden noch heute unter Mitwirkung des Königs — der aber inzwischen

ein konstitutioneller, fast nur repräsentativer Monarch geworden

ist — gewählt. Im Schulwesen hat die Staatskirche ihre Geltung
dadurch behalten, daß der christliche Religionsunterricht und die
Morgenandachten obligatorisch sind. Befreit hiervon sind nur die
wenig zahlreichen Kinder von Katholiken und der Anhänger des
mosaischen Glaubensbekenntnisses. Es gibt eine Bestimmung, daß der
christliche Religionsunterricht in «objektivem Geiste» erteilt werden
soll — meiner Meinung nach ein Widerspruch in sich selbst! Die
Kirchhöfe sind zum größten Teile in der Hand der Kirche, und die
Geistlichen verrichten die Zeremonien der Beerdigung. Bezüglich der
Trauung (Eheschließung) ist seit einiger Zeit eine Aenderung
dadurch eingetreten, daß sie nunmehr sowohl vor dem Geistlichen in
der Kirche, als auch vor dem Bürgermeister mit rechtsverbindlicher
Kraft vollzogen werden kann. Jeder Trauung muß aber eine
dreimalige Verkündigung der beabsichtigten Eheschließung von der Kanzel

seitens des zuständigen Pastors vorausgehen. Taufe und Konfirmation

sind aber nicht mehr durch Gesetz aufgezwungen.
Eine besondere Stellung als Staatsbeamte haben die Pastoren

dadurch beibehalten, daß alle Veränderungen des Personenstandes
(Geburten, Eheschließungen, Todesfälle) in das von ihnen geführte
Kirchenbuch eingetragen werden müssen. Dies hat zur Folge, daß auch


	Kasualprinzip und Dogma

