
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1953)

Heft: 6

Artikel: Ueber Moral und Recht

Autor: Marcus, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEFREIUNG
Zeitschrift für kritisches Denken

1. Jahrgang, Nr. 6 1. Juni 1953

Ueber Moral und Recht

Von Dr. Paul Marcus, Stockholm

Wer die Erscheinungen der Welt, darunter auch das Zusammenleben

der Menschen, vom wissenschaftlichen Standpunkt aus betrachtet,

ist sich darüber klar, daß nicht durch einen übernatürlichen
Gesetzgeber, der seinen Willen in einem alten Buch «geoffenbart»
haben soll, das Verhalten der Menschen zueinander bestimmt sein kann,
sondern daß wir nach rein menschlichen Ursprüngen suchen müssen.
Dann erkennen wir, daß es sich bei Moral und Recht um Regeln handelt,

durch die Ordnung in das Zusammenleben der Menschen
gebracht werden soll. Diese Regeln können auch nicht einen absoluten
Charakter haben, d. h. sie können nicht von Zeit und Ort und der
dort lebenden menschlichen Gruppe getrennt betrachtet werden.
Darüber, was recht imd unrecht ist, haben örtlich und zeitlich die
verschiedensten Meinungen geherrscht. Schon wenn Menschen miteinander

spielen, z. B. Skat oder Fußball, müssen sie, wenn ein Zusammenspiel

möglich sein soll, sich an die Spielregeln halten. Ein absichtlicher

Verstoß dagegen wird nicht nur als unmoralisch, sondern, wenn
er aus Gewinnsucht, also betrügerisch geschieht, als verbrecherisch
angesehen. Auch die Verkehrsregeln, also die Frage, ob ein Fahrer in
einem bestimmten Lande rechts oder links fahren muß, können in das

Gebiet von Moral und Recht einbezogen werden. Wer sagt, er könne
fahren wie er wolle, die ganze Straße sei sein «Lebensraum», macht
nicht nur einen Verkehr unmöglich, sondern gefährdet auch das
Leben anderer. Wenn ich das Wort «Lebensraum» angewandt habe, so

wollte ich daran erinnern, welche Gefahren es mit sich bringt, wenn
ein Staatsmann oder eine Regierung einen seinem Staate nicht
zukommenden «Lebensraum» auf Kosten anderer beansprucht. Für
Ordnungsregeln kann man darum auch Friedensregeln sagen. Wie er-



102 Befreiung Nr. 6

wähnt, galten und gelten sie immer nur für eine bestimmte Zeit und
eine bestimmte Gruppe, früher Horden oder Stämme, dann Staaten.
Zwar soll es auch in der kleinsten Gruppe, der Familie, moralisch
zugehen, doch hat man historisch keine Zeit feststellen können, in der
die Menschen nur familienweise — also jede Familie ohne
Zusammenhang mit anderen — lebten. Ueber Moral und Recht zwischen
Familienmitgliedern bestimmen die in der übergeordneten Gruppe
herrschenden Regeln. Man erkennt, daß Moral und Recht ungefähr
gleicher Art sich allmählich über immer größere Gruppen ausdehnten,

jedoch sind wir — leider — bei der Souveränität der Staaten
stehengeblieben, das übernationale Recht hat noch nicht die dem Recht
sonst innewohnende Eigenschaft erlangt, daß es gegen Widerstrebende
durch Zwang durchgesetzt werden kann. Zwar sind Versuche zu einer
internationalen Ausweitung des Rechts gemacht, doch sind sie, wie
unsere Zeit zeigt, noch glicht zu wirklich praktischer und zwingender
Bedeutung gelangt. Die internationale Ordnung versagt, wenn sich
ein Staat, eventuell durch Gewaltanwendung, über sie hinwegsetzt.

Der staatliche Zwang ist es, der das Recht von der Moral
unterscheidet. Dies gilt sowohl für das Zivilrecht wie für das Strafrecht.
Diejenigen Regeln, die ein Staat für so wichtig hält, daß ein Verstoß
dagegen das Zusammenleben gefährdet, hat er durch Gesetze festgelegt.

Es ist aber zu beobachten, daß die Gesetze die Interessen der
jeweils in dem Staat herrschenden Gruppe schützen und erst geändert
werden, wenn unter der Voraussetzung einer demokratischen Verfassung,

also eines Grundgesetzes, von einer Mehrheit ein neues Gesetz
beschlossen wird. Man nennt den staatlichen Zwang auch «Sanktion»,
und unter diesen Oberbegriff fällt auch die Moral, denn es gibt auch
moralische Sanktionen. Es gab Zeiten — und wir brauchen hier nur
an die mosaische oder eine andere theokratische Gesetzgebung zu denken

— in denen Moral und Recht nicht in dem obengenannten Sinne
unterschieden werden konnten, sondern beide standen unter einer
religiösen Sanktion. Priester und Gesetzgeber waren früher oft in
einer Person vereinigt, und kluge Priester, wie z. B. Moses, verstanden
es, die der Allgemeinheit dienlichen Gesetze, also Ordnungsregeln, zu
erlassen. Darum wird auch die jüdische Religion einfach «das Gesetz»

genannt. Moses verstand aber weiter den von ihm eingeführten
gesetzlichen Bestimmungen eine religiöse Sanktion zu geben, indem er
behauptete, daß «Gott» als höchster Herrscher die zehn Gebote — in
denen ja die für das Zusammenleben der Menschen wichtigsten Be-



Nr. 6 Befreiung 103

Stimmungen («Du sollst nicht töten», «Du sollst nicht stehlen», «Du
sollst nicht verleumden» usw. enthalten sind — zur Geltung im
jüdischen Volke ihm mitgeteilt habe*.

Um dies durchführen zu können, mußte aber der Glauben an einen
bestimmten Gott als höchsten Herrscher, der die seinem Willen
Gehorchenden belohnt, die sich ihm Widersetzenden bestraft, als oberstes

Gesetz ausgegeben werden (vgl. das erste Gebot). Das führte oft
zur religiösen Intoleranz. Neben den zehn Geboten sind dann von
Moses noch viele andere Gesetze erlassen, die sich auf hygienische
oder soziale Notwendigkeiten zurückführen lassen. Das Eigenartige
ist nun, daß bei den glaubenstreuen (orthodoxen) Juden solche
Bestimmungen auch noch zu Zeiten und an Orten gehalten wurden, wo
sie gar nicht mehr hinpaßten, weil sie eben mit dem Glauben verkoppelt

waren. Aehnlich ist es auch in anderen Religionen gegangen, z. B.
im Hinduismus und Katholizismus. Die christliche Religion wich in
ihrer Gottesauffassung teilweise von der jüdischen ab und bekam
dadurch ihre übervolkliche Bedeutung. Aber das Moralgesetz, das als
das die christliche Religion auszeichnende von ihren Anhängern
betrachtet wird, nämlich «Du sollst Deinen Nächsten lieben wie Dich
selbst», findet sich schon im dritten Buch Moses, Kapitel 19, Vers 18.

Manche glauben, daß, wenn es nicht die religiös oder staatlich
sanktionierten Gesetze gäbe, die Menschen wie wilde Tiere sich aufeinander

stürzen würden. (So z. B. der schwedische Jurist Prof. Oliverona.)
Dies trifft aber nicht zu, denn im Grunde ist der Mensch gut Es wird
durchaus nicht so viel «gesündigt», wie diejenigen annehmen, die hinter

jede Handlung «Gott» oder den Staat mit drohender Gebärde
setzen wollen. Denn erstlich gibt es außer den beiden erwähnten
Sanktionen noch eine weitere, nämlich die gesellschaftliche Sanktion
(Aechtung), und sodann ist, wie ich schon sagte, das «Gutsein», d. h.
andern nicht schaden und ihnen nach Möglichkeit helfen zu wollen
(so drückte Schopenhauer das moralische Grundgesetz aus), eine
biologische und auf der Entwicklungsgeschichte der Menschheit
beruhende Eigenschaft. Der Mensch ist, wie dies u. a. Darwin und Kropot-
kin näher ausgeführt haben, ein soziales Wesen. Er ist, wie man auch

sagte, ein «Herdentier». Das bedeutet, daß unter normalen Verhältnissen

er friedlich mit seinen Nebenmenschen zusammenleben und dar-

* Diese geschickte Art, den Gesetzen dadurch Nachdruck zu verleihen, daß
sie auf den «Willen Gottes» zurückgeführt werden, wird in feiner Weise in dem
kleinen Buche Thomas Manns «Das Gesetz» geschildert.



104 Befreiung Nr. 6

über hinaus sich mit ihnen zur Erreichung besserer Lebensbedingungen

(Natur- und Kulturbeherrschung) in gemeinsamer Arbeit
vereinen will. Es ist dem Menschen unmittelbar nach dem Bedürfnis, sich
zu sättigen und sich vor äußeren Unbilden zu schützen, ein für die
Aufrechterhaltung von Moral und Recht sehr wichtiges Bedürfnis
eingeboren oder anerzogen, nämlich: das Streben, die Anerkennung
seiner Mitmenschen zu finden. Man kann dies auch mit weniger
angenehm klingenden Worten als «Eitelkeit», «Ehrgeiz» oder
«Geltungsbedürfnis» bezeichnen, Eigenschaften, die sich in den meisten Fällen
als nützlich für den menschlichen Frieden und Fortschritt erweisen.
Der «Kampf um das Dasein» ist durch die gegenseitige Hilfe ersetzt
worden. Zwar haben einige Denker oder Dichter, wie z. B. Nietzsche,
geglaubt, daß es «Uebermenschen» geben müsse, die gleich Löwen
oder Adlern — wie sich gerade Nietzsche ausdrückte — über die
Menschen herrschen müßten, aber die Menschen haben größtenteils
allmählich — unter Rückschlägen — eingesehen, daß Löwen- oder
Adlernaturen, also Raubtiernaturen, nicht mehr in die jetzige Gesellschaft

passen und man sich gegen sie wehren müsse. Weil es solche
Naturen, einfacher mit dem Namen krasse Egoisten oder Verbrecher
benannt, immer noch gibt und geben wird, müssen die Sanktionen,
die das Gesetz aufstellt, erhalten bleiben. Sie werden immer als Motiv
für menschliche Handlungsweisen wirksam sein und die «Raubtiernaturen»

in Schach halten. Für manche mögen auch die religiösen
oder gesellschaftlichen Sanktionen ihre Bedeutung behalten, aber
diese wird immer schwächer, weil die wissenschaftliche Weltanschauung

— trotz gewisser Rückschläge — die religiöse (konfessionelle)
überwinden wird und das sogenannte «Gewissen», das nichts anderes
ist als das Gefühl, sich mit den gerade in der betreffenden Gesellschaft
geltenden Konventionen in Widerspruch zu setzen oder gesetzt zu
haben, nicht mehr als wirkliche Macht anerkannt wird. Wo das
moralische oder rechtliche Handeln nur auf einem religiösen Glauben
beruht, ist die Gefahr vorhanden, daß mit dem Verlust dieses Glaubens

die moralische Stütze zusammenbricht.
Das staatliche Strafrecht darf aber nicht hart sein, denn die

Geschichte zeigt, daß auch die strengsten Strafen, z. B. die Todesstrafe
oder langjähriges Zuchthaus, in vielen Fällen nicht abschreckend
gewirkt haben, sondern es soll nur in Notwehr gegen die gefährlichen
oder asozialen Elemente angewendet werden, um die Allgemeinheit
gegen sie zu schützen und, soweit möglich, sie den Forderungen einer



Nr. 6 Befreiung 105

geordneten Gesellschaft wieder anzupassen. Man darf auch nicht
vergessen, daß viele Verbrechen krankhafte Ursachen haben.

Wenn nun das staatliche Gesetz — auch positives Recht genannt —
wirklich das Zusammenleben der Menschen in zufriedenstellender
Weise regeln soll, müssen einige wichtige Bedingungen erfüllt sein:
Das Gesetz darf einerseits nicht wiUkürlich sein, darf also weder von
dem jeweiligen Willen eines Diktators abhängig — z. B. niemals
rückwirkend — sein, noch darf es sich im Einzelfall auf eine schwankende

und so leicht beeinflußbare «Volksauffassung» berufen,
andererseits darf es nicht starr sein und sich von dem in seinen Erscheinungen

wechselnden gesellschaftlichen Leben dadurch entfernen. Nur
eine demokratische Verfassung, die die Möglichkeit der Anpassung an
die sich ändernden Lebensbedingungen gibt, kann vor dieser Gefahr
schützen. Einerseits muß es also ein «sicheres» Gesetz sein, auf dessen

Geltung man sich auch bei einer Zuwiderhandlung dagegen verlassen
darf — das Gesetz schützt also gewissermaßen auch den Verbrecher
— andererseits darf es keinen Gewissenzwang ausüben, und die
menschlichen Grundrechte müssen gewahrt bleiben. Ob eine gesetzliche

Bestimmung richtig, d. h. für die Gesellschaft zweckmäßig ist,
ob man z. B. die alten römischen oder die oft davon abweichenden
deutschen Rechtsprinzipien anwenden soll, kann umstritten werden,
die Hauptsache ist, daß die Bestimmung kraft staatlicher Gewalt gilt.
Wie ich schon sagte, ist der normale Mensch nicht so angelegt, daß er
nur auf seinen eigenen Vorteil, auch zum Schaden des Nächsten,
bedacht ist, er findet sogar in dem Streben, anderen zu helfen —
gewöhnlich als eine auf dem Gefühl der Sympathie beruhende
altruistische Neigung bezeichnet — eine eigene Freude. Aber dies gilt nur,
wenn die äußeren Verhältnisse so sind und die anderen Menschen sich
so benehmen, daß der Mensch sich nicht in seinen Lebensbedingungen
bedroht fühlt. Er muß vor Not und der Angst vor Not geschützt sein,
um gut sein zu können. Sonst nützen alle moralischen und rechtlichen
Vorschriften nichts. Oder wie Bert Brecht in der «Dreigroschenoper»
singen läßt: «Erst kommt das Fressen, dann kommt die Moral.» Moral
und Recht stehen darum nicht allein, sondern sie müssen mit
Zunahme soziologischer Forschung und Erkenntnis sich auf ein
Wirtschafts- und Kultursystem stützen, das den natürlichen Bedürfnissen
des Menschen und seiner Menschenwürde gerecht wird.


	Ueber Moral und Recht

