Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 1 (1953)

Heft: 6

Artikel: Ueber Moral und Recht

Autor: Marcus, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410230

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEFREIUNG

Zeitschrift fiir kritisches Denken

1. Jahrgang, Nr. 6 1. Juni 1953

Ueber Moral und Recht

Vbn Dr. Paul Marcus, Siockllolm

Wer die Erscheinungen der Welt, darunter auch das Zusammen-
leben der Menschen, vom wissenschaftlichen Standpunkt aus betrach-
tet, ist sich dariiber klar, daB3 nicht durch einen iibernatiirlichen
Gesetzgeber, der seinen Willen in einem alten Buch «geoffenbart» ha-
ben soll, das Verhalten der Menschen zueinander bestimmt sein kann,
sondern daB3 wir nach rein menschlichen Urspriingen suchen miissen.
Dann erkennen wir, dal} es sich bei Moral und Recht um Regeln han-
delt, durch die Ordnung in das Zusammenleben der Menschen ge-
bracht werden soll. Diese Regeln kénnen auch nicht einen absoluten
Charakter haben, d. h. sie konnen nicht von Zeit und Ort und der
dort lebenden menschlichen Gruppe getrennt betrachtet werden. Dar-
iiber, was recht und unrecht ist, haben 6rtlich und zeitlich die ver-
schiedensten Meinungen geherrscht. Schon wenn Menschen miteinan-
der spielen, z. B. Skat oder Fuf3ball, miissen sie, wenn ein Zusammen-
spiel moglich sein soll, sich an die Spielregeln halten. Ein absicht-
licher Verstof3 dagegen wird nicht nur als unmoralisch, sondern, wenn
er aus Gewinnsucht, also betriigerisch geschieht, als verbrecherisch an-
gesehen. Auch die Verkehrsregeln, also die Frage, ob ein Fahrer in
einem bestimmten Lande rechts oder links fahren muf3, konnen in das
Gebiet von Moral und Recht einbezogen werden. Wer sagt, er konne
fahren wie er wolle, die ganze Strafle sei sein «Lebensraumy, macht
nicht nur einen Verkehr unmoglich, sondern gefihrdet auch das Le-
ben anderer. Wenn ich das Wort «Lebensraum» angewandt habe, so
wollte ich daran erinnern, welche Gefahren es mit sich bringt, wenn
ein Staatsmann oder eine Regierung einen seinem Staate nicht zukom-
menden «Lebensraum» auf Kosten anderer beansprucht. Fiir Ord-
nungsregeln kann man darum auch Friedensregeln sagen. Wie er-



102 Befreiung Nr. 6

wihnt, galten und gelten sie immer nur fiir eine bestimmte Zeit und
eine bestimmte Gruppe, frither Horden oder Stimme, dann Staaten.
Zwar soll es auch in der kleinsten Gruppe, der Familie, moralisch zu-
gehen, doch hat man historisch keine Zeit feststellen kénnen, in der
die Menschen nur familienweise — also jede Familie ohne Zusam-
menhang mit anderen — lebten. Ueber Moral und Recht zwischen
Familienmitgliedern bestimmen die in der iibergesrdneten Gruppe
herrschenden Regeln. Man erkennt, dal3 Moral und Recht ungefihr
gleicher Art sich allmihlich iiber immer groflere Gruppen ausdehn-
ten, jedoch sind wir — leider — bei der Souverinitiit der Staaten ste-
hengeblieben, das iibernationale Recht hat noch nicht die dem Recht
sonst innewohnende Eigenschaft erlangt, daB es gegen Widerstrebende
durch Zwang durchgesetzt werden kann. Zwar sind Versuche zu einer
internationalen Ausweijtung des Rechts gemacht, doch sind sie, wie
unsere Zeit zeigt, noch jpicht zu wirklich praktischer und zwingender
Bedeutung gelangt. Die internationale Ordnung versagt, wenn sich
ein Staat, eventuell durch Gewaltanwendung, iiber sie hinwegsetzt.
Der staatliche Zwang ist es, der das Recht von der Moral unter-
scheidet. Dies gilt sowohl fiir das Zivilrecht wie fiir das Strafrecht.
Diejenigen Regeln, die ein Staat fiir so wichtig hilt, dal3 ein Verstof3
dagegen das Zusammenleben gefihrdet, hat er durch Gesetze festge-
legt. Es ist aber zu beobachten, daf} die Gesetze die Interessen der je-
weils in dem Staat herrschenden Gruppe schiitzen und erst geéndert
werden, wenn unter der Voraussetzung einer demokratischen Verfas-
sung, also eines Grundgesetzes, von einer Mehrheit ein neues Gesetz
beschlossen wird. Man nennt den staatlichen Zwang auch «Sanktion»,
und unter diesen Oberbegriff fillt auch die Moral, denn es gibt auch
moralische Sanktionen. Es gab Zeiten — und wir brauchen hier nur
an die mosaische oder eine andere theokratische Gesetzgebung zu den-
ken —, in denen Moral und Recht nicht in dem obengenannten Sinne
unterschieden werden konnten, sondern beide standen unter einer
religiosen Sanktion. Priester und Gesetzgeber waren friiher oft in
einer Person vereinigt, und kluge Priester, wie z. B. Moses, verstanden
es, die der Allgemeinheit dienlichen Gesetze, also Ordnungsregeln, zu
erlassen. Darum wird auch die jidische Religion einfach «das Gesetz»
genannt. Moses verstand aber weiter den von ihm eingefiihrten ge-
setzlichen Bestimmungen eine religiose Sanktion zu geben, indem er
behauptete, dafl «Gott» als hochster Herrscher die zehn Gebote — in
denen ja die fiir das Zusammenleben der Menschen wichtigsten Be-




Nr. 6 Befreiung 103

stimmungen («Du sollst nicht téten», «<Du sollst nicht stehlen», «<Du
sollst nicht verlenmden» usw.) enthalten sind — zur Geltung im jiidi-
schen Volke ihm mitgeteilt habe®.

Um dies durchfiihren zu kénnen, muBte aber der Glauben an einen
bestimmten Gott als hochsten Herrscher, der die seinem Willen Ge-
horchenden belohnt, die sich ihm Widersetzenden bestraft, als ober-
stes Gesetz ausgegeben werden (vgl. das erste Gebot). Das fiithrte oft
zur religiosen Intoleranz. Neben den zehn Geboten sind dann von
Moses noch viele andere Gesetze erlassen, die sich auf hygienische
oder soziale Notwendigkeiten zuriickfiihren lassen. Das Eigenartige
ist nun, daf3 bei den glaubenstreuen (orthodoxen) Juden solche Be-
stimmungen auch noch zu Zeiten und an Orten gehalten wurden, wo
gie gar nicht mehr hinpaBten, weil sie eben mit dem Glauben verkop-
pelt waren. Aehnlich ist es auch in anderen Religionen gegangen, z. B.
im Hinduismus und Katholizismus. Die christliche Religion wich in
ihrer Gottesauffassung teilweise von der jiidischen ab und bekam da-
durch ihre iibervolkliche Bedeutung. Aber das Moralgesetz, das als
das die christliche Religion auszeichnende von ihren Anhingern be-
trachtet wird, nimlich «Du sollst Deinen Nichsten lieben wie Dich
selbst», findet sich schon im dritten Buch Moses, Kapitel 19, Vers 18.

Manche glauben, daf3, wenn es nicht die religios oder staatlich sank-
tionierten Gesetze gibe, die Menschen wie wilde Tiere sich aufeinan-
derstiirzen wiirden. (So z. B. der schwedische Jurist Prof. Oliverona.)
Dies trifft aber nicht zu, denn im Grunde ist der Mensch gut! Es wird
durchaus nicht so viel «gesiindigt», wie diejenigen annehmen, die hin-
ter jede Handlung «Gott» oder den Staat mit drohender Gebirde set-
zen wollen. Denn erstlich gibt es auller den beiden erwédhnten Sank-
tionen noch eine weitere, ndmlich die gesellschaftliche Sanktion
(Aechtung), und sodann ist, wie ich schon sagte, das «Gutsein», d. h.
andern nicht schaden und ihnen nach Méglichkeit helfen zu wollen
(so driickte Schopenhauer das moralische Grundgesetz aus), eine bio-
logische und auf der Entwicklungsgeschichte der Menschheit beru-
hende Eigenschaft. Der Mensch ist, wie dies u. a. Darwin und Kropot-
kin niiher ausgefiihrt haben, ein soziales Wesen. Er ist, wie man auch
sagte, ein «Herdentier». Das bedeutet, daf3 unter normalen Verhiltnis-
sen er friedlich mit seinen Nebenmenschen zusammenleben und dar-

* Diese geschickte Art, den Gesetzen dadurch Nachdruck zu verleihen, daB
sie auf den «Willen Gottes» zuriickgefithrt werden, wird in feiner Weise in dem
kleinen Buche Thomas Manns «Das Gesetz» geschildert.



104 Befreiung Nr. 6

iiber hinaus sich mit ihnen zur Erreichung besserer Lebensbedin-
gungen (Natur- und Kulturbeherrschung) in gemeinsamer Arbeit ver-
einen will. Es ist dem Menschen unmittelbar nach dem Bediirfnis, sich
zu sittigen und sich vor dulleren Unbilden zu schiitzen, ein fiir die
Aufrechterhaltung von Moral und Recht sehr wichtiges Bediirfnis ein-
geboren oder anerzogen, ndmlich: das Streben, die Anerkennung sei-
ner Mitmenschen zu finden. Man kann dies auch mit weniger ange-
nehm klingenden Worten als «Eitelkeit», «Ehrgeiz» oder «Geltungs-
bediirfnis» bezeichnen, Eigenschaften, die sich in den meisten Fillen
als niitzlich fiir den menschlichen Frieden und Fortschritt erweisen.
Der «Kampf um das Dasein» ist durch die gegenseitige Hilfe ersetzt
worden. Zwar haben einige Denker oder Dichter, wie z. B. Nietzsche,
geglaubt, dal3 es «Uebermenschen» geben miisse, die gleich Lowen
oder Adlern — wie sich gerade Nietzsche ausdriickte — iiber die Men-
schen herrschen miiflten, aber die Menschen haben griBtenteils all-
mihlich — unter Riickschldgen —- eingesehen, daf3 Lowen- oder Ad-
lernaturen, also Raubtiernaturen, nicht mehr in die jetzige Gesell-
schaft passen und man sich gegen sie wehren miisse. Weil es solche
Naturen, einfacher mit dem Namen krasse Egoisten oder Verbrecher
benannt, immer noch gibt und geben wird, miissen die Sanktionen,
die das Gesetz aufstellt, erhalten bleiben. Sie werden immer als Motiv
fiir menschliche Handlungsweisen wirksam sein und die «Raubtier-
naturen» in Schach halten. Fiir manche mégen auch die religiosen
oder gesellschaftlichen Sanktionen ihre Bedeutung behalten, aber
diese wird immer schwiicher, weil die wissenschaftliche Weltanschau-
ung — trotz gewisser Riickschlige — die religiose (konfessionelle)
iiberwinden wird und das sogenannte «Gewissen», das nichts anderes
ist als das Gefiihl, sich mit den gerade in der betreffenden Gesellschaft
seltenden Konventionen in Widerspruch zu setzen oder gesetzt zu
haben, nicht mehr als wirkliche Macht anerkannt wird. Wo das mo-
ralische oder rechtliche Handeln nur auf einem religiosen Glauben
beruht, ist die Gefahr vorhanden, daf3 mit dem Verlust dieses Glau-
bens die moralische Stiitze zusammenbricht.

Das staatliche Strafrecht darf aber nicht hart sein, denn die Ge-
schichte zeigt, daf3 auch die strengsten Strafen, z. B. die Todesstrafe
oder langjihriges Zuchthaus, in vielen Fillen nicht abschreckend ge-
wirkt haben, sondern es soll nur in Notwehr gegen die gefihrlichen
oder asozialen Elemente angewendet werden, um die Allgemeinheit
gegen sie zu schiitzen und, soweit moglich, sie den Forderungen einer



Nr. 6 Befreiung 105

geordneten Gesellschaft wieder anzupassen. Man darf auch nicht ver-
gessen, dal} viele Verbrechen krankhafte Ursachen haben.

Wenn nun das staatliche Gesetz — auch positives Recht genannt —
wirklich das Zusammenleben der Menschen in zufriedenstellender
Weise regeln soll, miissen einige wichtige Bedingungen erfiillt sein:
Das Gesetz darf einerseits nicht willkiirlich sein, darf also weder von
dem jeweiligen Willen eines Diktators abhingig — z. B. niemals
riickwirkend — sein, noch darf es sich im Einzelfall auf eine schwan-
kende und so leicht beeinflullbare «Volksauffassung» berufen, ande-
rerseits darf es nicht starr sein und sich von dem in seinen Erschei-
nungen wechselnden gesellschaftlichen Leben dadurch entfernen. Nur
eine demokratische Verfassung, die die Moglichkeit der Anpassung an
die sich dndernden Lebensbedingungen gibt, kann vor dieser Gefahr
schiitzen. Einerseits mul} es also ein «sicheres» Gesetz sein, auf dessen
Geltung man sich auch bei einer Zuwiderhandlung dagegen verlassen
darf — das Gesetz schiitzt also gewissermallen auch den Verbrecher
—, andererseits darf es keinen Gewissenzwang ausiiben, und die
menschlichen Grundrechte miissen gewahrt bleiben. Ob eine gesetz-
liche Bestimmung richtig, d. h. fiir die Gesellschaft zweckmiBig ist,
ob man z. B. die alten romischen oder die oft davon abweichenden
deutschen Rechtsprinzipien anwenden soll, kann umstritten werden,
die Hauptsache ist, da} die Bestimmung kraft staatlicher Gewalt gilt.
Wie ich schon sagte, ist der normale Mensch nicht so angelegt, dal3 er
nur auf seinen eigenen Vorteil, auch zum Schaden des Nichsten, be-
dacht ist, er findet sogar in dem Streben, anderen zu helfen — ge-
wohnlich als eine auf dem Gefiihl der Sympathie beruhende altrui-
stische Neigung bezeichnet —, eine eigene Freude. Aber dies gilt nur,
wenn die dulleren Verhiltnisse so sind und die anderen Menschen sich
so benehmen, da3 der Mensch sich nicht in seinen Lebensbedingungen
bedroht fiihlt. Er muf} vor Not und der Angst vor Not geschiitzt sein,
um gut sein zu kénnen. Sonst niitzen alle moralischen und rechtlichen
Vorschriften nichts. Oder wie Bert Brecht in der «Dreigroschenopers
singen 1dBt: «Erst kommt das Fressen, dann kommt die Moral.» Moral
und Recht stehen darum nicht allein, sondern sie miissen mit Zu-
nahme soziologischer Forschung und Erkenntnis sich auf ein Wirt-
schafts- und Kultursystem stiitzen, das den natiirlichen Bediirfnissen
des Menschen und seiner Menschenwiirde gerecht wird.



	Ueber Moral und Recht

