
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1953)

Heft: 5

Artikel: Ludwig Feuerbach und das Wesen der Religion

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410228

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


88 Befreiung Nr. 5

wickelt, viel bewundernswerter, als dankte es göttlichem Machtspruch
Dasein und Aufstieg. Ueber dem Sem schwebt nicht von Ewigkeiten
her die «Idee», wartend, wie sie sich erfülle. Es gibt einen Sinn, und
es gibt Werte, aber sie sind von dieser Welt und sie müssen erkämpft
werden mit den Kräften des Wirklichen.

Haben wir das erkannt, so kann uns die Unvollkommenheit des

Lebendigen nicht beirren, so wenig wie die der sozialen Zustände.
Die Welt ist kein Garten Eden, sie ist ein Kampfplatz, und um ihren
Sinn wird jeden Tag noch gerungen

Hinweise auf das Schrifttum:
G. v. Frankenberg, Das Wesen des Lebens. 1933.
G. v. Frankenberg, Die Natur und wir. 4. Aufl. Hannover 1948.
G. v. Frankenberg, Ueber Dystelie. Jenaische Zsch. f. Naturw. 70. 1935. S. 33.

(Dort weitere Literaturangaben)
G. v. Frankenberg, Unzweckmäßigkeit im Organismenreich. Natur u. Volk 67.

' 1937. S. 521.
G. v. Frankenberg, Leben als geistiges Geschehen. Pforte Heft 14/15. 1950. S. 395.

Ludwig Feuerbaeh und das Wesen der Religion
Von Polybios

Im Revolutionsjähr 1848 lud die Studentenschaft der Universität
Heidelberg einen «radikalen Philosophen» ein, in ihrem Kreise
Vorlesungen über die Religion zu halten. Der Mann, der hierauf seine

zwölfjährige Philosophen-Einsamkeit in ländlicher Gegend aufgab
und in mühseligem, durchaus unrhetorischem Vortrag der revolutionären

Jugend seine Lehre dozierte, verdankte seinen Ruhm einer
Reihe von Werken, deren Anliegen die kritische Analyse des
Christentums und der Religion überhaupt war. Seine in den Vierzigerjahren

des vergangenen Jahrhunderts erschienenen Untersuchungen
über das Wesen der Religion begeisterten das ganze revolutionäre
Deutschland ; alle, die sich den Umsturz der bestehenden Verhältnisse
in Politik und Geistesleben zum Ziele setzten, waren oder wurden
«Feuerbachianer» ; denn es war Ludwig Feuerbach, der in jenen
Tagen mit einzigartiger Entschiedenheit verkündete, daß die Zeit des

Christentums vorbei sei; daß anstelle des religiösen Weltbildes eine
auf Wissenschaft und Philosophie beruhende Weltanschauung treten
müsse ; daß Gott zuerst tot sein muß, wenn der Mensch leben soll.



Nr. 5 Befreiung 89

Diese Lehre, als Ferment und Fackel der gärenden Epoche
überantwortet, wirkte gewaltig auf die Zeitgenossen, indem sie als geistige
Befreiung die Voraussetzung für den Kampf um die politische Freiheit

schuf. Friedrich Engels z. B. berichtet in semer Schrift über
Feuerbach: «Man muß die befreiende Wirkung dieses Buches
(gemeint ist «Das Wesen des Christentums», 1841) selbst erlebt haben,
um sich eine Vorstellung davon zu machen. Die Begeisterung war
allgemein: wir waren alle momentan Feuerbachianer. Wie enthusiastisch

Marx die neue Auffassung begrüßte und wie sehr er von ihr
beeinflußt wurde, kann man in der ,Heiligen Familie' lesen.» Dieser
Aeußerung mag noch eine andere beigefügt werden, die von einem
Hörer der Feuerbachschen Vorlesungen in Heidelberg stammt; der
zu Füßen des Religionsphilosophen sitzende Gottfried Keller schreibt
an Freunde, wie interessant es sei, «diese gegenwärtig weitaus wichtigste

historische Person in der Philosophie selbst seine Religionsphilosophie

vortragen zu hören Wie es mir dabei gehen wird, wage
ich noch nicht bestimmt auszusprechen oder zu vermuten. Nur so viel
steht fest : ich werde tabula rasa machen — oder es ist vielmehr schon
geschehen — mit allen meinen bisherigen religiösen Vorstellungen,
bis ich auf dem Niveau Feuerbachs bin». Man kann die Wichtigkeit
Feuerbachs für Gottfried Kellers Entwicklung nicht hoch genug
einschätzen; eine spätere Aeußerung des Dichters lautet, ganz im Sinne
der Feuerbachschen Philosophie: «Wie trivial erscheint mir
gegenwärtig die Meinung, daß mit dem Aufgeben der sogenannten religiösen

Ideen alle Poesie und erhöhte Stimmung aus der Welt verschwindet.

Im Gegenteil : die Welt ist mir unendlich schöner und tiefer
geworden, das Leben wertvoller und intensiver, der Tod ernster und
bedenklicher und fordert mich nun erst mit aller Macht auf, meine
Aufgabe zu erfüllen und mein Bewußtsein zu reinigen und zu
befriedigen, da ich keine Aussicht habe, das Versäumte in irgend einem
Winkel der Welt nachzuholen».

Feuerbachs Leben und Werke

Der junge Ludwig Feuerbach, Sohn des berühmten Kriminalisten
Anselm Feuerbach, widmete sich zunächst dem Studium der Theologie,

um in der Auseinandersetzung mit der Gottesgelehrtheit zu
erfahren, daß es in diesem Bereich keine tragfähige Erkenntnis gebe.
Von Heidelberg wandte er sich nach Berlin, wo er — nach logischen,



90 Befreiung Nr. 5

metaphysischen und religions-philosophischen Kollegen bei Hegel —
mit fliegenden Fahnen zur Philosophie überging. Als Hegelianer
verfaßte er nach zweijährigem Studium seine Dissertation über «De
ratione una, universali, infinita», in der die Abkehr vom theologischen

Denken bereits vollzogen ist. Hegel war nun sein geistiger Vater

geworden, wie er einmal bekennt; am Beispiel des universalen
Philosophen formulierte er sein Programm: «Nicht Theologie,
sondern Philosophie Nicht faseln und schwärmen, sondern lernen Nicht
glauben, sondern denken » Gott, der nach seinen eigenen Worten sein
«erster Gedanke» gewesen, wurde nun ersetzt durch den zweiten : die
Vernunft. Und diese Feuerbachsche Vernunft ist, auch schon in der
Doktorarbeit, nicht mehr die Hegeische im eigentlichen Sinne;
anstatt sich wie Hegel mit der Religion und mit der politischen
Wirklichkeit zu versöhnen, verlangt Feuerbach ein «Weltlichwerden des

Geistes», eine wahre «Verwirklichung der Idee». Diese besteht nach
ihm vor allem darin, daß die religiösen Anschauungsweisen «vernichtet»

bzw. «in den Grund der Wahrheit gebohrt» werden. Der ersten
Abgrenzung gegen die damals noch allmächtige Hegeische Philosophie

folgten später kritische Abhandlungen, die die Kluft noch
wesentlich erweiterten. Schon 1839 spricht Feuerbach über Hegels «Unsinn

des Absoluten» und hebt mit Recht hervor, daß in der idealistischen

Geistphilosophie der «abgeschiedene Geist der Theologie als

Gespenst umgehe». Die Schulphilosophie strebt nach der Erhaltung
des Bestehenden ; ihre Versöhnlichkeit ist im Grunde Reaktion. Der
Philosoph, der vom Katheder in die Arena der Weltgeschichte hinabsteigt,

muß Partei ergreifen inmitten der Zeitgeschehnisse : die wahre
Philosophie ist immer auch Politik; Politik ist Religion, nämlich die
Religion der Zukunft.

Im Jahre 1829 habilitierte sich Feuerbach in Erlangen als Dozent
der Philosophie; er publizierte eine Reihe von philosophischen Werken,

die weithin Anerkennung fanden. 1833 erschien «Von Bacon bis
Spinoza», 1836 «Leibniz», 1838 «Pierre Bayle». In der Beschäftigung
mit dem letzteren, dem Wegbereiter der Aufklärung, kam die
Feuerbachsche Religionskritik zum Durchbruch. Aus der nunmehr
atheistischen und materialistischen Geisteshaltung erwuchsen die «Thesen

zur Reform der Philosophie» und die «Grundsätze der Philosophie
der Zukunft»; hier beginnt die anthropologische Phase im Denken
Feuerbachs, der seine Hauptwerke zur Religionspsychologie zu danken

sind. Diese Untersuchungen entstanden im selbstgewählten länd-



Nr. 5 Befreiung 91

lichen Exil zu Brückeberg, einem Ort zwischen Ansbach und
Bayreuth, wohin sich der noch junge Philosoph zurückzog, um sich in
völliger Muße seinen Arbeiten zu widmen. Seine akademische Karriere
war infolge seiner Gesinnung ohnehin aussichtslos geworden ; um
seinen Ueberzeugungen treu bleiben zu können, ging Feuerbach in die
Einsamkeit, die erst durch die Berufung nach Heidelberg unterbrochen

wurde; nach den Revolutionsjähren, die ihn auf den Gipfel
des Gelehrtenruhms geführt hatten, nahm ihn wieder die Abgeschiedenheit

des Landlebens auf. Er starb am 13. September 1872 auf dem
Rechenberg bei Nürnberg — sein Name war inzwischen beinahe in
Vergessenheit geraten, um dann gegen die Jahrhundertwende aufs
Neue große Bedeutung zu erlangen.

Die Hauptwerke Feuerbachs, die auch die breiteste Publikumswirkung

erzielten, sind «Das Wesen des Christentums» (1841) und
«Das Wesen der Religion» (1845), zwei Schriften, in denen «die
Aufgabe der neueren Zeit», d. i. «die Theologie in Anthropologie
umzuwandeln», mit umfassender Gründlichkeit und Vollständigkeit gelöst
wird. Ein ungeheures, überzeugungskräftiges Beweismaterial wird
aufgehäuft, um die These zu belegen, daß nicht der Mensch durch
Gott, sondern Gott durch den Menschen geschaffen worden sei. Der
Mensch schuf sich Gott nach seinem Ebenbild; die Religion ist ein
Traum des Menschengeistes; Gott, Himmel und Seligkeit sind
phantastische Herzenswünsche ohne reale Grundlage; was der Mensch
Gott nennt, ist nichts anderes als das Wesen des Menschen ins
Unendliche gesteigert und selbständig dem Menschen gegenübergestellt :

das Wesen Gottes erweist sich in der psychologischen Analyse als das
Wesen des Menschen!

Das Wesen der Religion

Feuerbachs psychologische Analyse der Religiosität setzt ein mit
der Erkenntnis, daß die Religion ein Gegenstand der «psychischen
Pathologie» ist. Alle Religionen sind im Kindheitsalter der Menschheit

entstanden. Ihre wesentlichen Charakteristiken sind deshalb die
Kindlichkeit, die Unwissenheit und das sich selbst nicht erkennende
Gefühl. Im religiösen Denken hat der Mensch der Frühzeit seinen
unmittelbaren Gefühlen, vornehmlich Furcht und Hoffnung, freien
Lauf gelassen. Analyse der Religion bedeutet deshalb Analyse der
menschlichen Gefühle. Urtatsachen des Gefühls sind Wunschdenken



92 Befreiung Nr. 5

und Projektion. Das Gefühl faßt die Wirklichkeit nicht so auf, wie
sie ist, sondern wie sie seinem Bedürfnis nach sein soll; das Gemüt ist
geneigt, die Dinge so zu sehen, wie es sie haben möchte. Darüber hinaus

projiziert der Mensch im Zustand des Fühlens sich selbst auf seine
Umgebung. Das Gefühl trägt ihn über sich hinaus, so daß er sich selbst
nicht mehr sieht. Dafür aber findet er sich wieder in seiner Umwelt,
und das Ergebnis hiervon ist eine Vermenschlichung der Welt, ein
«Anthropomorpbismus» der Natur. Das Wesen des Menschen wird in
die Natur verlegt oder, in personifizierter Form, ihr übergeordnet : so
entstehen die Götter und der Gott. Da es aber menschliches Gefühl
ist, das die Götter geschaffen hat, muß man in den göttlichen
Eigenschaften die Eigenschaften des Gefühls wiederfinden. Die Prädikate
Gottes müssen sich als Prädikate des Menschen erweisen. Was der
frühzeitige Mensch seinem Gotte zuschrieb, ist im Grunde Bestandteil
semes eigenen Wesens; darum kann die Religion in eine Anthropologie

umgewandelt werden: richtig verstanden, beziehen sich alle
religiösen Dokumente nur auf den Menschen, derart, daß sich in ihnen
der Mensch noch nicht erkannt und verstanden hat. Dieses «indirekte
Selbstbewußtsein» wird nun ersetzt durch ein direktes, in dem die
Religion durchschaut und durch eine philosophische Wissenschaft
vom Menschen abgelöst wird.

Ein kompromißloses Denken geht zunächst aus von der untilgbaren
Differenz zwischen Philosophie und Religion. Hier ist jeder
Kompromiß faul, denn die religiöse Denkform steht im schärfsten Widerspruch

zum philosophisch-wissenschaftlichen Weltbild. Verläßt man
den blinden Glauben, um den Tatsachengehalt der Religion zu
überprüfen, so zeigt sich unschwer die ganze Fragwürdigkeit der religiösen
Inhalte und Glaubensaussagen. Diese sind aber nicht nur Ausdruck
der Unwissenheit und Unkenntnis über die Natur — sie entspringen
auch einer phantastischen, illusorischen und primitiven Menschlichkeit,

die den Aufstieg der Kultur verunmöglicht. Das unfreie und
furchtsame Gemüt hat die Religionen geschaffen ; andererseits erhält
heute die Religion Unfreiheit und Furchtsamkeit aufrecht und
verhindert deshalb den Menschen, in der Wirklichkeit festen Fuß zu
fassen und Welt und Leben sinnvoll zu gestalten.

Die Affekte der Furcht und der Hoffnung sind der Ursprung der
Religion. In ihnen macht sich das Abhängigkeitsgefühl des Menschen
von der Natur geltend. Indem die Naturkräfte (oder die Natur als
Ganzes) vermenschlicht und personifiziert werden, schafft sich der



Nr. 5 Befreiung 93

Mensch eine (illusionäre) Möglichkeit, mit ihnen zu «verhandeln»,
sie zu beschwichtigen und für sich und seine Zwecke einzunehmen.
Die unbewußt erfolgende Projektion des Menschen in seine
Umwelt geschieht im Dienste des Selbsterhaltungstriebes. Die Furcht, die
die Götter schafft, bleibt noch erhalten in der Ehrfurcht, mit der sich
der Mensch vor seinem Gotte beugt. Alle religiösen Handlungen sind
im Grunde darauf gerichtet, die göttliche Instanz für den Menschen
günstig zu stimmen. Gott soll auch die phantastischen Wünsche des
Menschen erfüllen, selbst diejenigen, die weder durch Vernunft noch
Natur gerechtfertigt werden können. Dies zeigt das Beispiel des

Unsterblichkeitsglaubens. Wir haben nicht den geringsten Anlaß, an ein
Weiterleben nach dem Tode zu glauben. Unsere Liebe zum Leben läßt
uns den Tod aber als Absurdität erscheinen. «In unserer Sünden
Maienblüte», wie Hamlet sagt, sollen wir herausgerissen werden aus
dieser Welt, deren Frühlinge noch unser warten, abgetrennt werden
von einem Leben, das uns selbst unter den härtesten Bedingungen
noch teuer ist. Das Wunschdenken der Religion tröstet sich hier mit
der Annahme einer Unsterblichkeit, ein kostspieliger Trost allerdings,
da hierdurch dem wirklichen Leben der Charakter der Einmaligkeit
und Unwiederbringlichkeit genommen wird. Die Verlagerung des

Schwerpunktes aus diesem Leben in ein jenseitiges und hinterwelt-
liches ist ein Zeichen der Schwäche, da die Illusion dem Diesseits
entfremdet. Die Vernunft erkennt im Tode ein natürliches Faktum;
Unsterblichkeit gibt es nur durch die Zeugung, die den Lebenskeim
weiterleitet, und durch die kulturbegründende Tat, die den schöpferischen

Menschen im Gedächtnis der Nachtwelt lebendig erhält. Das

Grab, das nach Feuerbach die «Geburtsstätte der Götter» war, soll den
Menschen nicht ängstigen, denn es ist möglich, sich mit dem Tod,
diesem «heiligsten Einfall der Erde» (Rilke), abzufinden.

Alles, was der Mensch vergöttert, ist ihm Gott: am Anfang der Re-

ligionsgeschichte steht die Vergötterung der Tiere, der Dämonenglaube

und die Magie. Auch der Tierkultus unterstellt sich der
menschlichen Selbsterhaltung; gewöhnlich werden diejenigen Tiere
verehrt, die nützlich und unentbehrlich sind, und denen der Mensch
deshalb göttliche Eigenschaften zuschreibt. Neben den Tiergottheiten

schafft die mythenbildende Phantasie ein Stufenreich von bösen
und guten Dämonen, welche sich bei genauerer Betrachtung als
personifizierte Naturkräfte erweisen. Für den primitiven Menschen
«spukt» es ständig ; alles, was um ihn geschieht, muß «jemand» veran-



94 Befreiung Nr. 5

laßt haben. Daß die Naturereignisse aus sich selbst heraus erfolgen,
und daß die Welt als Ganzes durch sich selbst in Gang gehalten wird,
ist erst eine späte Erkenntnis der wissenschaftlichen Weltanschauung.
Zunächst glaubt der Mensch, daß alles Natürliche «auf übernatürliche
Weise» vor sich geht; diese magische Bewußtseinsform ist das Fundament

der Religion und macht erst Formen und Ausdruck der
Religiosität verständlich. Das Verlangen des religiösen Menschen ist es,
sich seine Gottheit geneigt zu machen; indem er sich dabei selbst
verneint und erniedrigt, hofft er letztlich auf Erhöhung seiner selbst,
durch den Gott, dem er sein Bestes und Größtes aufopfert. Die
Geschichte der Religionen ist voll von schaudererweckenden Opfern, mit
denen sich der Mensch die Geburt seines Gottes zu erkaufen glaubte.
Im Altertum sind den Göttern maßlose Tier- und auch Menschenopfer
dargebracht worden; Hinduismus, Buddhismus und Christentum
haben die Selbstverleugnung des Menschen aufs äußerste gesteigert:
Weltflucht, Buße, Kasteiung, Selbstentmannung, ja sogar religiöser
Selbstmord: dies alles geschah «zur größeren Ehre Gottes». Um sich
das Himmelreich und die ewige Seligkeit zu erringen, haben die
Menschen der Lebensfreude abgesagt; ihre «heiligen Bücher» wurden
stets zum Hemmschuh von Forschung und Fortschritt; ihr Glaube,
selbst derjenige der «Nächstenliebe», war ein Instrument der
Unterdrückung des Menschen durch den Menschen, ein schwelendes Feuer
der Feindseligkeit, des Fanatismus und der Intoleranz ; ihr allmächtiger

und allgütiger Gott aber hat alle Greuel zugelassen, die in seinem
Namen begangen wurden.

Allmacht, Güte, Weisheit und Vorsehung : diese Eigenschaften Gottes

müssen nach Feuerbach auf die Natur (Allmacht) und auf den
Menschen zurückgeführt werden. Das Ideal des Menschen ist es, das
sich in seinen Göttern verkörpert. Was der Mensch in der Frühzeit der
Kultur ahnend als Wert empfand, hat er seinem Gotte zugeschrieben.
Der zivilisatorische und kulturelle Aufstieg jedoch hat den Menschen
in den Besitz jener Wesenszüge gebracht, die er zunächst in seiner
Ohnmacht aus sich herausprojizierte. Technik und Wissenschaft
haben dem Menschen zur realen Herrschaft über die Natur verholfen:
er bedarf nunmehr keiner Gebete und Opfer, um sich vor Naturkatastrophen

und Krankheiten zu schützen. Das Verständnis der
Naturzusammenhänge hat die Welt vertraut gemacht. Anstelle der Furcht ist
die Erkenntnis getreten. Die Politik hat nun die Aufgabe, die
Menschenwelt zu ordnen und sie der Idee der Gerechtigkeit anzugleichen.



Nr. 5 Befreiung 9S

Dies wird jedoch nur möglich sein, wenn die religiöse Illusion aus der
Welt geschwunden ist, und sich der Mensch als Herr seines Schicksals
erkennt. Der Mensch ist frei und der Himmel über ilun ist leer.

Das Wesen des Christentums

sieht Feuerbach nicht anders als das Wesen der Religion überhaupt.
Die Christen haben «Gott als Geist» erdacht, als Anti- und Uebernatur,
weil sie selbst über die Natur hinausstrebten und «reiner Geist» werden

wollten; das Christentum bringt einen weltflüchtigen, am Leben
leidenden Typus Mensch zur Herrschaft; es ist — wie Nietzsche später

sagen wird — eine Form der Dekadenz. Das Christentum ist, wie
die anderen Religionen auch, ein pathologisches Problem, eine
Krankheitserscheinung innerhalb der menschlichen Entwicklung, ein
Stadium auf dem Wege des Menschen zur wahren Erkenntnis seiner
selbst. Schon vor Feuerbach hatte die philologische Kritik der
Glaubhaftigkeit des Bibeltextes stark zugesetzt; das 1835 erschienene «Leben

Jesu» von David Friedrich Strauß hatte dem Kirchenglauben
durch die historisch-philosophische Methode den Boden entzogen,
indem es den mythischen Charakter des Neuen Testamentes aufzeigte
und auch den Stifter des Christentums auf menschliche Dimensionen
reduzierte. Hatte Strauß den irrealen Charakter und die Legendenhaf-
tigkeit der christlichen Lehre nachgewiesen, so bemühte sich Feuerbach

seinerseits, die psychologische Motivation dieser Legendenbildung

darzustellen. Sein «Wesen des Christentums», wohl das
bedeutendste seiner Werke, rechnet in psychologischer Hinsicht mit den
christlichen Dogmen und Glaubensvorstellungen ab, indem es Glaube
und Wissenschaft konfrontiert, um nach der Feststellung ihres
Widerspruches den Sinn der im gläubigen Gemüt entstandenen illusionären
Bilder aufzuhellen. «Das unendliche Wesen ist nichts als die personifizierte

Unendlichkeit des Menschen, Gott nichts als die personifizierte,

als ein Wesen vorgestellte Gottheit oder Göttlichkeit des
Menschen». Christentum, wie Religion- überhaupt, ist ein bloßer Traum
des Menschen in einer unverstandenen Welt, ist mythenbildende
Phantasie, wahrhaftes Vorstellungsgebilde eines am Dasein leidenden

Menschentypus. Weltflucht und Selbstentfremdung, durch das
Christentum in der Welt verbreitet, haben den Entwicklungsgang der
Kultur behindert. Der Mensch wird erst dann zum Menschen, wenn
er seine Liebe zu Gott umwandelt in eine zur Welt und zu den Mit-


	Ludwig Feuerbach und das Wesen der Religion

