Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1953)

Heft: 5

Artikel: Ludwig Feuerbach und das Wesen der Religion
Autor: Polybios

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410228

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

88 Befreiung Nr.'5

wickelt, viel bewundernswerter, als dankte es gottlichem Machtspruch
Dasein und Aufstieg. Ueber dem Sein schwebt nicht von Ewigkeiten
her die «Idee», wartend, wie sie sich erfiille. Es gibt einen Sinn, und
es gibt Werte, aber sie sind von dieser Welt und sie miissen erkdmpft
werden mit den Kréften des Wirklichen.

Haben wir das erkannt, so kann uns die Unvollkommenheit des
Lebendigen nicht beirren, so wenig wie die der sozialen Zustdnde.
Die Welt ist kein Garten Eden, sie ist ein Kampfplatz, und um ihren
Sinn wird jeden Tag noch gerungen...

Hinweise auf das Schrifttum:

v. Frankenberg, Das Wesen des Lebens. 1933.
v. Frankenberg, Die Natur und wir. 4. Aufl. Hannover 1948.
v. Frankenberg, Ueber Dystelie. Jenaische Zsch. f. Naturw. 70. 1935. S. 33.
(Dort weitere Literaturangaben)
v. Frankenberg, UnzweckmiBigkeit im Organismenreich. Natur u. Volk 67.
v+ 1937. S. 521.
v. Frankenberg, Leben als geistiges Geschehen. Pforte Heft 14/15. 1950, S. 395.

© 0 e

Ludwig Feuerbach und das Wesen der Religion
Von Polybios

Im Revolutionsjahr 1848 lud die Studentenschaft der Universitit
Heidelberg einen «radikalen Philosophen» ein, in ihrem Kreise Vor-
lesungen iiber die Religion zu halten. Der Mann, der hierauf seine
zwllfjihrige Philosophen-Einsamkeit in ldndlicher Gegend aufgab
und in miihseligem, durchaus unrhetorischem Vortrag der revolutio-
niren Jugend seine Lehre dozierte, verdankte seinen Ruhm einer
Reihe von Werken, deren Anliegen die kritische Analyse des Chri-
stentums und der Religion iiberhaupt war. Seine in den Vierziger-
jahren des vergangenen Jahrhunderts erschienenen Untersuchungen
ilber das Wesen der Religion begeisterten das ganze revolutionire
Deutschland ; alle, die sich den Umsturz der bestehenden Verhiltnisse
in Politik und Geistesleben zum Ziele setzten, waren oder wurden
«Feuerbachianery; denn es war Ludwig Feuerbach, der in jenen Ta-
gen mit einzigartiger Entschiedenheit verkiindete, da} die Zeit des
Christentums vorbei sei; dal3 anstelle des religiosen Weltbildes eine
auf Wissenschaft und Philosophie beruhende Weltanschauung treten
miisse; dafl Gott zuerst tot sein mufl, wenn der Mensch leben soll.



Nr. 5 : Befreiung 89

Diese Lehre, als Ferment und Fackel der girenden Epoche iiber-
antwortet, wirkte gewaltig auf die Zeitgenossen, indem sie als geistige
Befreiung die Voraussetzung fiir den Kampf um die politische Frei-
heit schuf. Friedrich Engels z. B. berichtet in seiner Schrift iiber
Feuerbach: «Man mul} die befreiende Wirkung dieses Buches (ge-
meint 1st «Das Wesen des Christentums», 1841) selbst erlebt haben,
um sich eine Vorstellung davon zu machen. Die Begeisterung war all-
gemein: wir waren alle momentan Feuerbachianer. Wie enthusia-
stisch Marx die neue Auffassung begriiBlte und wie sehr er... von ihr
beeinfluflt wurde, kann man in der ,Heiligen Familie’ lesen.» Dieser
Aeullerung mag noch eine andere beigefiigt werden, die von einem
Horer der Feuerbachschen Vorlesungen in Heidelberg stammt; der
zu Fiilen des Religionsphilosophen sitzende Gottfried Keller schreibt
an Freunde, wie interessant es sei, «diese gegenwirtig weitaus wich-
tigste historische Person in der Philosophie selbst seine Religionsphi-
losophie vortragen zu horen... Wie es mir dabei gehen wird, wage
ich noch nicht bestimmt auszusprechen oder zu vermuten. Nur so viel
steht fest: ich werde tabula rasa machen — oder es ist vielmehr schon
geschehen — mit allen meinen bisherigen religiosen Vorstellungen,
bis ich auf dem Niveau Feuerbachs bin». Man kann die Wichtigkeit
Feuerbachs fiir Gottfried Kellers Entwicklung nicht hoch genug ein-
schitzen; eine spitere Aeullerung des Dichters lautet, ganz im Sinne
der Feuerbachschen Philosophie: «Wie trivial erscheint mir gegen-
wirtig die Meinung, dafl mit dem Aufgeben der sogenannten religio-
sen Ideen alle Poesie und erhohte Stimmung aus der Welt verschwin-
det. Im Gegenteil: die Welt ist mir unendlich schéner und tiefer ge-
worden, das Leben wertvoller und intensiver, der Tod ernster und
bedenklicher und fordert mich nun erst mit aller Macht auf, meine
Aufgabe zu erfiillen und mein Bewulltsein zu reinigen und zu be-
friedigen, da ich keine Aussicht habe, das Versdumte in irgend einem

Winkel der Welt nachzuholen».

Feuerbachs Leben und Werke

Der junge Ludwig Feuerbach, Sohn des berithmten Kriminalisten
Anselm Feuerbach, widmete sich zunichst dem Studium der Theo-
logie, um in der Auseinandersetzung mit der Gottesgelehrtheit zu er-
fahren, daB3 es in diesem Bereich keine tragfihige Erkenntnis gebe.
Von Heidelberg wandte er sich nach Berlin, wo er — nach logischen,



90 Befreiung Nr. 5

metaphysischen und religions-philosophischen Kollegen bei Hegel —
mit fliegenden Fahnen zur Philosophie iiberging. Als Hegelianer ver-
faBte er nach zweijdhrigem Studium seine Dissertation iiber «De
ratione una, universali, infinita», in der die Abkehr vom theologi-
schen Denken bereits vollzogen ist. Hegel war nun sein geistiger Va-
ter geworden, wie er einmal bekennt; am Beispiel des universalen
Philosophen formulierte er sein Programm: «Nicht Theologie, son-
dern Philosophie! Nicht faseln und schwérmen, sondern lernen! Nicht
glauben, sondern denken!» Gott, der nach seinen eigenen Worten sein
«erster Gedanke» gewesen, wurde nun ersetzt durch den zweiten: die
Vernunft. Und diese Feuerbachsche Vernunft ist, auch schon in der
Doktorarbeit, nicht mehr die Hegelsche im eigentlichen Sinne; an-
statt sich wie Hegel mit der Religion und mit der politischen Wirk-
lichkeit zu vers6hnen, verlangt Feuerbach ein «Weltlichwerden des
Geistes», eine wahre «Verwirklichung der Idee». Diese besteht nach
ihm vor allem darin, daf3 die religiosen Anschauungsweisen «vernich-
tet» bzw. «in den Grund der Wahrheit gebohrt»> werden. Der ersten
Abgrenzung gegen die damals noch allmichtige Hegelsche Philoso-
phie folgten spéter kritische Abhandlungen, die die Kluft noch we-
sentlich erweiterten. Schon 1839 spricht Feuerbach iiber Hegels «Un-
sinn des Absoluten» und hebt mit Recht hervor, daB3 in der idealisti-
schen Geistphilosophie der «abgeschiedene Geist der Theologie als
Gespenst umgehe». Die Schulphilosophie strebt nach der Erhaltung
des Bestehenden ; ihre Versohnlichkeit ist im Grunde Reaktion. Der
Philosoph, der vom Katheder in die Arena der Weltgeschichte hinab-
steigt, mull Partei ergreifen inmitten der Zeitgeschehnisse: die wahre
Philosophie ist immer auch Politik; Politik ist Religion, nidmlich die
Religion der Zukunft.

Im Jahre 1829 habilitierte sich Feuerbach in Erlangen als Dozent
der Philosophie; er publizierte eine Reihe von philosophischen Wer-
ken, die weithin Anerkennung fanden. 1833 erschien «Von Bacon bis
Spinoza», 1836 «Leibnizy, 1838 «Pierre Bayley. In der Beschiftigung
mit dem letzteren, dem Wegbereiter der Aufkldrung, kam die Feuer-
bachsche Religionskritik zum Durchbruch. Aus der nunmehr athei-
stischen und materialistischen Geisteshaltung erwuchsen die «Thesen
zur Reform der Philosophie» und die «Grundsitze der Philosophie
der Zukunft»; hier beginnt die anthropologische Phase im Denken
Feuerbachs, der seine Hauptwerke zur Religionspsychologie zu dan-
ken sind. Diese Untersuchungen entstanden im selbstgewiihlten lind-



Nr. 5 Befreiung 91

lichen Exil zu Briickeberg, einem Ort zwischen Ansbach und Bay-
reuth, wohin sich der noch junge Philosoph zuriickzog, um sich in vol-
liger Mulle seinen Arbeiten zu widmen. Seine akademische Karriere
war infolge seiner Gesinnung ohnehin aussichtslos geworden; um sei-
nen Ueberzeugungen treu bleiben zu konnen, ging Feuerbach in die
Einsamkeit, die erst durch die Berufung nach Heidelberg unterbro-
chen wurde; nach den Revolutionsjahren, die ihn auf den Gipfel
des Gelehrtenruhms gefiihrt hatten, nahm ihn wieder die Abgeschie-
denheit des Landlebens auf. Er starb am 13. September 1872 auf dem
Rechenberg bei Niirnberg — sein Name war inzwischen beinahe in
Vergessenheit geraten, um dann gegen die Jahrhundertwende aufs
Neue grofle Bedeutung zu erlangen.

Die Hauptwerke Feuerbachs, die auch die breiteste Publikums-
wirkung erzielten, sind «Das Wesen des Christentums» (1841) und
«Das Wesen der Religion» (1845), zwei Schriften, in denen «die Auf-
cabe der neueren Zeity, d. i. «die Theologie in Anthropologie umzu-
wandeln», mit umfassender Griindlichkeit und Vollstiandigkeit gelost
wird. Ein ungeheures, iiberzeugungskriftiges Beweismaterial wird
aufgehduft, um die These zu belegen, daf3 nicht der Mensch durch
Gott, sondern Gott durch den Menschen geschaffen worden sei. Der
Mensch schuf sich Gott nach seinem Ebenbild; die Religion ist ein
Traum des Menschengeistes; Gott, Himmel und Seligkeit sind phan-
tastische Herzenswiinsche ohne reale Grundlage; was der Mensch
Gott nennt, ist nichts anderes als das Wesen des Menschen ins Un-
endliche gesteigert und selbstindig dem Menschen gegeniibergestellt:
das Wesen Gottes erweist sich in der psychologischen Analyse als das
Wesen des Menschen!

Das Wesen der Religion

Feuerbachs psychologische Analyse der Religiositit setzt ein mit
der Erkenntnis, daBl die Religion ein Gegenstand der «psychischen
Pathologie» ist. Alle Religionen sind im Kindheitsalter der Mensch-
heit entstanden. Ihre wesentlichen Charakteristiken sind deshalb die
Kindlichkeit, die Unwissenheit und das sich selbst nicht erkennende
Gefiithl. Im religiésen Denken hat der Mensch der Friihzeit seinen
unmittelbaren Gefiithlen, vornehmlich Furcht und Hoffnung, freien
Lauf gelassen. Analyse der Religion bedeutet deshalb Analyse der
menschlichen Gefiihle. Urtatsachen des Gefiihls sind Wunschdenken



92 Befreiung Nr. 5

und Projektion. Das Gefiihl faBt die Wirklichkeit nicht so auf, wie
sie ist, sondern wie sie seinem Bediirfnis nach sein soll; das Gemiit ist
geneigt, die Dinge so zu sehen, wie es sie haben méchte. Dariiber hin-
aus projiziert der Mensch im Zustand des Fithlens sich selbst auf seine
Umgebung. Das Gefiihl trigt ihn iiber sich hinaus, so daB3 er sich selbst
nicht mehr sieht. Dafiir aber findet er sich wieder in seiner Umwelt,
und das Ergebnis hiervon ist eine Vermenschlichung der Welt, ein
«Anthropomorphismus» der Natur. Das Wesen des Menschen wird in
die Natur verlegt oder, in personifizierter Form, ihr iibergeordnet: so
entstehen die Gotter und der Gott. Da es aber menschliches Gefiihl
ist, das die Gotter geschaffen hat, mul3 man in den géttlichen Eigen-
schaften die Eigenschaften des Gefiihls wiederfinden. Die Pridikate
Gottes miissen sich als Pridikate des Menschen erweisen. Was der
frithzeitige Mensch seinem Gotte zuschrieb, ist im Grunde Bestandteil
seines eigenen Wesens; darum kann die Religion in eine Anthropo-
logie umgewandelt werden: richtig verstanden, beziehen sich alle
religiosen Dokumente nur auf den Menschen, derart, daB sich in ihnen
der Mensch noch nicht erkannt und verstanden hat. Dieses «indirekte
Selbstbewufltsein» wird nun ersetzt durch ein direktes, in dem die
Religion durchschaut und durch eine philosophische Wissenschaft
vom Menschen abgeldst wird.

Ein kompromilBlloses Denken geht zunichst aus von der untilgbaren
Differenz zwischen Philosophie und Religion. Hier ist jeder Kom-
promil} faul, denn die religiose Denkform steht im schirfsten Wider-
spruch zum philosophisch-wissenschaftlichen Weltbild. Verldaft man
den blinden Glauben, um den Tatsachengehalt der Religion zu iiber-
priifen, so zeigt sich unschwer die ganze Fragwiirdigkeit der religiosen
Inhalte und Glaubensaussagen. Diese sind aber nicht nur Ausdruck
der Unwissenheit und Unkenntnis iiber die Natur — sie entspringen
auch einer phantastischen, illusorischen und primitiven Menschlich-
keit, die den Aufstieg der Kultur verunméglicht. Das unfreie und
furchtsame Gemiit hat die Religionen geschaifen; andererseits erhilt
heute die Religion Unfreiheit und Furchtsamkeit aufrecht und ver-
hindert deshalb den Menschen, in der Wirklichkeit festen Fufl3 zu
fassen und Welt und Leben sinnvoll zu gestalten.

Die Affekte der Furcht und der Hoffnung sind der Ursprung der
Religion. In ihnen macht sich das Abhiéngigkeitsgefiihl des Menschen
von der Natur gelitend. Indem die Naturkrifte (oder die Natur als
Ganzes) vermenschlicht und personifiziert werden, schafft sich der



Nr. 5 Befreiung 93

Mensch eine (illusionire) Moglichkeit, mit ihnen zu «verhandeln»,
sie zu beschwichtigen und fiir sich und seine Zwecke einzunehmen.
Die unbewult erfolgende Projektion des Menschen in seine Um-
welt geschieht im Dienste des Selbsterhaltungstriebes. Die Furcht, die
die Gotter schafft, bleibt noch erhalten in der Ehrfurcht, mit der sich
der Mensch vor seinem Gotte beugt. Alle religiosen Handlungen sind
im Grunde darauf gerichtet, die gottliche Instanz fiir den Menschen
glinstig zu stimmen. Gott soll auch die phantastischen Wiinsche des
Menschen erfiillen, selbst diejenigen, die weder durch Vernunft noch
Natur gerechtfertigt werden konnen. Dies zeigt das Beispiel des Un-
sterblichkeitsglaubens. Wir haben nicht den geringsten Anla83, an ein
Weiterleben nach dem Tode zu glauben. Unsere Liebe zum Leben 148t
uns den Tod aber als Absurditit erscheinen. «In unserer Siinden
Maienbliite», wie Hamlet sagt, sollen wir herausgerissen werden aus
dieser Welt, deren Friithlinge noch unser warten, abgetrennt werden
von einem Leben, das uns selbst unter den hirtesten Bedingungen
noch teuer ist. Das Wunschdenken der Religion trostet sich hier mit
der Annahme einer Unsterblichkeit, ein kostspieliger Trost allerdings,
da hierdurch dem wirklichen Leben der Charakter der Einmaligkeit
und Unwiederbringlichkeit genommen wird. Die Verlagerung des
Schwerpunktes aus diesem Leben in ein jenseitiges und hinterwelt-
liches ist ein Zeichen der Schwiiche, da die Illusion dem Diesseits ent-
fremdet. Die Vernunft erkennt im Tode ein natiirliches Faktum ; Un-
sterblichkeit gibt es nur durch die Zeugung, die den Lebenskeim wei-
‘terleitet, und durch die kulturbegriindende Tat, die den schépferi-
schen Menschen im Gedéchtnis der Nachtwelt lebendig erhilt. Das
Grab, das nach Feuerbach die «Geburtsstitte der Gotter» war, soll den
Menschen nicht d@ngstigen, denn es ist moglich, sich mit dem Tod, die-

sem «heiligsten Einfall der Erde» (Rilke), abzufinden.

Alles, was der Mensch vergotiert, ist ihm Gott: am Anfang der Re-
ligionsgeschichte steht die Vergotterung der Tiere, der Ddmonen-
glaube und die Magie. Auch der Tierkultus unterstellt sich der
menschlichen Selbsterhaltung; gewihnlich werden diejenigen Tiere
verehrt, die niitzlich und unentbehrlich sind, und denen der Mensch
deshalb gottliche Eigenschaften zuschreibt. Neben den Tiergotthei-
ten schafft die mythenbildende Phantasie ein Stufenreich von bésen
und guten Didmonen, welche sich bei genauerer Betrachtung als per-
sonifizierte Naturkrifte erweisen. Fiir den primitiven Menschen
«spukt» es stindig; alles, was um ihn geschieht, muf} «jemand>» veran-



24 Befreiung Nr. 5

la3t haben. Dal} die Naturereignisse aus sich selbst heraus erfolgen,
und daB3 die Welt als Ganzes durch sich selbst in Gang gehalten wird,
ist erst eine spéte Erkenntnis der wissenschaftlichen Weltanschauung.
Zunichst glaubt der Mensch, daf3 alles Natiirliche «auf iibernatiirliche
Weise» vor sich geht; diese magische BewuBtseinsform ist das Funda-
ment der Religion und macht erst Formen und Ausdruck der Reli-
giositit verstindlich. Das Verlangen des religiésen Menschen ist es,
sich seine Gottheit geneigt zu machen; indem er sich dabei selbst ver-
neint und erniedrigt, hofft er letztlich auf Erhéhung seiner selbst,
durch den Gott, dem er sein Bestes und GrofBtes aufopfert. Die Ge-
schichte der Religionen ist voll von schaudererweckenden Opfern, mit
denen sich der Mensch die Geburt seines Gottes zu erkaufen glaubte.
Im Altertum sind den Géttern mafllose Tier- und auch Menschenopfer
dargebracht worden; Hinduismus, Buddhismus und Christentum ha-
ben die Selbstverleugnung des Menschen aufs #duBlerste gesteigert:
Welttlucht, Bulle, Kasteiung, Selbstentmannung, ja sogar religiGser
Selbstmord: dies alles geschah «zur groBleren Ehre Gottes». Um sich
das Himmelreich und die ewige Seligkeit zu erringen, haben die Men-
schen der Lebensfreude abgesagt; ihre «heiligen Biicher» wurden
stets zum Hemmschuh von Forschung und Fortschritt; ihr Glaube,
selbst derjenige der «Nichstenliebe», war ein Instrument der Unter-
driickung des Menschen durch den Menschen, ein schwelendes Feuer
der Feindseligkeit, des Fanatismus und der Intoleranz; ihr allmichti-
ger und allgiitiger Gott aber hat alle Greuel zugelassen, die in seinem
Namen begangen wurden.

Allmacht, Giite, Weisheit und Vorsehung: diese Eigenschaften Got-
tes miissen nach Feuerbach auf die Natur (Allmacht) und auf den
Menschen zuriickgefiihrt werden. Das Ideal des Menschen ist es, das
sich in seinen Gottern verkorpert. Was der Mensch in der Friihzeit der
Kultur ahnend als Wert empfand, hat er seinem Gotte zugeschrieben.
Der zivilisatorische und kulturelle Aufstieg jedoch hat den Menschen
in den Besitz jener Wesensziige gebracht, die er zunichst in seiner
Ohnmacht aus sich herausprojizierte. Technik und Wissenschaft ha-
ben dem Menschen zur realen Herrschaft iiber die Natur verholfen:
er bedarf nunmehr keiner Gebete und Opfer, um sich vor Naturkata-
strophen und Krankheiten zu schiitzen. Das Verstindnis der Naturzu-
sammenhinge hat die Welt vertraut gemacht. Anstelle der Furcht ist
die Erkenntnis getreten. Die Politik hat nun die Aufgabe, die Men-
schenwelt zu ordnen und sie der Idee der Gerechtigkeit anzugleichen.



Nr. 5 Befreiung 05

Dies wird jedoch nur méglich sein, wenn die religiose 1llusion aus der
Welt geschwunden ist, und sich der Mensch als Herr seines Schicksals
erkennt. Der Mensch ist frei und der Himmel tiber ihm ist leer.

Das Wesen des Christentums

sieht Feuerbach nicht anders als das Wesen der Religion iiberhaupt.
Die Christen haben «Gott als Geist» erdacht, als Anti- und Uebernatur,
weil sie selbst iiber die Natur hinausstrebten und «reiner Geist» wer-
den wollten; das Christentum bringt einen weltfliichtigen, am Leben
leidenden Typus Mensch zur Herrschaft; es ist — wie Nietzsche spi-
ter sagen wird — eine Form der Dekadenz. Das Christentum ist, wie
die anderen Religionen auch, ein pathologisches Problem, eine Krank-
heitserscheinung innerhalb der menschlichen Entwicklung, ein Sta-
dium auf dem Wege des Menschen zur wahren Erkenntnis seiner
selbst. Schon vor Feuerbach hatte die philologische Kritik der Glaub-
haftigkeit des Bibeltextes stark zugesetzt; das 1835 erschienene «Le-
ben Jesu» von David Friedrich StraulB3 hatte dem Kirchenglauben
durch die historisch-philosophische Methode den Boden entzogen,
indem es den mythischen Charakter des Neuen Testamentes aufzeigte
und auch den Stifter des Christentums auf menschliche Dimensionen
reduzierte. Hatte Straul} den irrealen Charakter und die Legendenhaf-
tigkeit der christlichen Lehre nachgewiesen, so bemiihte sich Feuer-
bach seinerseits, die psychologische Motivation dieser Legendenbil-
dung darzustellen. Sein «Wesen des Christentums», wohl das bedeu-
tendste seiner Werke, rechnet in psychologischer Hinsicht mit den
christlichen Dogmen und Glaubensvorstellungen ab, indem es Glaube
und Wissenschaft konfrontiert, um nach der Feststellung ihres Wider-
spruches den Sinn der im gldubigen Gemiit entstandenen illusioniren
Bilder aufzuhellen. «Das unendliche Wesen ist nichts als die personi-
fizierte Unendlichkeit des Menschen, Gott nichts als die personifi-
zierte, als ein Wesen vorgestellte Gottheit oder Gottlichkeit des Men-
schen». Christentum, wie Religion-iiberhaupt, ist ein bloBler Traum
des Menschen in einer unverstandenen Welt, ist mythenbildende
Phantasie, wahrhaftes Vorstellungsgebilde eines am Dasein leiden-
den Menschentypus. Weltflucht und Selbstentfremdung, durch das
Christentum in der Welt verbreitet, haben den Entwicklungsgang der
Kultur behindert. Der Mensch wird erst dann zum Menschen, wenn
er seine Liebe zu Gott umwandelt in eine zur Welt und zu den Mit-



	Ludwig Feuerbach und das Wesen der Religion

