
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1953)

Heft: 5

Artikel: Sind die Lebewesen vollkommen?

Autor: Frankenberg, Gerhard von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410227

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410227
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEFREIUNG
Zeitschrift für kritisches Denken

1. Jahrgang, Nr. 5 1. Mai 1953

Sind die Lebewesen vollkommen
Von Prof. Dr. Gerhard von Frankenberg, Hannover-Kleefeld.

Nach monistischer Anschauung folgt alles Geschehen einem großen
Gesetz. Die Gesetzmäßigkeit ist allerdings unserem Blick oft
verschleiert. Der Blitz, der aus den Wolken zuckt, erschien dem
Menschen einst als Geschoß eines Gottes, der an Naturgesetze nicht gebunden

war. Auch die Sonne, die morgens aus den Fluten tauchte und
über das Himmelsgewölb dahinzog, glaubte er gelenkt von einem der
Ueberirdischen. Jahrtausende hat es gedauert, bis Menschengeist «dem
Himmel den Blitz entriß» und die Gesetze fand, nach denen die
Gestirne kreisen.

Mochten aber Physiker und Astronomen wichtige Naturgeheimnisse
ergründen, ¦— ein Gebiet blieb voller Rätsel und schien anderen
Gesetzen zu unterstehen als die übrige Welt: das Reich des Lebens! Hier
fand man Ursache und Wirkung oft geradezu vertauscht, ähnlich wie
höchstens noch im menschlichen Denken, wo eine Folge, die man sich
vorstellt, Anlaß zu ihrer Herbeiführung werden kann. So speichert die
Pflanze im Samenkorn Nährstoffe auf, die später der Keimling brauchen

wird. So versieht die Raupe des Nachtpfauenauges ihr Puppengespinst

mit einer Oeffnung, durch die sie einst als Falter schlüpfen
kann. Und jede Art ist an ihre Lebensbedingungen «angepaßt». Den
Wassertieren wuchsen Ruder, die Landbewohner bekamen einen
Schutz gegen Austrocknung, Formen aus Gebirgsbächen sind durch
Saugnäpfe und dergleichen gegen das Weggerissenwerden gesichert.
Jeder Teil fügt sich dem Ganzen ein und ist auf Zusammenarbeit
mit den andern berechnet. Das Herz enthält wundervoll arbeitende
Ventile, das Auge ist eine Präzisionskamera, die Bälkchen im Knochen

folgen den Zug- und Drucklinien, als habe ein Ingenieur sie

geordnet. Angeborene Triebe sagen dem Vogel, wie er sein Nest an-



82 Befreiung Nr. 5

legen und welche Zugstraße er einschlagen soll. Aus der Eizelle
erwächst das junge Tier, wie im Märchen das Schloß aus der Nußschale.
Der Molch ergänzt ein abgeschnittenes Bern mit Knochen, Muskeln
und Nerven. Wahrhaftig, alles Lebendige erscheint wie von Zauberhänden

gelenkt.
Für diese Wunder sah man lange Zeit nur eine Erklärung : Tier und

Pflanze und Mensch waren das Werk eines allweisen Schöpfers, der
auch ständig noch über ihnen wachte. So hatte die Zweckmäßigkeit
in der lebendigen Welt kaum etwas Ueberraschendes. Umgekehrt wurde

die Sinnerfülltheit des Lebensgeschehens zur festesten Stütze für
den Glauben an einen allmächtigen und alliebenden Himmelsvater.
Als im Zeitalter der Aufklärung kühne Zweifler Bedenken gegen den
überlieferten Gottesbegriff äußerten, da galt es als zuverlässigster
«Gottesbeweis», daß die Lebewesen so sinnreich gebaut sind und sich
so zweckmäßig verhalten.

Der englische Theologe Paley gab diesem Gedanken die überzeugendste

Form: Ein Wilder findet auf einsamer Heide eine Uhr. Mit
Staunen sieht er die Zeiger kreisen und Metall und Glas das zarte
Innere schützen, wo rastlos die Rädchen ineinander greifen. Schwerlich

errät er die Bedeutung des Ganzen, — eins aber begreift er: Nicht
Zufall kann dies Gebilde geschaffen haben; es ist das Werk denkender
Wesen. Ganz so müssen wir, sagt Paley, wenn wir den sinnvollen Bau
eines Lebewesens bewundern, auf einen göttlichen Konstrukteur
schließen

Das klang bestechend und wird noch heute denen entgegengehalten,
die die Zweckmäßigkeit in der belebten Welt ohne Eingriff aus dem
Jenseits entstanden denken. Vor allem Nichtbiologen sind oft fast so

beredt wie Paley selbst bei dem Versuch, uns zum Glauben an einen
Weltenuhrmacher zu bekehren.

Richtig ist allerdings, daß das Leben eine Sonderstellung in allem
Geschehen einnimmt, und sicher ist «Angepaßtsein» ein Hauptkennzeichen

des Lebendigen. Aber in einem entscheidenden Punkte reichten

Paleys Kenntnisse der Natur nicht aus: Offenbar wußte er noch
nichts von den «Dystelien», den Unzweckmäßigkeiten im Bereich des

Lebens! («Telos» heißt Zweck, «dys» bedeutet Verneinung.)
Es ist in der Tat überraschend : Den vielen sinnreichen Einrichtungen,

die uns beim Studium der Tiere und Pflanzen begegnen, stehen
andere gegenüber, die sich nicht in dies Bild der Vollkommenheit
fügen. Sie drängen sich freilich dem Beschauer weniger auf und ha-



Nr. 5 Befreiung 83

ben selbst in Fachkreisen noch kaum die Beachtung gefunden, die
ihnen zukommt.

Ein kleines Beispiel: die Härchen auf unserem Handrücken!
Niemand wird behaupten wollen, sie erfüllten einen Zweck, wie etwa die
Fingernägel es tun. Dagegen spricht schon, daß sie ganz verschieden
stark ausgebildet sind und ohne Nachteil fehlen können. (Das starke
Abändern ist, nebenbei bemerkt, für Fälle dieser Art kennzeichnend.

Vereinzelt werden Körperteile, die keinen rechten Zweck haben,
sogar zur Gefahrenquelle. Berüchtigt ist in dieser Hinsicht der
Wurmfortsatz unseres Blinddarms, der im übrigen bekanntlich ohne Schaden

entfernt werden darf und im Alter meist verödet.
Manche bedeutungslosen Organe treten beim Erwachsenen gar nicht

mehr auf, wohl aber während der Entwicklungszeit des Körpers. So

hat der Mensch im Mutterleib ein Schwänzchen, das sich jedoch lange
vor der Geburt zu dem unter der Haut verborgenen Steißbein
zurückbildet. Die völlig zahnlosen Bartenwale besitzen als Embryonen
Zahnanlagen, die sogar erst noch verkalken, dann aber, ohne je
funktioniert zu haben, vom Körper wieder aufgelöst werden.

Für solche vorübergehende und unwichtige Bildungen läßt sich nur
eine vernünftige Erklärung geben : Es sind Reste einst bedeutungsvoller

Organe! So hatten z. B. die Vorfahren der Bartenwale Zähne, sie
wurden aber zurückgebildet, als diese Meersäugetiere sich im Lauf
ihrer Stammesgeschichte an eine neue Ernährungsweise, nämlich an
das Filtrieren des Wassers mit Hilfe der «Barten», anpaßten.

Man nennt die Ueberbleibsel einst wichtiger Bildungen
«Rudimente», und allein im Körper des Menschen haben die Anatomen über
hundert derartiger Organ-Ruinen aufgefunden! Aber nicht nur
Einzelheiten des Körperbaues können «rudimentär» werden, sondern
auch Triebe. So führt man die Neigung vieler Hunde, sich vor dem
Schlafen um sich selbst zu drehen, darauf zurück, daß ihre Vorfahren
sich zum Ruhen einen Lagerplatz im Gras auswühlten.

Das Vorhandensein der Rudimente wirft die alte Annahme, wonach
die Lebewesen fertig geschaffen sein sollten, über den Haufen. Wohl
hatten manche gemeint, Bildungen wie die verkümmerten Ohrmus-
keln des Menschen, Flügelstummel bei flugunfähigen Insekten und
die tauben Staubfäden in manchen Blüten seien geschaffen, «um das
Schema der Natur zu vervollständigen». Aber diese seltsame Deutung
hat man wohl ganz aufgegeben. Sie paßt übrigens schon deshalb nicht,
weil viele Organe wirklich restlos geschwunden sind.



84 Befreiung Nr. 5

Die große wissenschaftliche und weltanschauliche Bedeutung der
Kümmerbildungen sofort erkannt zu haben, ist das Verdienst Ernst
Haeckels. Er schlug vor, eine «Wissenschaft von den rudimentären
Organen» oder «Dysteleologie» zu begründen (Logia Lehre, also

«Unzweckmäßigkeitslehre»). Doch inzwischen hat sich gezeigt, daß
es noch zahlreiche andere unzweckmäßige Bildungen gibt, die nicht
durch Verkümmerung entstanden sein können. Seitdem wird der
Ausdruck «Dystelie» für alle Erscheinungen im organischen Reich
angewandt, die dem herkömmlichen Bilde der Vollkommenheit
wiedersprechen.

Eigentlich versteht es sich von selbst, daß man von Gebilden aus
Materie überhaupt keine Vollkommenheit erwarten kann. Im
allgemeinen sind alle Zweckeinrichtungen auf euren «Regelfall»
zugeschnitten, auf die normale Umwelt. Der Fisch ist für das Wasser
gebaut, der Segler für das Luftmeer, — auf dem Erdboden aber sind
beide unbehilflich. Die Anpassungen sind also «starr», sie versagen
vor ungewöhnlichen Aufgaben. Bezeichnend ist, daß ein geschickter
Experimentator z. B. das Wundheilungsvermögen «auf den Leim
locken» kann: Nach seinem Belieben läßt er Molche mit überzähligen

Fingern und Würmer mit zwei Köpfen entstehen. Auch Instinkte
(angeborene Triebe) kann man irreführen: Die «Prozessionsraupen»
haben die Neigung, in langem Zuge zu marschieren, jede auf der Spur
der vorangehenden. Fahre ließ so eine Kolonne auf den Rand einer
großen Vase wandern und dort einen geschlossenen Ring bilden. Darauf

zogen die Tiere sieben Tage lang im Kreise umher!
Neben solcher «begrenzten Zweckmäßigkeit» finden sich vereinzelt

ausgesprochen nachteilige Einrichtungen. So scheint dem in geschichtlicher

Zeit ausgestorbenen Riesenhirsch sein bis fast 4 m klafterndes
Geweih zum Verhängnis geworden zu sein. — Im Auge der Wirbeltiere

befindet sich ein «Blinder Fleck», die Stelle, wo der Sehnerv
die Netzhaut durchbohrt. Daß wir wirklich das Recht haben, hier von
einer Fehlkonstruktion zu sprechen, zeigt die Vergleichende Anatomie

: Im Auge der Tintenfische, das dem der Wirbeltiere sehr ähnelt,
aber stammesgeschichtlich anders entstanden ist, gibt es solchen zur
Lichtwahrnehmung untauglichen Fleck nicht. — Eine Zweckwidrigkeit

bilden auch die aufwärts und rückwärts wachsenden oberen
Eckzähne des Hirschebers (Babirussa, Heimat Celebes) ; sie sind weder
zum Nahrungserwerb noch als Waffe brauchbar und können schließlich

in die Stirnhaut, ja in den Knochen einwachsen.



Nr. 5 Befreiung 85

Häufiger sind bedeutungslose Einzelheiten. Ein Beispiel bieten die
mannigfaltig gewundenen «Tastleisten» auf unseren Fingerbeeren, die
doch unmöglich der Fingerabdrücke wegen entstanden sein können.
Vor allem aber wären hier wieder die Rudimente zu erwähnen, denn
zu ihren Kennzeichen gehört ja, daß sie nutzlos geworden sind. Eben
deshalb dürfen sie so stark abändern, wie es z. B. die verkümmerten
Hinterflügel vieler Laufkäfer tun, die unter den nie geöffneten Flügeldecken

ein verstecktes Dasein führen und sogar beim selben Tier
rechts und links verschieden ausfallen.

Schließlich gibt es eine Gruppe von Einrichtungen, denen man zwar
einen Nutzen nicht absprechen kann, die aber durch ihre Wunderlichkeit

auffallen. So müssen viele Schnecken einander vor der Paarung,
um «in Stimmung zu kommen», einen Dolch aus Kalk, den «Liebespfeil»

ins Fleisch stoßen! «Umweg-Zweckmäßigkeiten» im wahrsten
Sinne des Wortes sind auch die erblich festgelegten Wanderwege mancher

Zugvögel, die einen erstaunlichen Umweg darstellen und sich
nur «historisch» erklären lassen. (Das Brutgebiet der Art hat sich
verschoben!) Als weiteres Beispiel können die kleinen, pinselartigen
Vorderbeine vieler Schmetterlinge gelten, die den Boden gar nicht
mehr berühren, sondern nur noch als Putzorgane dienen.

Ein bewußter Konstrukteur hätte weder derartige Seltsamkeiten
geschaffen noch bedeutungslose oder gar schädliche Bildungen! Daß
es sie doch gibt, ist ein klarer Beweis gegen das Wirken eines
«Uhrmachers» im Sinne Paleys.

Alle Lehren, die die Zweckmäßigkeit der Lebewesen aus einer
bewußten Schöpfung zu erklären streben, hatten freilich schon einen
schweren Stoß erlitten, als Charles Darwin zeigte, wie Sinnvolles auch
ohne Eingreifen intelligenter Wesen Zustandekommen könne. Darwin
entdeckte das schöpferische Zusammenspiel von Erbänderung und
Auslese: Die Arten der Lebewesen bringen kleine erbliche
Abweichungen hervor, und unter den neuen Formen haben diejenigen,
die am besten zu den Lebensbedingungen passen, am meisten Aussicht,
am Leben zu bleiben und ihre Besonderheiten zu vererben; durch
solche immer wiederholte «Auslese des Passendsten» ist allmähliche
Vervollkommnung möglich.

Dieser geniale Gedanke, der Zufall und Notwendigkeit zur Erklärung

heranzieht, machte auf alle, die seine Tragweite erfaßten,
ungeheuren Eindruck. Und es ist begreiflich, daß er manchen verleitete,
die Macht der Auslese zu überschätzen. So kam eigenartigerweise ge-



86 Befreiung Nr. 5

rade unter denen, die die Lebenserscheinungen ohne Eingreifen
übernatürlicher Kräfte für erklärbar hielten, vielfach auch wieder die
Meinung auf, an den Lebewesen müsse alles zweckmäßig sein, da ja
die Auslese Unvollkommenes nicht dulde. Weismann sprach von einer
«Allmacht der Naturzüchtung», und der Anatom Karl Peter glaubte
gar eine «Allgegenwart der Zweckmäßigkeit» feststellen zu können.
Darwin selbst war an dieser Ueberspannung seiner Idee nicht beteiligt.
Er wußte, daß es bedeutungslose Bildungen gibt, und hat die
Wirkung der Auslese, für so wichtig er sie mit Recht hielt, keineswegs zu
hoch veranschlagt.

Das Vorkommen von «Dystelien» bildet geradezu eine Probe aufs
Exempel für Darwins Theorie: Sie entstehen nämlich dort, wo das

Zusammenspiel von Erbänderung und Auslese gestört ist.
Wohnen z. B. Tierarten auf Inseln, wo gefährliche Feinde fehlen,

so hat der Daseinskampf für sie an Härte verloren, und manche
wunderliche Neuerung, die bei scharfem Wettbewerb verderblich würde,
kann sich halten. Den Schmarotzern geht es ähnlich; sie leben im
Schlaraffenland, — der «Wirt» muß ihnen ja alles liefern, — und
so büßten sie oft Sinne und Gliedmaßen ein, einfach weil Erbänderungen,

die zu ihrem Verlust führten, keine Benachteiligung mehr
bedeuteten! Die Amazonenameisen, die sich von ihren Sklavinnen
füttern lassen, haben sogar den Freßinstinkt verloren. Die Haustiere sind
ebenfalls in eine Sackgasse geraten, weil der Mensch für sie sorgt.
Viele wären in freier Wildbahn verloren, — man denke nur an
Fettschweine oder Zwergpintscher, — und manche Geflügelrassen brüten
nicht einmal mehr. Bei Höhlentieren durften die Augen verkümmern,
da sie nicht mehr benötigt wurden. Bei Insektenlarven, die im Holz
bohren oder sich Kleider aus Blättern verfertigen, ist die Panzerung
des Körpers zurückgebildet.

Seltener als solche «Nichtauslese» findet sich «Gegenauslese». Ein
schon Darwin bekannter Fall ist die häufige Rückbildung der Flügel
bei Insektenarten auf sturmumtobten Inseln : Fliegende Kerfe sind dort
in Gefahr, ins Meer geweht zu werden! Auch wo der Mensch als

«Schöpfer neuer Arten» auftritt, treibt er oft Gegenauslese :

Schleierschwänze, Purzeltauben und das teckelbeinige Ankonschaf, (das man
züchtet, weil es hohe Hürden überflüssig machte), sind traurige
Beispiele.

Auf der anderen Seite ist die Entwicklung der Arten an das
«Material» gebunden, das sich der Auslese darbietet. In manchen Stäni-



Nr. 5 Befreiung 87

inen scheint eine Neigung zur Entwicklung in bestimmter, nicht
immer nützlicher Richtung zu bestehen, etwa zur Vergrößerung der
Fühler, der Zähne oder des ganzen Körpers. Und umgekehrt ist nicht
gesagt, daß eine Erbänderung, die vorteilhaft wäre, auch eintreten
muß.

Schließlich sind die Tier- und Pflanzenarten geschichtliche Wesen;
sie tragen Spuren ihres Werdegangs, Narben aus dem Daseinskampf
an sich. Manche Rudimente zum Beispiel sind im Gefüge des Körpers

so «verankert», daß sie selbst nach Jahrmillionen nicht ganz
verschwinden. So haben die lungenatmenden Wirbeltiere (auch der
Mensch) im Mutterleib oder Ei noch Kiemenanlagen, weil ihre Ahnen
in längstvergangener Zeit dem Wasser entstiegen sind. Nur geschichtlich

zu erklären sind auch Konstruktionen wie der «Rücklaufende
Nerv» der Säuger, der einen unvorteilhaften Umweg unter der
Hauptschlagader hindurch macht, um dann wieder nach vorn zum Kehlkopf

zu ziehen: Das Herz lag einst weiter vorn!
Die Zweckmäßigkeit des Lebendigen ist also keineswegs unbegrenzt.

Das aber heißt : Es geht im Reich des Lebens «mit rechten Dingen» zu.
Würde das Geschehen, wie so viele noch immer glauben, von
übernatürlichen Mächten beherrscht und nach einem Plane gesteuert, so

dürfte es weder Kümmerorgane noch Mißbildungen, weder
Fehlkonstruktionen noch Sackgassen der Entwicklung geben.

Mancher wird diese unausweichliche Folgerung bedauern, — er
bliebe lieber bei seiner Vorstellung einer doppelten Welt: der sinnlich
wahrnehmbaren und erforschbaren, in der wir leben, und einer
«übersinnlichen», die auf geheimnisvolle Weise die Ursachenketten
der Wirklichkeit durchbräche. Aber mit der Wahrheit sollte
niemand hadern! Zudem ist sie großartiger als alle Schöpfungssagen:
Das Leben ist nicht vollkommen, doch es strebt nach Vervollkommnung,

und das ist mehr.
Der Aufstieg des Lebens geschah ungelenkt, im freien Spiel und

Widerspiel der Naturkräfte. Das ist die große Erkenntnis, die uns Darwin
geschenkt hat: Dem Sinnvollen, Schönen und Guten wohnt eine
Siegerkraft inne, es triumphiert schließlich mit Notwendigkeit über das
Gemeine. Mag auch das Leben noch so oft in die Irre gehn und
Niederlagen erleiden, — es kämpft weiter, und in diesem Ringen um den
Sieg liegt die Größe der Welt.

Die lebende Natur ist nicht das Werk eines Schöpfers oder einer
«Vorsehung», sie ist etwas Werdendes, das sich aus eigener Kraft ent-



88 Befreiung Nr. 5

wickelt, viel bewundernswerter, als dankte es göttlichem Machtspruch
Dasein und Aufstieg. Ueber dem Sem schwebt nicht von Ewigkeiten
her die «Idee», wartend, wie sie sich erfülle. Es gibt einen Sinn, und
es gibt Werte, aber sie sind von dieser Welt und sie müssen erkämpft
werden mit den Kräften des Wirklichen.

Haben wir das erkannt, so kann uns die Unvollkommenheit des

Lebendigen nicht beirren, so wenig wie die der sozialen Zustände.
Die Welt ist kein Garten Eden, sie ist ein Kampfplatz, und um ihren
Sinn wird jeden Tag noch gerungen

Hinweise auf das Schrifttum:
G. v. Frankenberg, Das Wesen des Lebens. 1933.
G. v. Frankenberg, Die Natur und wir. 4. Aufl. Hannover 1948.
G. v. Frankenberg, Ueber Dystelie. Jenaische Zsch. f. Naturw. 70. 1935. S. 33.

(Dort weitere Literaturangaben)
G. v. Frankenberg, Unzweckmäßigkeit im Organismenreich. Natur u. Volk 67.

' 1937. S. 521.
G. v. Frankenberg, Leben als geistiges Geschehen. Pforte Heft 14/15. 1950. S. 395.

Ludwig Feuerbaeh und das Wesen der Religion
Von Polybios

Im Revolutionsjähr 1848 lud die Studentenschaft der Universität
Heidelberg einen «radikalen Philosophen» ein, in ihrem Kreise
Vorlesungen über die Religion zu halten. Der Mann, der hierauf seine

zwölfjährige Philosophen-Einsamkeit in ländlicher Gegend aufgab
und in mühseligem, durchaus unrhetorischem Vortrag der revolutionären

Jugend seine Lehre dozierte, verdankte seinen Ruhm einer
Reihe von Werken, deren Anliegen die kritische Analyse des
Christentums und der Religion überhaupt war. Seine in den Vierzigerjahren

des vergangenen Jahrhunderts erschienenen Untersuchungen
über das Wesen der Religion begeisterten das ganze revolutionäre
Deutschland ; alle, die sich den Umsturz der bestehenden Verhältnisse
in Politik und Geistesleben zum Ziele setzten, waren oder wurden
«Feuerbachianer» ; denn es war Ludwig Feuerbach, der in jenen
Tagen mit einzigartiger Entschiedenheit verkündete, daß die Zeit des

Christentums vorbei sei; daß anstelle des religiösen Weltbildes eine
auf Wissenschaft und Philosophie beruhende Weltanschauung treten
müsse ; daß Gott zuerst tot sein muß, wenn der Mensch leben soll.


	Sind die Lebewesen vollkommen?

