
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1953)

Heft: 4

Artikel: François Rabelais : zu seinem 400. Todestag am 9. April 1953

Autor: Seehof, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410223

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEFREIUNG
Zeitschrift für kritisches Denken

1. Jahrgang, Nr. 4 1. April 1953

François Rabelais
Zu seinem 400. Todestag, am 9. April 1953.

«Die Hottentotten nennen das Denken die Geisel des Lebens.
Que des Hottentos parmi nous! ruft Helvétius. Ein schönes
Motto.» Georg Christoph Lichtenberg.

In den «Lettres à son Altesse, le Prince de Brunsvick» über Rabelais
und andere Schriftsteller, «die man anklagt, schlecht von der christlichen

Religion gesprochen zu haben», hat Voltaire u. a. gesagt, es sei
erstaunlich oder befremdend («bien étrange»), daß die zwei Männer,
denen man ganz besonders vorhalten müsse, gewagt zu haben, die
christliche Religion lächerlich zu machen («d'avoir osé tourner la
religion chrétienne en ridicule»), Geistliche gewesen seien. «Rabelais
fut curé de Meudon, et Swift fut doyen de la cathédrale de Dublin.»
Und beide überschütteten das Christentum tatsächlich mit mehr Spott
und Hohn, als Molière die Medizin. Dennoch starben beide — Rabelais

und Swift — friedlich und nicht in den Feuern der Inquisition;
wogegen andere — Frauen, Männer und Kinder — oft schon wegen
einiger zweideutiger Worte, verfolgt, festgesetzt, gemartert, gefoltert
und bei lebendigem Leibe verbrannt wurden.

François Rabelais, 1494 oder 1495 in Chinon in der Touraine geboren,

starb vor nunmehr 400 Jahren, am 9. April 1553. Und das ist im
gleichen Jahre, in dem Jean Calvin einen der hervorragendsten
Wissenschaftler des 16. Jahrhunderts, den Entdecker des sogenannten
kleinen Blutkreislaufes, den Arzt und Gegner des Trinitäts-Dogmas
Miguel Serveto in Genf auf den Scheiterhaufen stellen und verbrennen

ließ, als «frommes und denkwürdiges Beispiel für die ganze Nachwelt»,

wie Melanchthon gemeint hat. Tatsächlich war die Waffe der
Inquisition nicht nur ein politisches Mittel des Katholizismus,
sondern auch des Protestantismus, seiner Fürsten und Diktatoren.
Zumindest während einiger Zeit. Allein Zwingli und Socinus haben die
Inquisition — im Namen der Reformation — grundsätzlich verworfen.

Also 1494 oder 1495 wurde Rabelais geboren und somit war er ein
Zeitgenosse der Leonardo da Vinci, Michel Angelo, Macchiavelli, Ko-



62 Befreiung Nr. 4

pernikus, Columbus, Erasmus, Ulrich von Hutten, Luther, Thomas
Münzer, Zwingli, Thomas Morus, Heinrich VIII. usf. In Italien strebte
die Renaissance ihrem Höhepunst zu; 1492 war ein neuer Erdteil
entdeckt oder, sagen wir besser, wiederentdeckt worden; der Humanismus

schuf Werk auf Werk, in England, im Heiligen Römischen Reich
Deutscher Nation, in Holland, in Schweden, in der Schweiz und
anderen Gebieten lohte die Flamme der Reformation; 1498 hatte
Savonarola auf dem Scheiterhaufen geendet, wie einmal Huß und sein
Freund Hieronymus; gewaltige Bauernerhebungen erschütterten die
Gesellschaft und das staatliche Gefüge der «genpilhommes», wie
Rabelais den Adel, die Herrschenden seiner Zeit genannt; die Bourgeoisie

meldet sich zum Wort Aber Renaissance und Inquisition,
Humanismus und Hexenbulle, Reformation und Hexenhammer (womit

ich doch nicht nur den «Malleus maleficarum» der Dominikaner

Institoris und Sprenger, sondern die ganze katholische und
protestantische, adelige und bürgerliche Hetze, Verfolgung und
Niedermachung von angeblichen Hexen und Hexerichen meine) waren
Ausdruck einundderselben Zeit. Einer Epoche, von der Jules Miche-
let in seiner «Histoire de France» geschrieben, daß während Gott
an Terrain verlor, der Teufel immer mehr gewann. «Celui-ci avance
de légende en légende». Und ja! Kinder von acht und Greise von
achtzig Jahren, Frauen jeden Alters, Arme und Reiche, Wissende
und Einfältige, Bürger und Adelige, Naturforscher und Aerzte,
Minister und Landgeistliche, Zauberer und Schlangenbändiger, Millionen

über Millionen von Menschen, Christen, Juden und «Ungläubige»
haben den Holzstoß besteigen müssen; oft allein darum, weil irgend
ein frommer Schuft behauptet hatte, eine verhexte Nonne habe sich
vom leibhaftigen Teufel soviel männlichen Samen geben lassen, «wie
1000 Männer das nicht vermocht hätten» (siehe «Formicarius» des
Johannes Nider).

Rabelais jedoch geschab nichts; und dabei hatte er wahrhaftig
mehr, weit mehr gewagt, das Christentum und die Herrschenden,
einschließlich der Päpste, weit schärfer angegriffen als andere Denkende ;

auch weit schärfer als zum Beispiel Serveto, und es in nichts «urchristlich»

— sagenhaft verteidigt, wie zum Beispiel Savonarola, der
Bilderstürmer

Im Franziskanerkloster von Fontenay-le-Comte und dann auch bei
Benediktinern hatte man Rabelais die «Geheimnisse» der Theologie
beigebracht, und er hatte geschluckt. Später studierte er in Montpel-



Nr. 4 Befreiung 63

lier und Lyon Medizin und Physik. Um 1530 ist es, daß er — mehr
als begriffen hatte und die wahrhaft genial-gewaltigen Satiren
«Pantagruel, roy des Dipsodes» und «Gargantua, père de Pantagruel»
niederschreibt. Sie erscheinen 1532 und 1533, und zwar unter dem
Pseudonym Alcofribas. Doch weiß man in kirchlichen Kreisen
nur zu gut, daß Alcofribas Rabelais, und daß der gewagt hatte, die
allerheiligste Inquisition so zu verhöhnen: «Je ne dors jamais à mon
aise, sinon quand je suis au sermon ou quand je prie Dieu.» Auch
daß Sorbonne und Parlament — Pariser Universität und Gericht —
den Pantagruel und Gargantua verurteilten, verdammen, kann ihrem
Autor nichts anhaben. Wie Voltaire, ist dann auch Fritz Mauthner*
zu der Meinung gekommen, es sei Rabelais darum nichts geschehen,
weil er, wie kein anderer, verstanden habe, «die kühnsten Blasphemien
in Libertinagen und tolle Abenteuer einzuwickeln». Ja, Rabelais hat
seinen Spott und Hohn auf das Christentum, seine Kritik der
christlichen Gesellschaft und Macht in so tolle Abenteuer, nicht zuletzt
sexueller Art, eingewickelt, daß selbst die verhöhnte Inquisition
entwaffnet dastand. Er hatte alle lachen gemacht, alle, bis zu denen, die
ihn haßten oder verachteten oder doch so taten. Und in Frankreich
war und ist Lachen eine Macht

Ich kann leider hier nicht die Geschichte des Riesenkindes
Pantagruel und seines Vaters Gargantua oder auch nur einzelne Abenteuer

daraus erzählen. Im übrigen könnte meine Erzählung nur Flickwerk

sein. Die Satiren des Rabelais müssen ganz gelesen werden,
gelesen wie die seines kongenialen Vorfahren Lukian, das «Lob der
Torheit» von Erasmus und der kongenialen Nachfahren Swift,
Molière, de la Mettrie, Voltaire, Montesquieu («Lettres persanes»), Defoe

(History of the Devil»), Lichtenberg und last, not least — Anatole

France
In einem Gespräch, das Voltaire Lukian, Erasmus und Rabelais

führen läßt, antwortet auf eine Frage von Lukian Rabelais: Als braver

Leute Kind geboren, wurde ich immer mehr zu einem Wissenden,

wie Erasmus ; als ich doch sah, daß Wissenschaft und Weisheit
normalerweise entweder ins Irrenhaus oder auf den Holzstoß führen,
als ich bemerkte, daß man selbst den guten Erasmus zeitweilig
verfolgte, beschloß ich, weit, weit verrückter zu erscheinen, als alle meine
Landsleute und Zeitgenossen zusammengenommen. Ich schrieb ein

«Der Atheismus und seine Geschichte im Abendlande».



64 Befreiung Nr. 4

dickes Buch mit dicksten, allerdicksten Sauereien; und in diesem
Buch machte ich den ganzen Aberglauben, alle Zeremonien, alles,
was man in einem christlichen Lande verehrt, restlos lächerlich.
«Toutes les conditions», so wörtlich, «depuis celle de roi et de grand
pontife jusqu'à celle de docteur en théologie, qui est la dernière de
toutes» Doch gerade Theologen (denn keine Regel ohne Ausnahme)

— so die Brüder Jean und Guillaume du Beilay — haben sich
immer wieder um den dann zum Curé von Meudon gewordenen
genialen Satiriker bemüht, ihn nach Italien eingeladen und vor
immer möglicher Verfolgung geschützt. Was Rabelais außer seinen
Satiren geschrieben und in das Gebiet der Theologie gehört, ist
vergessen und mag vergessen bleiben. Unvergessen sind sein Pantagruel
und Gargantua, die — leider — auch den Menschen unserer Zeit noch
weit mehr zu sagen haben, als die meisten alinen. Denn wieder
einmal oder noch immer — siebe das vorangestellte Motto

Arthur Seehof.

Weltanschauliche Minderheiten unter römisch-
katholischer Herrschaft

(WFZ) In diesen Blättern wurde schon oft darauf hingewiesen:
Wo die Katholiken in der Minderheit sind, tritt die Papstkirche für
die Religionsfreiheit ein, weil ihr diese die größte Entfaltungsmöglichkeit

bietet. In jenen Ländern aber, in denen sie eine starke Mehrheit

besitzt und auch auf den Staat einen starken Einfluß auszuüben

vermag, ist sie entschieden gegen die Religionsfreiheit. Dort heißt es :

eine Nation, eine Religion.
Diese alte Erfahrung wird bestätigt durch eine neue Schrift über

«Die Lage der Protestanten in katholischen Ländern»*. Sie weist an
Hand einer reichen und sorgfältigen Dokumentensammlung nach, wie
Rom jenen Grundsatz heute in Italien, Spanien und Südamerika
anwendet. Auch der kritische Leser muß der Darstellung zugestehen,
daß sie, obzwar von konfessionellen Gegnern stammend, sich um
strengste Sachlichkeit bemüht. Peinlich genau sind im Wortlaut
hunderte von offiziellen Aeußerungen übersetzt, deren Kenntnis auch in

* 204 Seiten, im Evangelischen Verlag Zollikon-Zürich, 1953. Preis kartonniert
Fr. 7.90. Bestellungen vermittelt die Literaturstelle der FVS, Postfach, Bern 15.


	François Rabelais : zu seinem 400. Todestag am 9. April 1953

