
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1953)

Heft: 12

Artikel: Kirche und Wissenschaft : Bemerkungen zu einer Rede Pius XII.

Autor: Seehof, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


252 Befreiung Nr. 12

Kirche und Wissenschaft

Bemerkungen zu einer Rede Pius' XII.
von Arthur Seehof

Indem man gelesen, daß Papst Pius XII. in Rom versammelten
Astronomen gesagt, auch weiterhin mögen «die modernen Vorstellungen

der Astronomie, welche das Ziel so vieler großer Gelehrter
der Vergangenheit, wie Kopernikus, Galilei, Kepler und Newton,
gewesen sind, für den künftigen wunderbaren Fortschritt in der
modernen Astrophysik fruchtbar bleiben», haben sich die meisten der
Leser wohl nicht sehr viel gedacht. Vielleicht mit den Achseln gezuckt
und sich gesagt: Nun ja, Astrophysik Das ist so eine spezielle
Wissenschaft, wovon wir nichts verstehen! oder auch: Nun waren die
Kopernikus, Galilei, Kepler und so weiter wohl doch «anständige»,
gute Christenmenschen Aber daß diese wahrhaft großen
Menschen mit ihren gewaltigen wissenschaftlichen Erkenntnissen das ganze

Glaubenssystem der Kirche aus den Angeln gehoben haben, ist
wohl nur wenigen bewußt geworden oder schon längst bewußt
gewesen.

Kein anderer als Goethe hatte erkannt, daß die sogenannte
kopernikanische Weltordnung (dargelegt in der Schrift des Nikolas Kopernikus

«De revolutionibus orbium coelistium» und nach langem
Zögern von Georg Joachim Rheticus in Nürnberg so zum Druck befördert,

daß just am Todestag von Kopernikus — am 24. Mai 1543 — das

erste Exemplar in seine Hände kam) den Glauben vom Jenseits und
damit das ganze kirchliche Glaubenssystem in Rauch und Dunst
aufgehen lasse. In der 1885 veröffentlichten «Kulturgeschichte der
Menschheit» von Georg Friedrich Kolb finden sich die Worte: «Die

sogenannte kopernßsanische Weltordnung widerspricht der Bibel
nicht bloß in dem Stillstehungsbefehl des armen Judenführers Josua

an die Sonne, sondern sie widerspricht vielmehr prinzipiell dem ganzen

Glaubenssystem.» Tatsächlich zeigt Kopernikus, daß das Universum

ohne Ursprung — also ohne Schöpfung — und unvergänglich.
Und indem die Erde in seiner Ordnung und in Wirklichkeit nur ein
winziges Pünktchen im Universum, das erst durch die Strahlen der
Sonne Leben erhält, mußte und muß sich nicht die Erkenntnis
unabweisbar aufdrängen, daß niemals diese, unsere Erde der Mittelpunkt



Nr. 12 Befreiung 253 '

irgend einer «Schöpfung» gewesen oder, anders, niemals der Kosmos
— Sonnen, Monde, Sterne — lediglich eines verschwindend-kleinen,
seinerseits um einen größeren Körper kreisenden Pünktchens wegen
oder vielmehr nur zum Vorteil einer einzelnen Erdkreatur
«geschöpft» sein kann? «Dumme Schwätzer», hat Kopernikus die
genannt, die, «unwissend in der Mathematik», die Wahrheit nicht erkennen,

sein Werk tadeln sollten, und angefügt: «Ich werde mich nicht
um sie kümmern, ihr Urteil vielmehr als leichtfertiges verachten.»

Allerdings waren die hohen wissenschaftlichen Erkenntnisse von
Kopernikus (von denen im übrigen auch ein Luther nichts und nichts
begriffen hat oder begreifen wollte, sodaß er sagte, der Kopernikus
sei ein Narr und wolle «die ganze Kunst Astronomia umkehren»), und
welche Erkenntnisse dann Galilei verteidigte, aber in den Verließen

der Inquisition unter Androhungen grausamster Folter (1633)
widerrufen mußte, keine ganz neuen.

Bereits Herakleitos (390—310 vor unserer Zeitrechnung) hatte die
scheinbare Bewegung des Himmels mit der Achsendrehung der Erde
erklärt, auf welche Drehung er dann den regelmäßigen Wechsel der
Tageszeiten zurückführte. Außerdem hatte Herakleitos bereits von
der Bewegung der Planeten Merkur und Venus um die Sonne und
von einer Unendlichkeit des All gesprochen. Und dann war es Aristar-
chos von Samos (316—250 vor unserer Zeitrechnung), griechischer
Philosoph und Naturforscher wie Herakleitos, Aristarchos, der
erkannte, die Sonne stehe im Mittelpunkt unserer Welt, und die Erde
drehe sich nicht nur um ihre eigene Achse, sondern auch — im
großen Kreis — um die Sonne. So ist tatsächlich nicht Kopernikus,
sondern eben Aristarchos der eigentliche Begründer der «kopernikani-
schen» — «heliozentrischen» ¦— Weltordnung. (Zur Berechnung von
Ferne und Größe der Himmelskörper entwickelte er ein eigenes
mathematisches System, die Winkelmessung.

In den christlichen Zeiten, einem «Wulst von Dunkelheit» (Lichtenberg),

waren aber nun die hohen wissenschaftlichen Erkenntnisse der
Alten ganz systematisch in Vergessenheit gebracht, die Werke mit diesen

Erkenntnissen verfälscht oder auch, wo nur möglich, vernichtet
worden. (Von dem Vernichtungswerk des Christentums — einem
Vernichtungswerk an wissenschaftlichen Werten und auch hervorragenden

Wissenschaftern — ließen sich Beweise über Beweise geben, ließ
sich in ganzen Büchern berichten, ist in ganzen Büchern berichtet
worden. So sagt zum Beispiel Georg Voigt in seinem Buch über die



254 Befreiung Nr. 12

Wiederbelebung des klassischen Altertums: «Da ist im Laufe der
Jahrhunderte von klassischen Autoren vielleicht ebensoviel zu Grunde

gegangen und für immer verloren, als auf der anderen Seite gerettet

worden.» Die herrschende Kirche «kennt kein besonderes
Geisteseigentum, und in diesem Sinne ist sie auch mit der klassichen Literatur
verfahren. Darum wurden die Werke derselben nach Belieben
verkürzt und erweitert, verchristlicht und verstümmelt, darum
angesehene Autorennamen zu modernen Machwerken mißbraucht».)
Tatsächlich haben Menschen wie Roger Bacon, Lionardo da Vinci,
auch Kopernikus, Galilei, Gassendi und andere wieder von vorn
beginnen, sich alles wieder neu erarbeiten müssen, konnten sie — zur
Zeit der Renaissance — auch wieder auf manches zurückgreifen, was
aber nicht das Christentum, sondern die einmal hohe arabische Kultur

aus dem Altertum übernommen, gerettet hatte.
So ist es zum Beispiel dem herrlichen Giordano Bruno (1548—

1600), der mit den Worten: «Verbrennen heißt nicht widerlegen» in
den von der papistischen Kirche — der Renaissance! — verfügten
Feuertod gegangen ist, möglich gewesen, auf den von Leukippos und
Demokritos — wie ihren unbekannten Vorgängern — herkommenden
Lehren (der Atomistik), Epicur und Lucretius («De rerum natura»:
«Ueber die Natur der Dinge») berücksichtigend, weiterzubauen und,
die Erkenntnisse auch und gerade von Kopernikus nutzend, ein Bild
der größten und kleinsten Welt, der Astronomie und eben der Atomistik

zu entwerfen. Hatte Lucretius geschrieben:
«Atome, schneller oder langsam kreisend,
seh ich geballt in Sonne, Welten, die sich
entwickeln; doch Welten selbst und Sonnen
versinken wieder einst im ew'gen Strom.
Auch, Erde, du, mit Reichen, Ländern, Meeren,
die winzigste aus all den Sternenscharen,
wardst, jenen gleich, um zu vergehen, im Werden
geballt, vergehend jeden Augenblick.»

So heißt es bei Bruno («Del' infinito, universo et mundi») : Nichts
ist geschaffen, nichts verschwindet. Leben und Tod sind nur Gesichtspunkte,

alles ist eins, muß eins sein. Es ist ein unermeßliches Gefilde,
ein zusammenhängender Raum, «der alles in sich hegt und trägt, alles

durchdringt». Dabei gibt es doch «nicht nur eine einzige Welt, nicht
nur eine einzige Erde, nicht nur eine einzige Sonne, sondern so viele
Welten, als wir leuchtende Funken über uns sehen» (und noch weit



Nr. 12 Befreiung 263

mehr), «die alle nicht mehr und nicht weniger in dem einen Himmel
sind, als diese Welt, die wir bewohnen». Und «unmöglich kann ein
vernünftiger und einigermaßen geweckter Verstand sich einbilden,
jene unzähligen Welten seien von Bewohnern beraubt».

In Wirklichkeit ist der uns sichtbare, mit Myriaden von Gestirnen,
entstehenden und vergehenden Sonnensystemen, erfüllte Raum wieder

nur ein Pünktchen oder Punkt im Vergleich zu der unvorstellbaren

Gesamtgröße des All, dessen Radius von Albert Einstein mit 3300
Millionen Lichtjahren angesetzt ist. Und das ist ungefähr eine zwölf-

mal so große Distanz als diejenige der am weitesten voneinander
entfernten «Sternnebel» oder «Milchstraßen». Von den «außergalakti-
schen» «Sternnebeln» — also von denen, außer der bekannten
«Milchstraße», deren Licht 6000 Jahre braucht, um bis zur Erde zu gelangen

(wobei daran erinnert sei, daß das Licht in der Sekunde 48 000

Meilen zurücklegt) — ist von jedem einzelnen «Nebel» im
Durchschnitt eine Maße von 100 Millionen Sonnen errechnet worden.

Also tatsächlich: was ist das ganze Glaubenssystem neben solchen
Erkenntnissen, neben den Werken und dem Wirken von Menschen
wie — lassen wir jetzt einmal die Alten, auch die früheren Araber oder
auch die großen chinesischen Denker beiseite — Kopernikus, Bruno,
Galileo Galilei, der 1611 — im Angesicht der Inquisition und nach
dem Mord an Giordano Bruno — ausgesprochen hat, die Lehre des

Kopernikus sei nicht, wie bisher erzählt, eine Hypothese, sondern
stehe außer Zweifel, Johannes Kepler, der bei aller Bedrängnis durch
das lutherische Konsortium in Stuttgart, «Testament und Kirch (mit
Subtilitäten, Scrupeln und Glossen) unverwirret» zu lassen, dennoch
erklärte, «die ganze Natur der Harmonie» sei «in den himmlischen
Bewegungen» vorhanden, Isaac Newton, dem «aufbehalten war, ein
Gesetz in seiner Allgemeinheit auszusprechen und anzuwenden, das,

wenn man will, aus Keplers Grundsätzen folgte» (Herder) und — last,
but not least — Einstein, um hier nicht mehr Namen zu nennen. Was
tatsächlich hat sich Pius XII., der Herr Pacelli, wohl nur
gedacht, als er — Kopernikus, Galilei, Kepler und Newton nennend —
dem «wunderbaren Fortschritt in der modernen Astrophysüc», der
doch immer und immer wieder nur gegen die Kirche, ihr Heiliges
Officium, die Inquisition und dann auch die sogenante «Unfehlbarkeit»

errungen werden konnte, wünschte, fruchtbar zu bleiben, was
nur?.?

In Wirklichkeit stehen sich Kirche — Theologie — und echte Wis-



264 Befreiung Nr. 12

senschaft wie Feuer und Wasser gegenüber. Denn die Wissenschaft
befreit den Geist, den ganzen Menschen, die Theologie — die Kirche
— doch beschränkt ihn. Und das ist heute nicht anders, wenn auch
ohne die Feuer der Inquisition und mit noch so scheinbar
verständigungsbereiten Reden des heiligen Vaters, die allerdings reichlich spät
kommen, als es gestern war. Es ist nicht anders, und darum muß der
Mensch — um mit einem Wort von André Gilde zu schließen —
lernen, ohne Glaube fertig zu werden, ohne Wunder, ohne den Spruch
von Kirchen.

Blutenlese aus römischen Blättern der Schweiz

(ETB) Während vieler Jahre habe ich es absichtlich unterlassen,
vom Inhalte römisch-katholischer Blätter Kenntnis zu nehmen. Der
einseitige und engstirnige Konfessionalismus widerte mich an. Ah
mir vor kurzem einige Nummern solcher Organe der Reaktion
zugeschoben wurden, mußte ich konstatieren, daß sich in der Stellungnahme

dieser Blätter gegenüber dem Weltgeschehen absolut nichts
geändert hat. Wie vor 200 Jahren, im Geburtshaus des bigotten Sa-

voyarden Joseph de Maistre, dem unentwegten Verfechter der Inquisition,

huldigen diese Blätter immer wieder der Auffassung, daß um
den Unglauben und den Ungehorsam, d. h. die geistige und politische
Freiheit, zu stürzen, der Papst und irgendeine Inquisitionsbehörde,
als die Vollzieherin der Bannbulle, nötig seien, um jedem
aufrührerischen Benehmen zu begegnen. Das sagen sie natürlich nicht so

deutlich wie der Reaktionär pur sang de Maistre. Sie stellen sich auch
nicht so feindlich zum Verhältnis zwischen Wissenschaft und
Religion, aber wer den römischen Katholizismus kennen gelernt hat, der
weiß um das erstrebte Ziel. Zwar bewegen sich die ultramontanen
Führer sehr gewandt auf wissenschaftlichem Gebiete, aber ab und
zu hebt doch einer ein Zipfelchen des schwarzen Vorhanges, so daß

man erspähen kann, was sie im Grunde im Schilde führen. Zwar hat
die Wissenschaft ihren «Gott» zerstört, aber eher ziehen sie heute noch
die Alchimisten vor, die doch wenigstens noch «Religion» haben. Was

unter Religion zu verstehen sei, dazu ist natürlich nur ihre alleinseligmachende

Kirche zu erklären befugt und berufen.
Der imBriefwechselFriedrichs II.mitd'Alembert und seinem

wiedergefundenen Freunde Voltaire geoffenbarte Optimismus hinsichtlich


	Kirche und Wissenschaft : Bemerkungen zu einer Rede Pius XII.

