
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1953)

Heft: 11

Artikel: Klage des Friedens

Autor: JRZ

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410271

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 11 Befreiung 235

Wirtschafts- und Kriegsnöten, allen Menschen auf Erden ein wahrhaft

menschenwürdiges Dasein zu sichern, dann können diese sich —
seelisch ungehemmt — ihres Lebens freuen. Dann hat auch die
Religion ihren Sinn endgültig verloren. Theodor Hartwig.

Klage des Friedens
(JRZ) Einer der gefeiertsten Männer beim Anbruch der Neuzeit

war Erasmus von Rotterdam, der berühmte Gelehrte und Humanist,
in dem sich weltmännisches Wesen mit höchstem Verantwortungsgefühl

durchdringen, der Erneuerer der Wissenschaften, als Stilist
und Kritiker damals und gewissermaßen auch heute ohnegleichen.
Dieses Muster humanistischer Gelehrsamkeit, das Idol seines
wissenschaftsgläubigen Zeitalters, galt seinen Zeitgenossen als oberster Richter

in philosophischen, historischen und pädagogischen Fragen; sein
Urteil entschied sowohl über den Geschmack als auch das Gewissen,
und die Stimme des Erasmus bedeutete in Welt und Wissenschaft
beinahe ebenso viel wie diejenige des Kaisers oder des Papstes. Ein
immenses literarisches Werk, gleich hervorragend in Form und
Inhalt, hat Erasmus zu jener Stellung verholfen, die ihm sein Jahrhundert

mit nahezu uneingeschränkter Einstimmigkeit zubilligte: mit
seiner Uebersetzung der Bibel aus dem Griechischen ins Lateinische
und seinen Bibelkommentaren wurde Erasmus zum Wegbereiter
Luthers, der ohne die erasmischen Schriften sein reformatorisches Werk
kaum hätte durchführen können; im «Lob der Narrheit» (erschienen

1509) macht sich Erasmus zum Kritiker seiner Zeit, indem er
die Narrheit selbst auftreten und ihrer «großen Gemeinde in der
Welt» eine Predigt halten läßt — scharf und boshaft, aber im
elegantesten Latein müssen sich Kaiser und Klerus, Ritter und Mönche
verspotten lassen, und sie nehmen die ihnen vom Rotterdamer
gelesenen Leviten entzückt entgegen, denn der sie geschrieben hat, ist
Erasmus, das Weltwunder an Weisheit und Wissenschaft. Und ebenso

begierig wie nach dem «Lob der Narrheit» und der Bibel-Ueberset-

zung greifen die Lesekundigen des 16. Jahrhunderts nach Erasmus'
«Handbuch des christlichen Streiters», nach seinen «Gesprächen» und
nach seinen Kommentaren zu den Kirchenvätern.

Der Humanismus, zu dessen schönsten und würdigsten Erscheinungen

Erasmus gehört, bedeutete zunächst eine Orientierung auf das



236 Befreiung Nr. 11

Altertum hin, Studium der römischen und griechischen Autoren,
Interesse an der antiken Kultur und Ehrfurcht vor derselben; später
aber wurde der Humanismus zur Abkehr von der dem Jenseits
zustrebenden Denkweise des Mittelalters und erhielt einen betont
diesseitigen Sinn, eine Verherrlichung der Welt und des Menschen. Seit
jenen Tagen gilt uns die Achtung vor dem Menschlichen, die Wahrung
menschlicher Würde und Freiheit als «humanistisch»; alles, was die
«Menschlichkeit» des Menschen fördert und auf Eintracht zwischen
den Einzelnen und den Gemeinschaften hinzielt, darf diesen Ehrentitel

für sich in Anspruch nehmen. Das Humane ist nicht ein ursprünglicher

Zustand, sondern der Werdegang und die Entwicklung der Kultur,

die die Formen des menschlichen Zusammenlebens mehr und
mehr durchdringt und anstelle barbarischer Denk- und Handlungsweise

ein wahrhaft menschliches Verhalten setzt. Barbarei und
Humanität sind im ständigen Kampf gegeneinander, und erst von der
Zukunft dürfen wir einen dauernden Sieg der letzteren erhoffen: das

wußten die Humanisten, ihnen voran Erasmus, und darum kämpften
sie gegen Unwissenheit, Ungerechtigkeit, Gewalt und Krieg.

Es gehört zum Ruhm des Erasmus, daß er der erste literarische
Theoretiker des Pazifismus ist. In einer Zeit fortwährender Kriege
veröffentlicht er fünf Schriften gegen den Krieg, darunter 1515 den
Aufsatz «Nur denen, die ihn nicht erfahren haben, scheint der Krieg
schön» und 1517 die in allen Sprachen verbreitete und bei allen
Völkern doch ungehörte «Querela pacis», die «Klage des Friedens, der bei
allen Nationen und Völkern Europas verworfen, vertrieben und
erlegt worden ist».

Der Friedensfreund wendet sich an seine kriegerische Zeitgenossen :

«Es ist dahin gekommen, daß es als tierisch, närrisch und unchristlich
gilt, daß man den Mund wider den Krieg öffnet». Aber Erasmus weiß
mit Cicero, daß «ein ungerechter Friede noch besser sei als der
gerechteste Krieg». Er läßt den Frieden selber sprechen: «Wenn die
Tiere einander anfallen, so verstehe ichs und verzeihe es ihrer
Unwissenheit; denn dem Tier blieb jene Geisteskraft versagt, die allein
meine Vorzüge zu erkennen vermag. Doch welch empörende und mehr
als ungeheuerliche Tatsache : die Natur brachte ein einziges Lebewesen

hervor, das mit Vernunft begabt ist; sie erschuf ein einziges zu
Wohlwollen und Eintracht — und gleichwohl fällt mir der Aufenthalt

bei allen reißenden Bestien und bei jedem blöden Vieh leichter
als bei den Menschen » Niemals kann der Krieg von Nutzen sein, auch



Nr. 11 Befreiung 237

der gewonnene ist von Unheil; die Unschuldigen verderben in ihm
und die Schuldigen ziehen aus ihm ihren Gewinn — die Lasten müssen

jene tragen, «die der Krieg gar nichts angeht, und selbst wenn
es im Kriege auf das allerbeste glückt, so ist doch die Glückseligkeit
eines Teils der anderen Schad und Verderben». Niemand möge
vergessen, daß «ein Krieg aus dem anderen wachse» und daß nur der
Friede jener Zustand sei, in dem sich Wohlstand und Tugend des

Menschen zu entwickeln vermögen. Mit einem leidenschaftlichen
Appell an die Fürsten, Kleriker, Obrigkeiten und Behörden, an die
gesamte Christenheit überhaupt, schließt Erasmus seine «Klage des

Friedens», diesen Appell der Vernunft an die Leidenschaft, des

Gerechtigkeitsgefühles an den Macht- und Herrschaftswahn.
Es ist uns überliefert, daß Papst Julius H. den Verfasser der

«Klage des Friedens» einmal zu sich gerufen und ihm zu verstehen
gegeben bat, daß er sich nicht in dergleichen Händel mischen solle:
«Ihr versteht so etwas nicht», soll der Papst gesagt haben. Viele Machthaber

der Zeit dachten nicht anders, und so blieb der Ruf des Erasmus
ungehört und über den maßvollen Warner hinweg schritt — damals
wie heute — die Maßlosigkeit und Gewalttätigkeit, die gegen die
Vernunft das Recht des Stärkeren geltend macht.

Streiflichter

Prozeß ohne Ankläger! In München fand am 11. September 1953 der
erste Termin im Gotteslästerungsprozeß gegen Dr. Alexander von Papp
statt. Nach der vom Amtsrichter verlesenen Anklage soll Dr. von Papp
nicht nur Gott lästerlich behandelt, sondern auch die Kirchen und
Andersdenkende gekränkt haben. Er habe den lieben Gott mit einem Diktator
verglichen und von den Kirchen behauptet, sie beuteten die Menschen
aus, hetzten sie in den Tod, wobei der Dumme dies alles als etwas
Göttliches verehre und last not least habe er die Dummen ironisiert, weil sie
«Hirngespinste» anbeten.

In seiner Verteidigung wies Dr. von Papp darauf hin, daß er nur wiederholt

habe, was schon in der Weltliteratur die Philosophen, Dichter und
Wissenschafter seit langem behaupteten, so u. a. Voltaire, der gesagt habe:
«Männer begründen eine Religion, Dummköpfe nehmen sie an, Betrüger
erhalten sie aufrecht!» Aber auch aktuelles Material kam in der Verteidigung

zur Sprache, so zum Beispiel, daß ein brasilianischer Kardinal öffent-


	Klage des Friedens

