Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1953)

Heft: 11

Artikel: Klage des Friedens

Autor: JRZ

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410271

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 11 Befreiung 235

Wirtschafts- und Kriegsnoten, allen Menschen auf Erden ein wahr-
haft menschenwiirdiges Dasein zu sichern, dann konnen diese sich —
seelisch ungehemmt — ihres Lebens freuen. Dann hat auch die Re-
ligion ihren Sinn endgiiltig verloren. Theodor Hartwig.

Klage des Friedens

(JRZ) Einer der gefeiertsten Minner beim Anbruch der Neuzeit
war Erasmus von Rotterdam, der berithmte Gelehrte und Humanist,
in dem sich weltminnisches Wesen mit héchstem Verantwortungs-
gefithl durchdringen, der Erneuerer der Wissenschaften, als Stilist
und Kritiker damals und gewissermallen auch heute ohnegleichen.
Dieses Muster humanistischer Gelehrsamkeit, das Idol seines wissen-
schaftsgldubigen Zeitalters, galt seinen Zeitgenossen als oberster Rich-
ter in philosophischen, historischen und piddagogischen Fragen; sein
Urteil entschied sowohl iiber den Geschmack als auch das Gewissen,
und die Stimme des Erasmus bedeutete in Welt und Wissenschaft
beinahe ebenso viel wie diejenige des Kaisers oder des Papstes. Ein
immenses literarisches Werk, gleich hervorragend in Form und In-
halt, hat Erasmus zu jener Stellung verholfen, die ihm sein Jahrhun-
dert mit nahezu uneingeschrinkter Einstimmigkeit zubilligte: mit
seiner Uebersetzung der Bibel aus dem Griechischen ins Lateinische
und seinen Bibelkommentaren wurde Erasmus zum Wegbereiter Lu-
thers, der ohne die erasmischen Schriften sein reformatorisches Werk
kaum hitte durchfithren konnen; im «Lob der Narrheit» (erschie-
nen 1509) macht sich Erasmus zum Kritiker seiner Zeit, indem er
die Narrheit selbst auftreten und ihrer «groflen Gemeinde in der
Welt» eine Predigt halten laf3t — scharf und boshaft, aber im ele-
gantesten Latein miissen sich Kaiser und Klerus, Ritter und Monche
verspotten lassen, und sie nehmen die ihnen vom Rotterdamer ge-
lesenen Leviten entziickt entgegen, denn der sie geschrieben hat, ist
Erasmus, das Weltwunder an Weisheit und Wissenschaft. Und ebenso
begierig wie nach dem «Lob der Narrheit» und der Bibel-Ueberset-
zung greifen die Lesekundigen des 16. Jahrhunderts nach Erasmus’
«Handbuch des christlichen Streiters», nach seinen «Gesprichen» und
nach seinen Kommentaren zu den Kirchenvitern.

Der Humanismus, zu dessen schonsten und wiirdigsten Erscheinun-
gen Erasmus gehort, bedeutete zunichst eine Orientierung auf das



236 Befreiung Nr. 11

Altertum hin, Studium der rémischen und griechischen Autoren, In-
teresse an der antiken Kultur und Ehrfurcht vor derselben; spiter
aber wurde der Humanismus zur Abkehr von der dem Jenseits zu-
strebenden Denkweise des Mittelalters und erhielt einen betont dies-
geitigen Sinn, eine Verherrlichung der Welt und des Menschen. Seit
jenen Tagen gilt uns die Achtung vor dem Menschlichen, die Wahrung
menschlicher Wiirde und Freiheit als «<humanistischy; alles, was die
«Menschlichkeity des Menschen fordert und auf Eintracht zwischen
den Einzelnen und den Gemeinschaften hinzielt, darf diesen Ehren-
titel fiir sich in Anspruch nehmen. Das Humane ist nicht ein urspriing-
licher Zustand, sondern der Werdegang und die Entwicklung der Kul-
tur, die die Formen des menschlichen Zusammenlebens mehr und
mehr durchdringt und anstelle barbarischer Denk- und Handlungs-
weise ein wahrhaft menschliches Verhalten setzt. Barbarei und Hu-
manitit sind im stindigen Kampf gegeneinander, und erst von der Zu-
kunft diirfen wir einen dauernden Sieg der letzteren erhoffen: das
wullten die Humanisten, ihnen voran Erasmus, und darum kidmpften
sie gegen Unwissenheit, Ungerechtigkeit, Gewalt und Krieg.

Es gehort zum Ruhm des Erasmus, da3 er der erste literarische
Theoretiker des Pazifismus ist. In einer Zeit fortwidhrender Kriege
veriffentlicht er fiinf Schriften gegen den Krieg, darunter 1515 den
Aufsatz «Nur denen, die ihn nicht erfahren haben, scheint der Krieg
schon» und 1517 die in allen Sprachen verbreitete und bei allen Vol-
kern doch ungehorte «Querela pacis», die «Klage des Friedens, der bei
allen Nationen und Volkern Europas verworfen, vertrieben und er-
legt worden ist».

Der Friedensfreund wendet sich an seine kriegerische Zeitgenossen:
«Es ist dahin gekommen, dal} es als tierisch, nérrisch und unchristlich
gilt, dafl man den Mund wider den Krieg offnet». Aber Erasmus weil3
mit Cicero, da3 «ein ungerechter Friede noch besser sei als der ge-
rechteste Krieg». Er 1dt den Frieden selber sprechen: «Wenn die
Tiere einander anfallen, so verstehe ichs und verzeihe es ihrer Un-
wissenheit; denn dem Tier blieb jene Geisteskraft versagt, die allein
meine Vorziige zu erkennen vermag. Doch welch empé6rende und mehr
als ungeheuerliche Tatsache: die Natur brachte ein einziges Lebewe-
sen hervor, das mit Vernunft begabt ist; sie erschuf ein einziges zu
Wohlwollen und Eintracht — und gleichwohl féllt mir der Aufent-
halt bei allen reillenden Bestien und bei jedem bléden Vieh leichter
als bei den Menschen!» Niemals kann der Krieg von Nutzen sein, auch



Nr. 11 Befreiung 237

der gewonnene ist von Unheil; die Unschuldigen verderben in ihm
und die Schuldigen ziehen aus ihm ihren Gewinn — die Lasten miis-
sen jene tragen, «die der Krieg gar nichts angeht, und selbst wenn
es im Kriege auf das allerbeste gliickt, so ist doch die Gluckseligkeit
eines Teils der anderen Schad und Verderben». Niemand moge ver-
gessen, dal3 «ein Krieg aus dem anderen wachse» und dafl nur der
Friede jener Zustand sei, in dem sich Wohlstand und Tugend des
Menschen zu entwickeln vermégen. Mit einem leidenschaftlichen Ap-
pell an die Fiirsten, Kleriker, Obrigkeiten und Behorden, an die
gesamte Christenheit iiberhaupt, schliet Erasmus seine «Klage des
Friedens», diesen Appell der Vernunft an die Leidenschaft, des Ge-
rechtigkeitsgefiihles an den Macht- und Herrschaftswahn.

Es ist uns iiberliefert, dafl3 Papst Julius II. den Verfasser der
«Klage des Friedens» einmal zu sich gerufen und ihm zu verstehen
gegeben hat, dal} er sich nicht in dergleichen Héndel mischen solle:
«Ihr versteht so etwas nicht», soll der Papst gesagt haben. Viele Macht-
haber der Zeit dachten nicht anders, und so blieb der Ruf des Erasmus
ungehort und iiber den maBlvollen Warner hinweg schritt — damals
wie heute — die Malllosigkeit und Gewalttitigkeit, die gegen die Ver-
nunft das Recht des Stirkeren geltend macht.

Streiflichter

ProzeBl ohne Ankliger! In Miinchen fand am 11. September 1953 der
erste Termin im Gottesldsterungsprozel gegen Dr. Alexander von Papp
statt. Nach der vom Amtsrichter verlesenen Anklage soll Dr. von Papp
nicht nur Gott lasterlich behandelt, sondern auch die Kirchen und An-
dersdenkende gekriankt haben. Er habe den lieben Gott mit einem Diktator
verglichen und von den Kirchen behauptet, sie beuteten die Menschen
aus, hetzten sie in den Tod, wobei der Dumme dies alles als etwas Gott-
liches verehre und last not least habe er die Dummen ironisiert, weil sie
«Hirngespinste» anbeten.

In seiner Verteidigung wies Dr. von Papp darauf hin, dall er nur wieder-
holt habe, was schon in der Weltliteratur die Philosophen, Dichter und
Wissenschafter seit langem behaupteten, so u. a. Voltaire, der gesagt habe:
«Ménner begriinden eine Religion, Dummkopfe nehmen sie an, Betriiger
erhalten sie aufrecht!» Aber auch aktuelles Material kam in der Verteidi-
gung zur Sprache, so zum Beispiel, da} ein brasilianischer Kardinal 6ffent-



	Klage des Friedens

