
Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift für kritisches Denken

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1953)

Heft: 11

Artikel: Kasualprinzip und logische Beziehung

Autor: Titze, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410267

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 11 Befreiung 223

frieden, nicht aber Calvin. Nun denunzierte Calvin seinen Feind
persönlich. Am 4. April 1553 werden Servet und Arnollet eingekerkert.
«Die Inquisition schien jedoch keine allzu große Genugtuung zu
empfinden über den ihr von den Protestanten aufgedrungenen Ketzer»,
meint Gumpert. Am 7. April gelingt Servet die Flucht. Er wird in
Abwesenheit zum Tode verurteilt, und da man seiner nicht habhaft werden

konnte, verbrannte man am 17. Juni 1553 die ganze Auflage seines
Buches.

Servet wollte in der Folge nach Neapel ziehen und reiste im August
1553 über Genf, wo ihm dann der Scheiterhaufen Calvins wartete,
nachdem er demjenigen der Inquisition eben entgangen war. Das war
vor 400 Jahren. Der Schandpfahl, an den sie Servet banden, ist an
jenem 27. Oktober 1553 verbrannt, aber Urteil und Tat sind zum
unauslöschlichen Schandmal geworden, das die 400 Jahre
überdauern wird.

Kausalprinzip und logische Beziehung
Von Dr. Ing. Hans Titze

Der Physiker hat es leicht, der Philosoph dagegen schwer. Wenn
sich in der Physik ein Streitpunkt ergibt, so gibt man Erfahrungstatsachen

und mathematische Formeln an, und sollten begriffliche
Mißverständnisse vorliegen, so werden diese durch die Formeln klargestellt.
Der Philosoph kann das nicht. Er benutzt Begriffe und versucht mit
ihnen irgend etwas abzuleiten. Ein anderer versteht unter denselben
Begriffen etwas anderes und leitet natürlich etwas anderes ab. Das
Ergebnis ist verschieden und es entsteht eine Meinungsverschiedenheit.

Sie haben nicht, oder noch nicht genügend, die Möglichkeit, auf
klare Formeln mathematischer Art zurückzugreifen. Wohl hat sich
in der letzten Zeit eine Sparte der Philosophie herausgebildet, die
Logistik, die versucht, solche Formeln logischer Art aufzustellen. Aber
sie ist leider bisher noch nicht Allgemeingut der Philosophen
geworden. Um nun Mißverständnisse weitestgehend zu vermeiden, stellt
der Philosoph an den Anfang seiner Betrachtung in der Regel — er
sollte es immer tun — eine Definition seiner Begriffe.

In meinem Aufsatz «Kausalität und Dogma»* habe ich dies getan
und mich der Schlick''sehen Definition bedient, daß Kausalität vor-

* s. Befreiung Nr. 8, S. 144.



224 Befreiung Nr. 11

liegt, wenn ein Vorgang aus einem andern vorausgesagt werden kann.
Mit dieser Definition habe ich meine Betrachtung durchgeführt und
bin zu dem Schluß gekommen, daß im Mikrogeschehen eine
Voraussagbarkeit nicht immer gegeben ist und tatsächlich also das Kausalprinzip

— in diesem Sinne — nicht überall gilt.
Es war mir durchaus klar, daß man unter Kausalität vielfach etwas

anderes und zwar weitergehendes versteht, nämlich einfach jede
Beziehung zwischen einem Vorgang und einem anderen. Hierbei braucht
keineswegs der eine Vorgang die Ursache des anderen zu sein. Nehmen
wir das bekannte Beispiel an, daß einem Passanten auf der Straße ein
Dachziegel auf den Kopf fällt. Man nennt dies in der Umgangssprache
einen Zufall. Denn ein kausaler Zusammenhang zwischen dem
Vorbeigehen und dem Herunterfallen des Ziegels liegt nicht vor. Und doch
kann man diesen Vorgang nicht als beziehungslos bezeichnen. Die
Beziehung wirkt sich ja auf den Passanten keineswegs angenehm aus.
Worin besteht diese Beziehung? Es liegt der gleiche Ort und
Zeitpunkt vor. Hier gehen also die Koordinaten des Raumes und der Zeit
in den Ablauf des Vorganges ein. In kausale Vorgänge gehen Raum
und Zeit nicht ein, so daß man die Kausalität auch als eine Beziehung
definiert hat, in der Zeit und Raum nicht explizit vorkommen
(Maxwell). Der allgemeinere Begriff einer solchen Beziehung ist die
logische Beziehung. Die kausale sowie die räumliche und zeitliche
Beziehung sind Unterbegriffe der logischen Beziehung. Logische
Zusammenhänge gibt es überall imd ohne Einschränkung. Dieses ist ein
Denkgrundsatz, während es eine vollständige kausale Determination
der Welt nicht als Denkgrundsatz zu geben braucht. Der Laplaceeche
Geist, der alle Vorgänge der Welt voraussagen kann, ist nur möglich,
wenn alles in diesem Sinne kausal zusammen hängt, also, sagen wir
es deutlicher, alles völlig kausal determiniert ist. Dies ist eine Ueber-

spitzung des Relationsbegriffes, der dem Physiker erst in der
Quantentheorie wieder richtig zum Bewußtsein gekommen ist. Halten wir
also fest: Alogische Vorgänge gibt es nicht, wohl aber akausale (im
Sinne von kausal indeterminiert, unvoraussagbar). Wenn man natürlich

den Begriff der Kausalität anders definiert, nämlich als jede
Beziehung schlechthin, so kann man nicht mehr von einer Akausalität
sprechen. So meint es auch Max Hartmann*, wenn er sagt: «Auch
die reine Statistik und Wahrscheinlichkeit setzt aber ihrerseits wie-

* M. Hartmann. Die philosophischen Grundlagen der Naturwissenschaften.



Nr. 11 Befreiung 225

der eine ihr zugrundeliegende Kausalgesetzlichkeit voraus». Er gibt
also hier die Tatsache der Statistik und Wahrschemlichkeit zu, die
auf Grund der Undeterminiertheit in Einzelgeschehen der Urbau-
steine entsteht, und spricht trotzdem von der Kausalgesetzlichkeit.
Hier ist eben nicht, wie bei der Schlickschen Definition, Kausalität
und kausale Determiniertheit einander gleichgesetzt, sondern
Kausalität als Denkkategorie a priori im Kantschen Sinne gemeint, als das,

was soeben als logische Beziehung bezeichnet worden ist.
Setzt man Akausalität mit Beziehungslosigkeit gleich, also mit Alo-

gik, so kommt man allerdings zu der Schlußfolgerung, daß dann jede
exakte Wissenschaft aufhören muß. Alogisch sind die Vorgänge im
Atomgeschehen aber kemeswegs, obwohl auch dies schon behauptet
worden ist. In dem Aufsatz «Kausalität ein Dogma?»** wird von C.
Dunkelmann meinen Ausführungen dieses Argument entgegengehalten.

Aber auch hier hat der Verfasser eine andere Definition der
Kausalität als ich zugrundegelegt. Eine teilweise kausale Undeterminiertheit

aber kann das Gebäude der Wissenschaften noch nicht zum
Einsturz bringen. Diese Undeterminiertheit in der Mikrophysik ist mit
wissenschaftlichen Mitteln (Experiment und Logik) abgeleitet worden,

setzt aber natürlich die logische Denkform voraus. Nur diese ist
das wissenschaftliche Werkzeug, um an die Wirklichkeit
heranzukommen, die Kausalität (Determiniertheit) aber ist nur ein Ergebnis
der wissenschaftlichen Forschung, wie schon Hume festgestellt hat.
Eine Verallgemeinerung ist eine nicht gerechtfertigte Dogmatisierung.
Hiergegen habe ich mich in meinem Aufsatz wehren wollen. Man kann
nicht Forschungsergebnisse zum Denkgrundsatz erheben. Die
Forschungsergebnisse müssen nicht endgültig sein. Sie müssen sich
dauernd durch neue Ergebnisse kontrollieren oder korrigieren.

Die logische Denkform ist uns dagegen a priori gegeben. Sie ist
einfach die Denkfähigkeit des Menschen schlechthin. Sie kann und
braucht nicht bewiesen zu werden. Sie ist eine Kategorie im Sinne
der Kantschen Erkenntnislehre. Sie ist auch kein Axiom, denn sie
ist nur Denkform oder Denkmöglichkeit. Sie sagt nichts aus, sondern
ist nur für uns die Fähigkeit, überhaupt Aussagen in logischem Sinne
aufstellen zu können. Ein Axiom dagegen ist eine, oft sogar willkürliche

aussagende Voraussetzung, die wir einer Betrachtung geben. Ein
Axiom ist tatsächlich unbeweisbar. Es beweist sich nicht von selbst

** Befreiung Nr. 9, S. 161.



226 Befreiung Nr. 11

immer wieder. Wenn ein solches Ergebnis aus einer deduktiven
Betrachtung herauskommt, so hat man eine Tautologie vor sich; eine
solche Betrachtung sagt dann dasselbe wie die Voraussetzung aus, sie

bringt nichts neues. Solche Axiome gibt es vor allem in der Mathematik,

wo sie die Grundlage für die Beweisführung sind. So ist in der
Euklidschea Geometrie als Axiom vorausgestellt, daß die kürzeste
Strecke zwischen zwei Punkten eine Gerade ist. Dies muß aber nicht
sein und ist es beispielsweise in der sphärischen Geometrie auch nicht.
In der Suche nach Erkenntnis aber darf es keine Axiome geben. Hier
darf man nur von Erfahrungstatsachen ausgehen, wenn man auf dem
Boden der Wirklichkeit stehen will. Aus ihnen kann man deduktiv
Schlüsse ziehen und dann zu neuen Ergebnissen gelangen, und, wenn
nötig, Hypothesen bilden. Diese Hypothesen kann man dann dadurch
beweisen, daß man aus ihnen zunächst deduktiv Schlüsse zieht und
diese dann durch Versuche induktiv beweist. Hypothesen kann man
also auf induktive Weise, also experimentell, wie es Eleutheropulos
nach Angabe von Dunkelmann — ich selbst kenne das Buch nicht —
meint, beständig mit beweisen. Es scheint also hier eine Verwechslung

zwischen Axiom und Hypothese vorzuliegen. Axiome darf es aber
in der Forschung nicht geben. Und daher darf man Kausalität, die
man durch Erfahrung feststellen kann, nicht zum Axiom erheben. Die
moderne Physik zeigt ja eben, daß das Kausalprinzip sich nicht mit
beweist, sonst wäre das ganze Problem ja gar nicht aufgetaucht.

Nach der von mir angegebenen Definition der Kausalität ist es

ein Widersinn, von einem «kausalen» Denken zu sprechen. Es gibt
nur ein logisches Denken. Ich möchte hier nicht auf die Hypothesen
der Entstehung des Denkens eingehen, dies gehört nicht zum Thema.
Außerdem sind sie noch viel zu wenig begründet. Nach der Feststellung,

daß man zwischen logischen und kausalen Beziehungen
unterscheiden muß, ist jedenfalls auch die Hypothese, daß das Denken
deswegen «kausal» wäre, weil der Mensch selbst sich nach kausalen
Gesetzen entwickelt hätte, nicht haltbar. Hier liegt die Verwechslung von
logischem Denken und Kausalbeziehung vor. Abgesehen davon, daß
die rein kausale Entwicklung, wie der immer noch nicht entschiedene
Streit zwischen Lamarkismus und Darwinismus zeigt, noch gar nicht
festgestellt ist. Auch bei dieser Frage steht eine zufällige Erbänderung
der kausalen Vererbung erworbener Eigenschaften gegenüber.

Bekanntlich lehnen die Anhänger des dialektischen Materialismus
die Theorie der zufälligen Erbänderung (Mutationstheorie) ab, weil



Nr. 11 Befreiung 227

hierbei das Kausalprinzip nicht gelte. Sie haben hiermit das Kausalprinzip

zum Dogma oder Axiom erhoben und stellen sich dadurch
in Gegensatz zur Erfahrung. Es hat eben in der Forschung keine Dogmen

oder Axiome zu geben.
Wir sprachen schon davon, daß akausal nicht dasselbe wie alogisch

ist. Logischen Beziehungen ist auch das Mikrogeschehen unterworfen,
aber kausal determiniert ist es nach heutiger Erkenntnis nicht. Dies
geht aus der Quantelung, aus der Diskontinuität der Vorgänge im
Atom hervor. Die Elektronen beschreiben Bahnen um den Atomkern.
Es gibt nur ganz bestimmte Bahnen, in denen sich das Elektron
bewegt. Es kann sich entweder in der einen oder der anderen Bahn
bewegen. Dazwischen gibt es wegen der Quantelung keine Bahnen. Trotzdem

sind sprungweise Uebergänge möglich. Bei diesen Uebergängen
gibt es aber keine Zwischenstufen wie in der Makrophysik, wo ein
Sprung nur eine außerordentlich schnelle, aber trotzdem stetige
Bewegung ist; es gibt nur ein Entweder-Oder.

Entweder ist das Elektron in der ersten oder in der zweiten Bahn.
Ein Uebergang ist nur dadurch zu erklären, daß die Bahn überhaupt
nicht klar definiert ist, sondern daß bei diesen kleinen Größen der
Ort und die Geschwindigkeit völlig verschwimmen. Anders kann dieser

unstete Vorgang nicht gedeutet werden. Dies zeigt, daß die
Unbestimmtheit nicht von der Beobachtung, bzw. besser vom Experiment
abhängt, sondern in dieser Form tatsächlich vorhanden ist. Erst wenn
wir tatsächlich beobachten, kann sich das Elektron zeigen, und zwar
kann dann entweder der Ort oder der Impuls gemessen werden, aber
nicht beides zusammenhängend. Das ist gemeint, wenn man über die
Abhängigkeit des Ergebnisses von der Messung spricht. Man kann
eben nur mit Mitteln messen, die in der gleichen Größenordnung
liegen wie das Meßobjekt selbst. Diese stören die Messung derart, daß

von einer exakten Messung nicht mehr die Rede sein kann. Da« ist
gemeint, wenn man von einem Einfluß des Subjektes auf das Objekt
spricht. Unter Subjekt — das ist ebenfalls eine häufige Verwechslung
— ist nicht der Mensch selbst gemeint, sondern die physikalische
Meßanordnung. Es ist keine subjektive Unfähigkeit des Menschen,
sondern es gibt keine Meßapparatur, um einwandfrei messen zu können.

Man kann also die kausalen Zusammenhänge nicht feststellen.
Sie sind nicht feststellbar. Dunkelmann sagt nun, dies hieße noch
nicht, daß es hierbei keine Kausalität gäbe. Demgegenüber kann ich
logisch nichts anführen. Denn es gibt keinen Beweis dafür und keinen



228 Befreiung Nr. 11

dagegen. Dies ist weder eine empirische noch logische Erkenntnis,
sondern diese Folgerung ist tatsächlich alogisch. Sie ist genau derselben
Art wie die Behauptung, daß es einen Gott gäbe, was nicht bewiesen,
aber auch nicht widerlegt werden kann. Man kann nur eines sagen:
Im Gegensatz zu Gott sei die Kausalität immerhin schon in unzähligen
Experimenten festgestellt worden, so sei es evident, sie auch in
diesem Falle anzunehmen. Dies wäre ein Analogieschluß. Dies ist aber
eben nicht zulässig, weil auch bei anderen Experimenten, wenn
zwischen irgend welchen Vorgängen keine Beziehung festgestellt wird,
nicht von einem kausalen Zusammenhang gesprochen wird. Mit der
Behauptung, es sei, auch wenn sie nicht feststellbar ist, doch Kausalität
vorhanden, würden wir aber unser Experiment Lügen strafen. Wir
können nur sagen, daß etwas existiert, wenn es festgestellt oder wenigstens

feststellbar ist. Andernfalls verlieren wir uns in Spekulationen.
Wenn etwas nicht feststellbar ist, dann gibt es nur eine leere, inhaltlose

Aussage metaphysischer Art.
Aber davor müssen gerade wir freigeistigen Menschen uns hüten.

Wir können Nichtfeststellbarkeit und Nichtvorhandensein in unserem
Erkennen nicht trennen, da das Vorhandensein nur aus einer
Feststellbarkeit erkannt wird.

Wenn Professor von Frankenberg, mit dem ich hierüber schon
diskutierte, sagt, daß auch der statistischen Gesetzmäßigkeit «echte
Kausalität» zu Grunde liegt, so hat er durchaus recht, wenn er darunter
die logische Beziehung versteht. Denn auch die Statistik ist
mathematisch erfaßbar, d. h. es können Beziehungen aufgestellt werden.

Auf die Folgerungen, die man aus der Akausalität oder Indetermi-
nität auf die Religion und den freien Willen schließen will, möchte
ich in diesem Rahmen nicht eingehen, zumal ich auch im ersten Aufsatz

hierüber nichts aussagte. Ich möchte dies in einem gesonderten
Aufsatz tun, von dem ich hoffe, daß meine diesbezügliche Kritik bei
C. Dunkelmann mehr Beifall ernten wird.

Durch den Respekt vor Zeremonien und Symbolen

wurde es möglich, die Menschen zu Herden
zu machen und durchaus zu zähmen; denn von
diesem Respekt vor Symbolen bis zum wildesten
Fanatismus ist nur ein Schritt. Popper-Lynkeus


	Kasualprinzip und logische Beziehung

