Zeitschrift: Befreiung : Zeitschrift fur kritisches Denken
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1953)

Heft: 11

Artikel: Kasualprinzip und logische Beziehung
Autor: Titze, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410267

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 11 Befreiung : 223

frieden, nicht aber Calvin. Nun denunzierte Calvin seinen Feind per-
sonlich. Am 4. April 1553 werden Servet und Arnollet eingekerkert.
«Die Inquisition schien jedoch keine allzu grofle Genugtuung zu emp-
finden iiber den ihr von den Protestanten aufgedrungenen Ketzer»,
meint Gumpert. Am 7. April gelingt Servet die Flucht. Er wird in Ab-
wesenheit zum Tode verurteilt, und da man seiner nicht habhaft wer-
den konnte, verbrannte man am 17. Juni 1553 die ganze Auflage seines
Buches.

Servet wollte in der Folge nach Neapel ziehen und reiste im August
1553 iiber Genf, wo ihm dann der Scheiterhaufen Calvins wartete, .
nachdem er demjenigen der Inquisition eben entgangen war. Das war
vor 400 Jahren. Der Schandpfahl, an den sie Servet banden, ist an
jenem 27. Oktober 1553 verbrannt, aber Urteil und Tat sind zum
unausléschlichen Schandmal geworden, das die 400 Jahre iiber-
dauern wird.

Kausalprinzip und logische Beziehung
Von Dr. Ing. Hans Titze

Der Physiker hat es leicht, der Philosoph dagegen schwer. Wenn
sich in der Physik ein Streitpunkt ergibt, so gibt man Erfahrungstat-
sachen und mathematische Formeln an, und sollten begriffliche Mif3-
verstindnisse vorliegen, so werden diese durch die Formeln klargestellt.
Der Philosoph kann das nicht. Er benutzt Begriffe und versucht mit
ihnen irgend etwas abzuleiten. Ein anderer versteht unter denselben
Begriffen etwas anderes und leitet natiirlich etwas anderes ab. Das
Ergebnis ist verschieden und es entsteht eine Meinungsverschieden-
heit. Sie haben nicht, oder noch nicht geniigend, die Moglichkeit, auf
klare Formeln mathematischer Art zuriickzugreifen. Wohl hat sich
in der letzten Zeit eine Sparte der Philosophie herausgebildet, die
Logistik, die versucht, solche Formeln logischer Art aufzustellen. Aber
sie ist leider bisher noch nicht Allgemeingut der Philosophen ge-
worden. Um nun MiB3verstindnisse weitestgehend zu vermeiden, stellt
der Philosoph an den Anfang seiner Betrachtung in der Regel — er
sollte es immer tun — eine Definition seiner Begriffe.

In meinem Aufsatz «Kausalitit und Dogma»* habe ich dies getan
und mich der Schlick’schen Definition bedient, dall Kausalitit vor-

* s. Befreiung Nr. 8, S. 144.



224 Befreiung Nr. 11

liegt, wenn ein Vorgang aus einem andern vorausgesagt werden kann.
Mit dieser Definition habe ich meine Betrachtung durchgefiihrt und
bin zu dem Schluf} gekommen, dall im Mikrogeschehen eine Voraus-
sagbarkeit nicht immer gegeben ist und tatsichlich also das Kausal-
prinzip — in diesem Sinne — nicht iiberall gilt.

Es war mir durchaus klar, dall man unter Kausalitit vielfach etwas
anderes und zwar weitergehendes versteht, nimlich einfach jede Be-
ziehung zwischen einem Vorgang und einem anderen. Hierbei braucht
keineswegs der eine Vorgang die Ursache des anderen zu sein. Nehmen
wir das bekannte Beispiel an, dal} einem Passanten auf der Stralle ein
Dachziegel auf den Kopf fillt. Man nennt dies in der Umgangssprache
einen Zufall. Denn ein kausaler Zusammenhang zwischen dem Vor-
beigehen und dem Herunterfallen des Ziegels liegt nicht vor. Und doch
kann man diesen Vorgang nicht als beziehunggslos bezeichnen. Die Be-
ziehung wirkt sich ja auf den Passanten keineswegs angenehm aus.
Worin besteht diese Beziehung? Es liegt der gleiche Ort und Zeit-
punkt vor. Hier gehen also die Koordinaten des Raumes und der Zeit
in den Ablauf des Vorganges ein. In kausale Vorginge gehen Raum
und Zeit nicht ein, so da3 man die Kausalitit auch als eine Beziehung
definiert hat, in der Zeit und Raum nicht explizit vorkommen (Max-
well). Der allgemeinere Begriff einer solchen Beziehung ist die lo-
gische Beziehung. Die kausale sowie die rdumliche und zeitliche Be-
ziechung sind Unterbegriffe der logischen Beziehung. Logische Zu-
sammenhinge gibt es iiberall und ohne Einschrinkung. Dieses ist ein
Denkgrundsatz, wihrend es eine vollstindige kausale Determination
der Welt nicht als Denkgrundsatz zu geben braucht. Der Laplacesche
Geist, der alle Vorginge der Welt voraussagen kann, ist nur méglich,
wenn alles in diesem Sinne kausal zusammen hingt, also, sagen wir
es deutlicher, alles v6llig kausal determiniert ist. Dies ist eine Ueber-
spitzung des Relationsbegriffes, der dem Physiker erst in der Quan-
tentheorie wieder richtig zum BewuBtsein gekommen ist. Halten wir
also fest: Alogische Vorginge gibt es nicht, wohl aber akausale (im
Sinne von kausal indeterminiert, unvoraussagbar). Wenn man natiir-
lich den Begriff der Kausalitit anders definiert, nimlich als jede Be-
ziehung schlechthin, so kann man nicht mehr von einer Akausalitit
sprechen. So meint es auch Max Hartmann®, wenn er sagt: «Auch
die reine Statistik und Wahrscheinlichkeit setzt aber ihrerseits wie-

* M. Hartmann. Die philosophischen Grundlagen der Naturwissenschaften.



Nr. 11 Befreiung 225

der eine ihr zugrundeliegende Kausalgesetzlichkeit voraus». Er gibt
also hier die Tatsache der Statistik und Wahrscheinlichkeit zu, die
auf Grund der Undeterminiertheit in Einzelgeschehen der Urbau-
steine entsteht, und spricht trotzdem von der Kausalgesetzlichkeit.
Hier ist eben nicht, wie bei der Schlickschen Definition, Kausalitit
und kausale Determiniertheit einander gleichgesetzt, sondern Kau-
salitit als Denkkategorie a priori im Kantschen Sinne gemeint, als das,
was soeben als logische Beziehung bezeichnet worden ist.

Setzt man Akausalitdt mit Beziehungslosigkeit gleich, also mit Alo-
gik, so kommt man allerdings zu der SchluBfolgerung, dall dann jede
exakte Wissenschaft aufh6ren mufl. Alogisch sind die Vorginge im
Atomgeschehen aber keineswegs, obwohl auch dies schon behauptet
worden ist. In dem Aufsatz «Kausalitdt ein Dogma?»** wird von C.
Dunkelmann meinen Ausfithrungen dieses Argument entgegengehal-
ten. Aber auch hier hat der Verfasser eine andere Definition der Kau-
salitit als ich zugrundegelegt. Eine teilweise kausale Undeterminiert-
heit aber kann das Gebdude der Wissenschaften noch nicht zum Ein-
sturz bringen. Diese Undeterminiertheit in der Mikrophysik ist mit
wissenschaftlichen Mitteln (Experiment und Logik) abgeleitet wor-
den, setzt aber natiirlich die logische Denkform voraus. Nur diese ist
das wissenschaftliche Werkzeug, um an die Wirklichkeit heranzu-
kommen, die Kausalitdt (Determiniertheit) aber ist nur ein Ergebnis
der wissenschaftlichen Forschung, wie schon Hume festgestellt hat.
Eine Verallgemeinerung ist eine nicht gerechtfertigte Dogmatisierung.
Hiergegen habe ich mich in meinem Aufsatz wehren wollen. Man kann
nicht Forschungsergebnisse zum Denkgrundsatz erheben. Die For-
schungsergebnisse miissen nicht endgiiltig sein. Sie miissen sich
dauernd durch neue Ergebnisse kontrollieren oder korrigieren.

Die logische Denkform ist uns dagegen a priori gegeben. Sie ist
einfach die Denkfihigkeit des Menschen schlechthin. Sie kann und
braucht nicht bewiesen zu werden. Sie ist eine Kategorie im Sinne
der Kantschen Erkenntnislehre. Sie ist auch kein Axiom, denn sie
ist nur Denkform oder Denkmdglichkeit. Sie sagt nichts aus, sondern
ist nur fiir uns die Fihigkeit, iiberhaupt Aussagen in logischem Sinne
aufstellen zu kénnen. Ein Axiom dagegen ist eine, oft sogar willkiir-
liche aussagende Voraussetzung, die wir einer Betrachtung geben. Ein
Axiom ist tatsidchlich unbeweisbar. Es beweist sich nicht von selbst

** Befreiung Nr., 9, S. 161.



226 Befreiung ' Nr. 11

immer wieder. Wenn ein solches Ergebnis aus einer deduktiven Be-
trachtung herauskommt, so hat man eine Tautologie vor sich; eine sol-
che Betrachtung sagt dann dasselbe wie die Voraussetzung aus, sie
bringt nichts neues. Solche Axiome gibt es vor allem in der Mathe-
matik, wo sie die Grundlage fiir die Beweisfiithrung sind. So ist in der
Euklidschen Geometrie als Axiom vorausgestellt, dafl "die kiirzeste
Strecke zwischen zwei Punkten eine Gerade ist. Dies muf3 aber nicht
sein und ist es beispielsweise in der sphirischen Geometrie auch nicht.
In der Suche nach Erkenntnis aber darf es keine Axiome geben. Hier
darf man nur von Erfahrungstatsachen ausgehen, wenn man auf dem
Boden der Wirklichkeit stehen will. Aus ihnen kann man deduktiv
Schliisse ziehen und dann zu neuen Ergebnissen gelangen, und, wenn
notig, Hypothesen bilden. Diese Hypothesen kann man dann dadurch
beweisen, dafl man aus ihnen zunichst deduktiv Schliisse zieht und
. diese dann durch Versuche induktiv beweist. Hypothesen kann man
also auf induktive Weise, also experimentell, wie es Eleutheropulos
nach Angabe von Dunkelmann — ich selbst kenne das Buch nicht —
meint, bestindig mit beweisen. Es scheint also hier eine Verwechs-
lung zwischen Axiom und Hypothese vorzuliegen. Axiome darf es aber
in der Forschung nicht geben. Und daher darf man Kausalitit, die
man durch Erfahrung feststellen kann, nicht zum Axiom erheben. Die
moderne Physik zeigt ja eben, da3 das Kausalprinzip sich nicht mit
beweist, sonst wire das ganze Problem ja gar nicht aufgetaucht.
Nach der von mir angegebenen Definition der Kausalitit ist es
ein Widersinn, von einem «kausalen» Denken zu sprechen. Es gibt
nur ein logisches Denken. Ich méchte hier nicht auf die Hypothesen
der Entstehung des Denkens eingehen, dies gehort nicht zum Thema.
Aullerdem sind sie noch viel zu wenig begriindet. Nach der Feststel-
lung, dafl man zwischen logischen und kausalen Beziehungen unter-
scheiden muB, ist jedenfalls auch die Hypothese, dafl das Denken des-
wegen «kausal» wire, weil der Mensch selbst sich nach kausalen Ge-
setzen entwickelt hiitte, nicht haltbar. Hier liegt die Verwechslung von
logischem Denken und Kausalbeziehung vor. Abgesehen davon, dal3
die rein kausale Entwicklung, wie der immer noch nicht entschiedene
Streit zwischen Lamarkismus und Darwinismus zeigt, noch gar nicht
festgestellt ist. Auch bei dieser Frage steht eine zufillige Erbénderung
der kausalen Vererbung erworbener Eigenschaften gegeniiber.
Bekanntlich lehnen die Anhinger des dialektischen Materialismus
die Theorie der zufilligen Erbinderung (Mutationstheorie) ab, weil



Nr. 11 Befreiung 227

hierbei das Kausalprinzip nicht gelte. Sie haben hiermit das Kausal-
prinzip zum Dogma oder Axiom erhoben und stellen sich dadurch .
in Gegensatz zur Erfahrung. Es hat eben in der Forschung keine Dog-
men oder Axiome zu geben. :

Wir sprachen schon davon, daB3 akausal nicht dasselbe wie alogisch
ist. Logischen Beziehungen ist auch das Mikrogeschehen unterworfen,
aber kausal determiniert ist es nach heutiger Erkenntnis nicht. Dies
geht aus der Quantelung, aus der Diskontinuitit der Vorginge im
Atom hervor. Die Elekironen beschreiben Bahnen um den Atomkern.
Es gibt nur ganz bestimmte Bahnen, in denen sich das Elektron be-
wegt. Es kann sich entweder in der einen oder der anderen Bahn be-
wegen. Dazwischen gibt es wegen der Quantelung keine Bahnen. Trotz-
dem sind sprungweise Ueberginge moglich. Bei diesen Uebergingen
gibt es aber keine Zwischenstufen wie in der Makrophysik, wo ein
Sprung nur eine auBerordentlich schnelle, aber trotzdem stetige Be-
wegung ist; es gibt nur ein Entweder-Oder.

Entweder ist das Elektron in der ersten oder in der zweiten Bahn.
Ein Uebergang ist nur dadurch zu erklidren, dal3 die Bahn iiberhaupt
nicht klar definiert ist, sondern dalB3 bei diesen kleinen Groflen der
Ort und die Geschwindigkeit v6llig verschwimmen. Anders kann die-
ser unstete Vorgang nicht gedeutet werden. Dies zeigt, dafl die Unbe-
stimmtheit nicht von der Beobachtung, bzw. besser vom Experiment
abhingt, sondern in dieser Form tatsichlich vorhanden ist. Erst wenn
wir tatsichlich beobachten, kann sich das Elektron zeigen, und zwar
kann dann entweder der Ort oder der Impuls gemessen werden, aber
nicht beides zusammenhéngend. Das ist gemeint, wenn man iiber die
Abhiingigkeit des Ergebnisses von der Messung spricht. Man kann
eben nur mit Mitteln messen, die in der gleichen GroBenordnung lie-
gen wie das MeBobjekt selbst. Diese stéren die Messung derart, daf
von einer exakten Messung nicht mehr die Rede sein kann. Das ist
gemeint, wenn man von einem Einfluf} des Subjektes auf das Objekt
spricht. Unter Subjekt — das ist ebenfalls eine hidufige Verwechslung
— ist nicht der Mensch selbst gemeint, sondern die physikalische
MeBanordnung. Es ist keine subjektive Unfédhigkeit des Menschen,
sondern es gibt keine MeBapparatur, um einwandfrei messen zu kon-
nen. Man kann also die kausalen Zusammenhinge nicht feststellen.
Sie sind nicht feststellbar. Dunkelmann sagt nun, dies hielle noch
nicht, daB} es hierbei keine Kausalitédt gibe. Demgegeniiber kann ich
logisch nichts anfithren. Denn es gibt keinen Beweis dafiir und keinen



228 Befreiung Nr. 11

dagegen. Dies ist weder eine empirische noch logische Erkenntnis, son-
dern diese Folgerung ist tatsidchlich alogisch. Sie ist genau derselben
Art wie die Behauptung, da} es einen Gott giibe, was nicht bewiesen,
aber auch nicht widerlegt werden kann. Man kann nur eines sagen:
Im Gegensatz zu Gott sei die Kausalitit immerhin schon in unzihligen
Experimenten festgestellt worden, so sei es evident, sie auch in die-
sem Falle anzunehmen. Dies wire ein Analogieschluf}. Dies ist aber
eben nicht zulissig, weil auch bei anderen Experimenten, wenn zwi-
schen irgend welchen Vorgingen keine Beziehung festgestellt wird,
nicht von einem kausalen Zusammenhang gesprochen wird. Mit der
Behauptung, es sei, auch wenn sie nicht feststellbar ist, doch Kausalitit
vorhanden, wiirden wir aber unser Experiment Liigen strafen. Wir
kénnen nur sagen, dal etwas existiert, wenn es festgestellt oder wenig-
“stens feststellbar ist. Andernfalls verlieren wir uns in Spekulationen.
Wenn etwas nicht feststellbar ist, dann gibt es nur eine leere, inhalt-
lose Aussage metaphysischer Art.

Aber davor miissen gerade wir freigeistigen Menschen uns hiiten.
Wir kénnen Nichtfeststellbarkeit und Nichtvorhandensein in unserem
Erkennen nicht trennen, da das Vorhandensein nur aus einer Fest-
stellbarkeit erkannt wird.

Wenn Professor von Frankenberg, mit dem ich hieriiber schon dis-
kutierte, sagt, da} auch der statistischen GesetzmiBigkeit «echte Kau-
salitdty zu Grunde liegt, so hat er durchaus recht, wenn er darunter
die logische Beziehung versteht. Denn auch die Statistik ist mathe-
matisch erfallbar, d. h. es konnen Beziehungen aufgestellt werden.

Auf die Folgerungen, die man aus der Akausalitit oder Indetermi-
nitit auf die Religion und den freien Willen schlielen will, mochte
ich in diesem Rahmen nicht eingehen, zumal ich auch im ersten Auf-
satz hieriiber nichts aussagte. Ich méchte dies in einem gesonderten
Aufsatz tun, von dem ich hoffe, daBl meine diesbeziigliche Kritik bei
C. Dunkelmann mehr Beifall ernten wird.

Durch den Respekt vor Zeremonien und Symbo-
len wurde es moglich, die Menschen zu Herden
zu machen und durchaus zu zihmen; denn von
diesem Respekt vor Symbolen bis zum wildesten
Fanatismus ist nur ein Schritt. Popper-Lynkeus



	Kasualprinzip und logische Beziehung

